Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 33 (1923)

Heft: 10

Artikel: Uber Weltanschauung und Schule : eine Entgegnung auf den Aufsatz
von Dr. Kleinert im Juliheft dieser Zeitschrift

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 293 —

wird aus dem offenbar ungiinstig auf ihn einwirkenden elterlichen
Milieu entfernt und in einem stiddtischen Jugendheim untergebracht.
Vom ersten Tage an horen die Wutanfille auf; es treten jedoch in der
ersten Zeit Weinkrampfe auf. Sein Allgemeinbefinden bessert sich im
Laufe einiger Wochen zusehends. ,,Es sei ein anderes Leben in ihm
aufgegangen’’ dussert er einmal spontan. Bei einem Besuche zu Hause
tritt jedoch wieder ein Wutanfall auf. Und als nach mehrmonatlichem
Aufenthalt im Jugendheim der Knabe ins elterliche Milieu zuriick-
kehrt, wird er wieder riickfillig und verweigert den Eltern jeden
Gehorsam unter hidufigen Erregungszustéinden. Auf diesen psycho-
pathisch veranlagten Knaben wirkt das elterliche Milieu in hohem
Grade irritierend. Zugleich fiihlt der intelligente Knabe sich zu Hause
seiner Umgebung iiberlegen und schafft sich mit seinen Wutanfillen
eine Art Machtstellung, ohne dass ihm dies selbst klar zum Bewusst-
sein kime. (Fortsetzung folgt.)

Uber Weltanschauung und Schule.

(Eine Entgegnung auf den Aufsatz von Dr. Kleinert im Juliheft dieser Zeitschrift.)

Beim Lesen des Aufsatzes von Dr. Kleinert sind mir sehr lebhaft
einige Einwinde aufgestiegen. Da ich annehme, dass es auch andern
so gegangen, und dass auch Leute der Naturwissenschaft nicht ein-
verstanden seien, mochte ich hier meine Einwendungen zusammen-
fassen. Ich selbst bin nicht Naturwissenschafter, glaube aber iiber die
Bedeutung der Naturwissenschaft und ihre Stellung zu den andern
Wissenschaften und besonders zur Philosophie geniigend im Klaren
zu sein, um mir ein Urteil erlauben zu diirfen.

Dr. Kleinert wiinscht in unserer Schule vermehrten und verbesser-
ten Unterricht in Naturwissenschaften, um damit den Boden fiir eine
eigene Weltanschauung zu bereiten. Offenbar ist ihm Weltanschauung
etwas Wertvolles und ihre Pflege ein wertvolles Ziel. Sein Verdienst ist,
mindestens ein bedeutsames Problem aufgegriffen zu haben.

Ich muss freilich gestehen, dass mir seine Begriindung &dusserst
locker und unbestimmt erscheint und nur sehr wenig iiberzeugend
wirkt. Mein Standpunkt steht dem seinigen diametral entgegen.
Das ist aber fiir mich gerade ein Grund, im Interesse derjenigen,
die diese Frage beschaftigt, Stellung zu nehmen und die Sache in einem
etwas grosseren Zusammenhang zu zeigen, als es die einseitig fach-
wissenschaftliche Orientierung Dr. Kleinerts tut!

Seine Gedanken iiber Umgestaltung des naturwissenschaftlichen
Unterrichts kann man durchaus billigen. Das Auswendiglernen von
Lehrsatzen und Formeln hat gewiss nicht soviel Wert, wie das Be-
greifen des Zusammenhangs aller Dinge und der Einheitlichkeit des
Geschehens. Wenn vielen von uns die Naturwissenschaft verleidete,



— 294 —

so war es, weil dieses Wissen so aller Lebendigkeit bar geboten wurde,
weil man uns qualte mit Dingen, von denen man spiirte, dass sie keine
Beziehung zu uns selber hatten. Wir vergassen sie ja auch wieder
und vermissten sie spater im Leben nie. Man musste ,,das‘* eben nicht
wissen. Darin gebe ich Dr. Kleinert durchaus recht.

Anders wird die Sache nun, wenn ich auf sein Hauptargument
zu sprechen komme. Er will mit dem naturwissenschaftlichen Unter-
richt den Boden fiir eine eigene Weltanschauung des Schiilers und
spateren Menschen bereiten. Darin scheint fiir ihn ein hoher Wert
des Lebens zu liegen, ein ideales Ziel der Schularbeit.

Einige Zeilen weiter unten aber sagt der Verfasser von der Welt-
anschauung, fiir die er eine Lanze bricht: ,,Hier ist alles wahr und alles
anfechtbar.” Damit sagt er sich selber den Ast ab, auf dem er sitzt.
Seine ganze Weltanschauung ist hinfort belanglos, hinfallig. Ob sie
selber erworben sei oder aus einem Buche auswendig gelernt, tut nichts
zur Sache. Die Miihe lohnt sich einfach nicht, sich fiir etwas einzu-
setzen, das weiter nichts ist als eine personliche Liebhaberei. Denn mit
der Ansicht, dass jede Weltanschauung wahr, d. h. richtig sei, muss
man jede Meinung, die sich fiir eine solche ausgibt, gelten lassen.
Es ware auch vollkommen nutzlos, iiber diese Frage nachzudenken;
denn auch eine neuerworbene Meinung kénnte nicht besser sein als
die alte! — Es ist doch etwas unklug, sich den Boden, auf dem man
bauen will, derart zu untergraben.

Ob nun aber Naturerkenntnis als Wissenschaft dazu dienen kann,
die Voraussetzung fiir eine Weltanschauung zu bilden, ist dann erst
noch eine Frage. Sonst ist man dariiber einig, dass alle empirischen
Wissenschaften zusammen nicht geniigen, um Weltanschauungsfragen
zu losen; wie sollte es dann eine allein. Wissenschaft steht eben nicht
allein da; sie bedarf zu ihrer Arbeit, dass ihr eine andere Disziplin die
Schliissel iiberreicht. Es gibt vorwissenschaftliche Fragen, die gerade
fiir die Bildung einer Weltanschauung von Bedeutung sind. Ihre Er-
orterung gehort der Philosophie an. Daher kann man kaum iiber
Weltanschauung sprechen, ohne mit philosophischen Problemen
vertraut zu sein.

Weltanschauung ist nach unserem Dafiirhalten eine Stellung-
nahme des denkenden Menschen zu den Fragen der Wirklichkeit und
der Uberwirklichkeit; der Welt der Erscheinung und der Welt des
Seins, populdrer a.usgedruckt zu den Fragen des Diesseits und Jen-
seits, des Zeitlichen und des Ewigen. Wenigstens finden wir diese
Fragen bei allen grossen Vertretern einer Weltanschauung, um bloss
etwa Plato, Augustin, Descartes, Spinoza zu nennen.

Naturwissenschaft kann diese Fragen nicht behandeln, weil sie
ausserhalb ihrer Kompetenzen stehen. Sie konnte bloss etwa zu
ihnen hinleiten; aber nicht einmal das hat sie getan im letzten Jahr-
hundert, so einseitig realistisch wissenschaftlich orientiert war sie,
weit entfernt, etwa die Naturwissenschaft im Sinne Goethes zu sein.

Neben der Zuverlassigkeit und technischen Verwendbarkeit der
Resultate im Kleinen ist die Naturwissenschaft in den grossen Zu-



— 2056 —

sammenhangsfragen, wie die Entwicklung und Abstammung, nicht
iiber eine Hypothese hinausgekommen. Sie teilt freilich hierin das
Schicksal mit andern Wissenschaften; doch hebt das den Mangel nicht
auf. Geradezu gefahrlich wiirde es aber, wenn man eine unsichere
Hypothese als Dogma auf den Thron heben und zum Richtmass des
Lebens machen wollte. Denn darin liegt doch offenbar der Wert der
Erziehung, dass sie uns zu einem rechten Leben den Weg weist,
uns lehrt, das Falsche vom Wahren zu unterscheiden. Wenn aber Welt-
anschauung erzieherischen Wert haben soll, muss sie uns auf diese
Fragen eine Antwort geben, d. h. sie muss sich mit den ethischen
Problemen befassen. Das kann aber die Naturwissenschaft nicht, und
sie hat nach meinem Dafiirhalten eher dazu gedient, in den breiten
Massen der Halbwissenden die ethischen Normen zu untergraben.

Mit den Naturwissenschaften hat man die Welt zu entgottern
gehofft. Gott als Inbegriff des Hochsten, Ewigen und Absoluten im
menschlichen Erleben, ein Problem fiir die Weisen und Wissenden
aller Zeiten, eine Krlebenstatsache des ungebildetsten, einfachsten
Menschen, sollte nun, weil Naturwissenschaft ihn nicht erkennen
konnte, als Aberglaube aus der Welt geschafft werden. Gewiss geschah
auch dies nicht ohne Ursache, und ein erstarrtes, unduldsames Dogma,
das selber dem Leben entfremdet war, hatte zum grossen Teil seine
Schuld daran. Wenn es sich bloss um das Dogma gehandelt hatte,
ware mit ihm gewiss nichts verloren gegangen. Mit dem Dogma war
aber etwas gemeint, das auf das Leben Bezug hatte und im Erleben
trotzdem vorhanden war. Seltsamerweise trat aber mit der dominieren-
den Naturwissenschaft an die Stelle des alten Dogmas ein neues,
namlich das abstrakte, unpersonliche Naturgesetz. Fand friiher
noch mancher zu den dogmatisch kirchlichen Begriffen von Gott und
Unendlichkeit durch sein natiirliches Erleben eine Beziehung, so war
das Naturgesetz etwas ganz Fremdes, ausser ihm Stehendes. Denn nie
ist ein Naturgesetz vom Menschen erlebt worden!

Sobald aber das Naturgesetz zum Hochsten und Letzten fiir den
Menschen wurde, anderte sich seine Stellung zu den ethischen Normen
iiberhaupt; denn einem abstrakten, unerlebbaren Naturgesetz gegen-
iiber ist man nicht gleich verpflichtet wie gegeniiber einem persénlich
erlebten sittlichen Imperativ. Da die Zugehorigkeit des Menschen
unter sittliche Normen mit ein Grund ist, dass die Disharmonie ins
Menschenleben kommt (man moge das ja nicht missverstehen!), so
war der Mensch nur zu froh, dieses Joch abschiitteln zu kénnen. An
Stelle der Verantwortung trat Vererbung und Determinismus. Das
mochte da, wo man die Verantwortung fiir begangene Schuld nicht
ertrug, voriibergehend erlosend wirken, anderte aber am tatséchlichen
Zustande durchaus nichts.

So mancher wurde ein glaubiger Anhinger der doch nur auf einer
Hypothese beruhenden Abstammungslehre, weil sie ihn von der
biblischen Schopfungsgeschichte und seiner personlichen Beziehung
zu Gott befreien sollte.. Gott und Gottesglaube wurde der Natur-

wissenschaft etwas Unertragliches. Das Naturgesetz war ja nicht



RO —

spiirbar gegen eine unerlaubte Handlung. Das etwa dann und wann
sich geltend machende Schuldbewusstsein war etwa eine Folge der
Tradition und Erziehung. Damit aber leistete die Naturwissenschaft
der Menschheit einen schlechten Dienst. Sie untergrub damit das
Hochste und Beste im Menschen: das Bewusstsein der notwendigen
Unterordnung unter ethisch-sittliche Normen, ohne die das Gedeihen
der menschlichen Gesellschaft undenkbar wére.

Da aber die ewigen Gesetze ethisch-sittlicher Art fester stehen
als eine halbe naturwissenschaftliche Wahrheit, geschieht ihnen durch
die Missachtung menschlicherseits keine Beeintrachtigung; aber die
Menschheit kehrt dadurch den Spiess gegen sich selbst, weil alle
Sittengebote im weitesten Sinne Gebote zur Erhaltung des Lebens
sind!

Zu einer fruchtbringenden Weltanschauung also, die fiir die Men-
schen Gedeihen und Aufstieg bedeutet, gehort die Befolgung ethisch-
sittlicher Normen. Zuvor aber miissen wir von ihrer Giiltigkeit iiber-
zeugt sein. Kann uns Naturwissenschaft dazu fithren? Nein! Sie
bietet einmal keine absolut sichere Wahrheit und ist obendrauf in der
Mehrzahl ihrer Vertreter den ethischen Normen abgeneigt. Auf
welchem Wege aber kommen wir dann zu der Erkenntnis dessen, was
wahrhaft Grundlage einer Weltanschauung sein kann? Wie erkennen
wir das ethisch-sittliche Gesetz?

Es braucht dazu mehr als Naturwissenschaft, oder es braucht eine
erweiterte Naturwissenschaft. Es braucht viel und wenig, eine Er-
kenntnis des Menschen in seiner Totalitdt. Dieser ist aber auch
Natur, und seine innere und &ussere Erkenntnis wire erst die voll-
kommene Natur-Wissenschaft des Menschen. Menschenerkenntnis
fiilhrt uns aber sogleich, das ist das Unterscheidende, iiber Mensch
und Wirklichkeit hinaus ins Uberwirkliche und Absolute.

Mit Menschenerkenntnis aber meine ich weder Anthropologie
noch Biologie. Fiir diese beiden sind wir nur Naturgeschehen und
Naturgesetz. Wir lernen aber den Menschen sogleich ganz anders
kennen, wenn wir ihn nach seiner Art zu fithlen, denken, wollen, d. h.
nach seiner inneren Seite betrachten. — Der Mensch als Erlebender
ist eben etwas ganz anderes, als wenn man ihn als Objekt der Er-
scheinungswelt betrachtet. Der innere, sich selbstbewusst spiirende
und erlebende Mensch ist allein der wahre. — Im Innern geschieht
alles allererst; sowohl die' Wahrnehmung der Aussenwelt, wie die auf
diese gerichtete Tatigkeit.

In dieser innern Erfahrung des Menschen stossen wir nun auch
auf eine Gesetzlichkeit. Das Sittengebot iiber Gut und Bose, das Gebot
der Wahrheit tauchen spontan in unserem Bewusstsein auf. Sie be-
gleiten unser Erleben als eine Art Urteilskraft. Manchmal haben wir
von ihnen direkt das Gefiihl, dass sie etwas anderes als wir selbst,
etwas uns Gegeniiberstehendes sind. Die Frage nach ihrer Herkunft
und Geltung fiihrt uns stets aus dem Bereich der Welt der Erscheinung
hinaus. Wir kénnen sie letztinstanzlich nicht mehr erkliren, aber wir
miissen ihr Vorhandensein zugeben und spiiren ihre Wirksamkeit.



— 297 —

Ihre Evidenz ist zu Zeiten so gross, dass wir sie als Macht iiber uns
spiiren, als letzte Entscheidungsinstanz. Man iiberlege sich bloss ein-
mal die logischen und moralischen Urteilsnotwendigkeiten! Das
sicherste Naturgesetz reicht nicht an ihre erlebte Gewissheit heran,
weil wir das Naturgesetz nicht so lebendig wirksam erleben kénnen.
Das Gesetz in der inneren Erfahrung ist dem Menschen das Gewisseste.
Thm ist das Naturgesetz bloss nachgebildet. Reine Kausalitit z. B.
besteht nur in uns; von da iibertragen wir sie nach aussen. Das sind
freilich Fragen, die hier nicht eine geniigende Erorterung findenkénnen;
aber ersichtlich ist schon, dass Naturwissenschaft keine genugende
Grundlage fiir eine Weltanschauung bietet.

Jeder Mensch, so primitiv er sonst auch sein mag, nimm#t irgendwie
teil an der grossen Frage nach dem wahrhaften Sein, nach dem Réatsel,
das tiber der Welt der Erscheinung schwebt. Daher kommt es auch,
dass sich die Menschen auf allen Kulturstufen eine Gottheit erfinden
und es ganz ohne Pfarrer in der Unterweisung oder auf der Kanzel tun.
Es ist dabei gar nicht notig, dass die Menschen die erlebte Gottheit
zugeben. Das Erbeben vor Angst, der Respekt vor geheimnisvollen
Machten spricht deutlich genug fiir den, der die Menschenseele ver-
steht. —

Weil also den Menschen natiirlicherweise Weltanschauungsfragen
beschiftigen, so halten wir das Postulat ihrer Erorterung in der Schule
fiir berechtigt. Wie aber der Mensch nicht durch Erkenntnis der dusse-
ren Natur zu diesen Fragen gefiihrt wird, sondern von seiner inneren
Erfahrung, so braucht es zu einer Weltanschauung nicht Natur-
wissenschaft, sondern Kenntnis und Verstindnis der Menschenseele.

Je nach der geistigen Reife, nach der harmonisch oder unhar-
monisch entwickelten Personlichkeit wird der Mensch eine mehr
oder weniger vollkommene Weltanschauung haben. Nicht jede Welt-
anschauung aber ist gut, sonst wire eine Diskussion dariiber iiber-
flissig. Da miisste Dr. Kleinert schon vor jeder andern Meinung
eben so viel Respekt haben wie vor der seinigen, falls er nicht etwa
bloss sich allein anerkennt. Genau so, wie nicht jede Naturerkenntnis
richtig ist, ist es nicht jede Weltanschauung.

Da nun aber der Mensch, gestiitzt auf seine Welteinsicht (An-
schauung), sein Denken, seine Gesinnung und damit sein Handeln
aufbaut, so ist es fiir uns nicht gleichgiiltig, was er fiir eine Welt-
anschauung hat; denn wie das Fundament, so der Bau!

Im Interesse einer soliden, fruchtbaren Weltanschauung miissen
wir verlangen, dass der Irrtum nach Méglichkeit aus ihr ausgeschaltet
werde. Damit wir das tun kénnen, brauchen wir ein Ausscheidungs-
prinzip, und dies ist das Gesetz der Wahrheit, das unsere Urteilskraft
erkennen kann. Vor ihr miissen wir in erster Linie Respekt verlangen,
wenn wir Weltanschauung bilden wollen. Da ist nicht alles gleich
wahr und gleich anfechtbar.

Darin liegt auch ein Grund, warum Naturwissenschaft nicht die
Grundlage einer Weltanschauung bilden kann, weil ihre Wahrheit
nach Dr. Kleinerts eigenem Gesténdnis eine vorlaufige ist. Wohl aber



— 298 —

konnen wir das Streben nach Wahrheit gebrauchen, das er erwéihnt,
denn es ist eine Folge der inneren Uberzeugung, dass Wahrheit exi-
stiert. Wenn wir Wahrheit in ihrem ganzen Bereiche dem Zogling
kennen lernen, fordern wir damit die ethisch-sittliche Personlichkeit,
seine Gesinnung. Aus der Gesinnung aber wachsen die Taten, wichst
letzten Endes die Kollektivtat der Menschheit. Je nachdem sie an
einer sittlichen Norm verankert ist oder nicht, wird sie der Menschheit
zum Heile dienen oder zum Verderben. ;
Etwas historischer Sinn und Einsicht in das Weltgeschehen
miissten uns allein schon belehren, dass von der Naturwissenschaft
das Heil nicht kommen kann. Wenn je ein Jahrhundert, so war das
verflossene gross an naturwissenschaftlicher Erkenntnis. Im Blick auf
sie haben wir ja das Gefiihl, dass wir es so herrlich weit gebracht haben.
Wenn aber Rousseau heute lebte, und er hétte jene Frage der
Akademie von Dijon nochmals zu beantworten, so wiirde sein Urteil,
gestiitzt auf unser letztes Jahrhundert, schirfer und iiberzeugender
lauten. Heute stehen wir ja am Untergang des Abendlandes, d. h. er
steht uns nicht etwa erst bevor, sondern wir sind schon untergegangen!
Daran ist beileibe nicht etwa die Naturwissenschaft an sich schuld,
aber ein wenig die von uns skizzierte naturwissenschaftliche Ge-
sinnung, die eine Geringschitzung des sittlichen Imperativs zur Folge
hatte. —
, Ich komme zum Schluss. Die Welt bedarf heute mehr denn je der
Erneuerung. Dazu aber hilft uns die Mahnung : ,,Erkenne dich selbst!*
Wir miissen in uns gehen, um die Wahrheit zu finden. Es war schon
die Meinung der alten Weisen Sokrates und Augustin, dass uns zur
Erkenntnis der héchsten Dinge die dussere Natur nicht nétig ist,
dass wir nur die innere Stimme zu héren, in uns zu forschen brauchen.
Die Natur verliert dadurch nichts an Wert und Wiirde, im Gegenteil,
sie wird uns zum grosseren Wunder, wenn wir, nachdem wir Gesetz
und Wahrheit in uns gefunden, den Blick nach aussen gewendet, diese
in der Natur erstaunend wiederfinden. Dann begreifen wir auch, dass
ein Philosoph aus naturwissenschaftlicher Periode, Spinoza, sagen
konnte: ,,Uber keines Dinges Existenz kénnen wir eine grossere Ge-
wissheit haben, als iiber das Dasein des unbedingt unendlichen und all-
vollkommenen Wesens, das heisst iiber Gott.”  Dr. H. Graber, Bern.

Wie kann die schweizerische Mittelschule Erziehungs-
schule werden?

(Aus dem Vortrag ,,Hermann Lietz und die Reformation der Erziehung‘
auf der Aarauer Studentenkonferenz vom 21, April 1923.)

VYon Dr.Karl Matter, Aarau.

Vorbemerkung. In meinem Vortrag!) auf der Aarauer Stu-
dentenkonferenz war mir in erster Linie darum zu tun gewesen, die

1) Vollstindig abgedrﬁckt in ,XXVII. Aarauer Studentenkonferenz*; Verlag
Chr. Kaiser, Miinchen 1923. 90 Seiten. Geh. Fr. 1. 50.




	Über Weltanschauung und Schule : eine Entgegnung auf den Aufsatz von Dr. Kleinert im Juliheft dieser Zeitschrift

