
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 33 (1923)

Heft: 10

Artikel: Über Weltanschauung und Schule : eine Entgegnung auf den Aufsatz
von Dr. Kleinert im Juliheft dieser Zeitschrift

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 293 —

wird aus dem offenbar ungünstig auf ihn einwirkenden elterlichen
Milieu entfernt und in einem städtischen Jugendheim untergebracht.
Vom ersten Tage an hören die Wutanfälle auf; es treten jedoch in der
ersten Zeit Weinkrämpfe auf. Sein Allgemeinbefinden bessert sich im
Laufe einiger Wochen zusehends. „Es sei ein anderes Leben in ihm
aufgegangen" äussert er einmal spontan. Bei einem Besuche zu Hause
tritt jedoch wieder ein Wutanfall auf. Und als nach mehrmonatlichem
Aufenthalt im Jugendheim der Knabe ins elterliche Milieu zurückkehrt,

wird er wieder rückfällig und verweigert den Eltern jeden
Gehorsam unter häufigen Erregungszuständen. Auf diesen
psychopathisch veranlagten Knaben wirkt das elterliche Milieu in hohem
Grade irritierend. Zugleich fühlt der intelligente Knabe sich zu Hause
seiner Umgebung überlegen und schafft sich mit seinen Wutanfällen
eine Art Machtstellung, ohne dass ihm dies selbst klar zum Bewusstsein

käme. (Fortsetzung folgt.)

Über Weltanschauung und Schule.
(Eine Entgegnung auf den Aufsatz von Dr. Kleinert im Juliheft dieser Zeitschrift.)

Beim Lesen des Aufsatzes von Dr. Kleinert sind mir sehr lebhaft
einige Einwände aufgestiegen. Da ich annehme, dass es auch andern
so gegangen, und dass auch Leute der Naturwissenschaft nicht
einverstanden seien, möchte ich hier meine Einwendungen zusammenfassen.

Ich selbst bin nicht Naturwissenschafter, glaube aber über die
Bedeutung der Naturwissenschaft und ihre Stellung zu den andern
Wissenschaften und besonders zur Philosophie genügend im Klaren
zu sein, um mir ein Urteil erlauben zu dürfen.

Dr. Kleinert wünscht in unserer Schule vermehrten und verbesserten

Unterricht in Naturwissenschaften, um damit den Boden für eine
eigene Weltanschauung zu bereiten. Offenbar ist ihm Weltanschauung
etwas Wertvolles und ihre Pflege ein wertvolles Ziel. Sein Verdienst ist,
mindestens ein bedeutsames Problem aufgegriffen zu haben.

Ich muss freilich gestehen, dass mir seine Begründung äusserst
locker und unbestimmt erscheint und nur sehr wenig überzeugend
wirkt. Mein Standpunkt steht dem seinigen diametral entgegen.
Das ist aber für mich gerade ein Grund, im Interesse derjenigen,
die diese Frage beschäftigt, Stellung zu nehmen und die Sache in einem
etwas grösseren Zusammenhang zu zeigen, als es die einseitig fach-
wissenschaftJiche Orientierung Dr. Kleinerts tut!

Seine Gedanken über Umgestaltung des naturwissenschaftlichen
Unterrichts kann man durchaus billigen. Das Auswendiglernen von
Lehrsätzen und Formeln hat gewiss nicht soviel Wert, wie das
Begreifen des Zusammenhangs aller Dinge und der Einheitlichkeit des
Geschehens. Wenn vielen von uns die Naturwissenschaft verleidete,



— 294 —

so war es, weil dieses Wissen so aller Lebendigkeit bar geboten wurde,
weil man uns quälte mit Dingen, von denen man spürte, dass sie keine
Beziehung zu uns selber hatten. Wir vergassen sie ja auch wieder
und vermissten sie später im Leben nie. Man musste „das" eben nicht
wissen. Darin gebe ich Dr. Kleinert durchaus recht.

Anders wird die Sache nun, wenn ich auf sein Hauptargument
zu sprechen komme. Er will mit dem naturwissenschaftlichen Unterricht

den Boden für eine eigene Weltanschauung des Schülers und
späteren Menschen bereiten. Darin scheint für ihn ein hoher Wert
des Lebens zu hegen, ein ideales Ziel der Schularbeit.

Einige Zeilen weiter unten aber sagt der Verfasser von der
Weltanschauung, für die er eine Lanze bricht : „Hier ist alles wahr und alles
anfechtbar." Damit sägt er sich selber den Ast ab, auf dem er sitzt.
Seine ganze Weltanschauung ist hinfort belanglos, hinfällig. Ob sie
selber erworben sei oder aus einem Buche auswendig gelernt, tut nichts
zur Sache. Die Mühe lohnt sich einfach nicht, sich für etwas
einzusetzen, das weiter nichts ist als eine persönliche Liebhaberei. Denn mit
der Ansicht, dass jede Weltanschauung wahr, d. h. richtig sei, muss
man jede Meinung, die sich für eine solche ausgibt, gelten lassen.
Es wäre auch vollkommen nutzlos, über diese Frage nachzudenken;
denn auch eine neuerworbene Meinung könnte nicht besser sein als
die alte! — Es ist doch etwas unklug, sich den Boden, auf dem man
bauen will, derart zu untergraben.

Ob nun aber Naturerkenntnis als Wissenschaft dazu dienen kann,
die Voraussetzung für eine Weltanschauung zu bilden, ist dann erst
noch eine Frage. Sonst ist man darüber einig, dass alle empirischen
Wissenschaften zusammen nicht genügen, um Weltanschauungsfragen
zu lösen; wie sollte es dann eine allein. Wissenschaft steht eben nicht
allein da; sie bedarf zu ihrer Arbeit, dass ihr eine andere Disziplin die
Schlüssel überreicht. Es gibt verwissenschaftliche Fragen, die gerade
für die Bildung einer Weltanschauung von Bedeutung sind. Ihre
Erörterung gehört der Phüosophie an. Daher kann man kaum über
Weltanschauung sprechen, ohne mit philosophischen Problemen
vertraut zu sein.

Weltanschauung ist nach unserem Dafürhalten eine Stellungnahme

des denkenden Menschen zu den Fragen der Wirklichkeit und
der Überwirklichkeit; der Welt der Erscheinung und der Welt des
Seins, populärer ausgedrückt: zu den Fragen des Diesseits und
Jenseits, des Zeitlichen und des Ewigen. Wenigstens finden wir diese
Fragen bei allen grossen Vertretern einer Weltanschauung, um bloss
etwa Plato, Augustin, Descartes, Spinoza zu nennen.

Naturwissenschaft kann diese Fragen nicht behandeln, weil sie
ausserhalb ihrer Kompetenzen stehen. Sie könnte bloss etwa zu
ihnen hinleiten; aber nicht einmal das hat sie getan im letzten
Jahrhundert, so einseitig reahstisch wissenschaftlich orientiert war sie,
weit entfernt, etwa die Naturwissenschaft im Sinne Goethes zu sein.

Neben der Zuverlässigkeit und technischen Verwendbarkeit der
Resultate im Kleinen ist die Naturwissenschaft in den grossen Zu-



— 295 —

sammenhangsfragen, wie die Entwicklung und Abstammung, nicht
über eine Hypothese hinausgekommen. Sie teilt freilich hierin das
Schicksal mit andern Wissenschaften; doch hebt das den Mangel nicht
auf. Geradezu gefährlich würde es aber, wenn man eine unsichere
Hypothese als Dogma auf den Thron heben und zum Richtmass des
Lebens machen wollte. Denn darin hegt doch offenbar der Wert der
Erziehung, dass sie uns zu einem rechten Leben den Weg weist,
uns lehrt, das Falsche vom Wahren zu unterscheiden. Wenn aber
Weltanschauung erzieherischen Wert haben soll, muss sie uns auf diese
Fragen eine Antwort geben, d. h. sie muss sich mit den ethischen
Problemen befassen. Das kann aber die Naturwissenschaft nicht, und
sie hat nach meinem Dafürhalten eher dazu gedient, in den breiten
Massen der Halbwissenden die ethischen Normen zu untergraben.

Mit den Naturwissenschaften hat man die Welt zu entgöttern
gehofft. Gott als Inbegriff des Höchsten, Ewigen und Absoluten im
menschlichen Erleben, ein Problem für die Weisen und Wissenden
aller Zeiten, eine Erlebenstatsache des ungebildetsten, einfachsten
Menschen, sollte nun, weil Naturwissenschaft ihn nicht erkennen
konnte, als Aberglaube aus der Welt geschafft werden. Gewiss geschah
auch dies nicht ohne Ursache, und ein erstarrtes, unduldsames Dogma,
das selber dem Leben entfremdet war, hatte zum grossen Teil seine
Schuld daran. Wenn es sich bloss um das Dogma gehandelt hätte,
wäre mit ihm gewiss nichts verloren gegangen. Mit dem Dogma war
aber etwas gemeint, das auf das Leben Bezug hatte und im Erleben
trotzdem vorhanden war. Seltsamerweise trat aber mit der dominierenden

Naturwissenschaft an die Stelle des alten Dogmas ein neues,
nämlich das abstrakte, unpersönhche Naturgesetz. Fand früher
noch mancher zu den dogmatisch kirchhchen Begriffen von Gott und
Unendlichkeit durch sein natürliches Erleben eine Beziehung, so war
das Naturgesetz etwas ganz Fremdes, ausser ihm Stehendes. Denn nie
ist ein Naturgesetz vom Menschen erlebt worden!

Sobald aber das Naturgesetz zum Höchsten und Letzten für den
Menschen wurde, änderte sich seine Stellung zu den ethischen Normen
überhaupt; denn einem abstrakten, unerlebbaren Naturgesetz gegenüber

ist man nicht gleich verpflichtet wie gegenüber einem persönlich
erlebten sitthchen Imperativ. Da die Zugehörigkeit des Menschen
unter sittliche Normen mit ein Grund ist, dass die Disharmonie ins
Menschenleben kommt (man möge das ja nicht missverstehen!), so
war der Mensch nur zu froh, dieses Joch abschütteln zu können. An
Stelle der Verantwortung trat Vererbung und Determinismus. Das
mochte da, wo man die Verantwortung für begangene Schuld nicht
ertrug, vorübergehend erlösend wirken, änderte aber am tatsächlichen
Zustande durchaus nichts.

So mancher wurde ein gläubiger Anhänger der doch nur auf einer
Hypothese beruhenden Abstammungslehre, weil sie ihn von der
biblischen Schöpfungsgeschichte und seiner persönlichen Beziehung
zu Gott befreien sollte. Gott und Gottesglaube wurde der
Naturwissenschaft etwas Unerträghches. Das Naturgesetz war ja nicht



— 296 —

spürbar gegen eine unerlaubte Handlung. Das etwa dann und wann
sich geltend machende Schuldbewusstsein war etwa eine Folge der
Tradition und Erziehung. Damit aber leistete die Naturwissenschaft
der Menschheit einen schlechten Dienst. Sie untergrub damit das
Höchste und Beste im Menschen: das Bewusstsein der notwendigen
Unterordnung unter ethisch-sittliche Normen, ohne die das Gedeihen
der menschlichen Gesellschaft undenkbar wäre.

Da aber die ewigen Gesetze ethisch-sittlicher Art fester stehen
als eine halbe naturwissenschaftliche Wahrheit, geschieht ihnen durch
die Missachtung menschlicherseits keine Beeinträchtigung; aber die
Menschheit kehrt dadurch den Spiess gegen sich selbst, weil alle
Sittengebote im weitesten Sinne Gebote zur Erhaltung des Lebens
sind!

Zu einer fruchtbringenden Weltanschauung also, die für die
Menschen Gedeihen und Aufstieg bedeutet, gehört die Befolgung ethisch-
sittlicher Normen. Zuvor aber müssen wir von ihrer Gültigkeit
überzeugt sein. Kann uns Naturwissenschaft dazu führen? Nein! Sie
bietet einmal keine absolut sichere Wahrheit und ist obendrauf in der
Mehrzahl ihrer Vertreter den ethischen Normen abgeneigt. Auf
welchem Wege aber kommen wir dann zu der Erkenntnis dessen, was
wahrhaft Grundlage einer Weltanschauung sein kann? Wie erkennen
wir das ethisch-sittliche Gesetz?

Es braucht dazu mehr als Naturwissenschaft, oder es braucht eine
erweiterte Naturwissenschaft. Es braucht viel und wenig, eine
Erkenntnis des Menschen in seiner Totalität. Dieser ist aber auch
Natur, und seine innere und äussere Erkenntnis wäre erst die
vollkommene Natur-Wissenschaft des Menschen. Menschenerkenntnis
führt uns aber sogleich, das ist das Unterscheidende, über Mensch
und Wirkhchkeit hinaus ins Überwirkliche und Absolute.

Mit Menschenerkenntnis aber meine ich weder Anthropologie
noch Biologie. Für diese beiden sind wir nur Naturgeschehen und
Naturgesetz. Wir lernen aber den Menschen sogleich ganz anders
kennen, wenn wir ihn nach seiner Art zu fühlen, denken, wollen, d. h.
nach seiner inneren Seite betrachten. — Der Mensch als Erlebender
ist eben etwas ganz anderes, als wenn man ihn als Objekt der
Erscheinungswelt betrachtet. Der innere, sich selbstbewusst spürende
und erlebende Mensch ist allein der wahre. — Im Innern geschieht
alles allererst; sowohl die Wahrnehmung der Aussenwelt, wie die auf
diese gerichtete Tätigkeit.

In dieser innern Erfahrung des Menschen stossen wir nun auch
auf eine Gesetzhchkeit. Das Sittengebot über Gut und Böse, das Gebot
der Wahrheit tauchen spontan in unserem Bewusstsein auf. Sie
begleiten unser Erleben als eine Art Urteilskraft. Manchmal haben wir
von ihnen direkt das Gefühl, dass sie etwas anderes als wir selbst,
etwas uns Gegenüberstehendes sind. Die Frage nach ihrer Herkunft
und Geltung führt uns stets aus dem Bereich der Welt der Erscheinung
hinaus. Wir können sie letztinstanzlich nicht mehr erklären, aber wir
müssen ihr Vorhandensein zugeben und spüren ihre Wirksamkeit.



— 297 —

Ihre Evidenz ist zu Zeiten so gross, dass wir sie als Macht über uns
spüren, als letzte Entscheidungsinstanz. Man überlege sich bloss
einmal die logischen und moralischen Urteilsnotwendigkeiten! Das
sicherste Naturgesetz reicht nicht an ihre erlebte Gewissheit heran,
weil wir das Naturgesetz nicht so lebendig wirksam erleben können.
Das Gesetz in der inneren Erfahrung ist dem Menschen das Gewisseste.
Ihm ist das Naturgesetz bloss nachgebildet. Reine Kausahtät z. B.
besteht nur in uns; von da übertragen wir sie nach aussen. Das sind
freihch Fragen, die hier nicht eine genügende Erörterung findenkönnen ;

aber ersichthch ist schon, dass Naturwissenschaft keine genügende
Grundlage für eine Weltanschauung bietet.

Jeder Mensch, so primitiv er sonst auch sein mag, nimmt irgendwie
teil an der grossen Frage nach dem wahrhaften Sein, nach dem Rätsel,
das über der Welt der Erscheinung schwebt. Daher kommt es auch,
dass sich die Menschen auf allen Kulturstufen eine Gottheit erfinden
und es ganz ohne Pfarrer in der Unterweisung oder auf der Kanzel tun.
Es ist dabei gar nicht nötig, dass die Menschen die erlebte Gottheit
zugeben. Das Erbeben vor Angst, der Respekt vor geheimnisvollen
Mächten spricht deuthch genug für den, der die Menschenseele
versteht. —

Weil also den Menschen natürlicherweise Weltanschauungsfragen
beschäftigen, so halten wir das Postulat ihrer Erörterung in der Schule
für berechtigt. Wie aber der Mensch nicht durch Erkenntnis der äusseren

Natur zu diesen Fragen geführt wird, sondern von seiner inneren
Erfahrung, so braucht es zu einer Weltanschauung nicht
Naturwissenschaft, sondern Kenntnis und Verständnis der Menschenseele.

Je nach der geistigen Reife, nach der harmonisch oder
unharmonisch entwickelten Persönlichkeit wird der Mensch eine mehr
oder weniger vollkommene Weltanschauung haben. Nicht jede
Weltanschauung aber ist gut, sonst wäre eine Diskussion darüber
überflüssig. Da musste Dr. Kleinert schon vor jeder andern Meinung
eben so viel Respekt haben wie vor der seinigen, falls er nicht etwa
bloss sich allein anerkennt. Genau so, wie nicht jede Naturerkenntnis
richtig ist, ist es nicht jede Weltanschauung.

Da nun aber der Mensch, gestützt auf seine Welteinsicht
(Anschauung), sein Denken, seine Gesinnung und damit sein Handeln
aufbaut, so ist es für uns nicht gleichgültig, was er für eine
Weltanschauung hat; denn wie das Fundament, so der Bau!

Im Interesse einer soliden, fruchtbaren Weltanschauung müssen
wir verlangen, dass der Irrtum nach Möglichkeit aus ihr ausgeschaltet
werde. Damit wir das tun können, brauchen wir ein Ausscheidungsprinzip,

und dies ist das Gesetz der Wahrheit, das unsere Urteilskraft
erkennen kann. Vor ihr müssen wir in erster Linie Respekt verlangen,
wenn wir Weltanschauung bilden wollen. Da ist nicht alles gleich
wahr und gleich anfechtbar.

Darin hegt auch ein Grund, warum Naturwissenschaft nicht die
Grundlage einer Weltanschauung bilden kann, weil ihre Wahrheit
nach Dr. Kleinerts eigenem Geständnis eine vorläufige ist. Wohl aber



— 298 —

können wir das Streben nach Wahrheit gebrauchen, das er erwähnt,
denn es ist eine Folge der inneren Überzeugung, dass Wahrheit
existiert. Wenn wir Wahrheit in ihrem ganzen Bereiche dem Zögling
kennen lernen, fördern wir damit die ethisch-sittliche Persönlichkeit,
seine Gesinnung. Aus der Gesinnung aber wachsen die Taten, wächst
letzten Endes die Kollektivtat der Menschheit. Je nachdem sie an
einer sittlichen Norm verankert ist oder nicht, wird sie der Menschheit
zum Heile dienen oder zum Verderben.

Etwas historischer Sinn und Einsicht in das Weltgeschehen
mussten uns allein schon belehren, dass von der Naturwissenschaft
das Heil nicht kommen kann. Wenn je ein Jahrhundert, so war das
verflossene gross an naturwissenschaftlicher Erkenntnis. Im Bhck auf
sie haben wir ja das Gefühl, dass wir es so herrlich weit gebracht haben.

Wenn aber Rousseau heute lebte, und er hätte jene Frage der
Akademie von Dijon nochmals zu beantworten, so würde sein Urteil,
gestützt auf unser letztes Jahrhundert, schärfer und überzeugender
lauten. Heute stehen wir ja am Untergang des Abendlandes, d. h. er
steht uns nicht etwa erst bevor, sondern wir sind schon untergegangen

Daran ist beileibe nicht etwa die Naturwissenschaft an sich schuld,
aber ein wenig die von uns skizzierte naturwissenschaftliche
Gesinnung, die eine Geringschätzung des sitthchen Imperativs zur Folge
hatte. —

Ich komme zum Schluss. Die Welt bedarf heute mehr denn je der
Erneuerung. Dazu aber hilft uns die Mahnung : „Erkenne dich selbst!"
Wir müssen in uns gehen, um die Wahrheit zu finden. Es war schon
die Meinung der alten Weisen Sokrates und Augustin, dass uns zur
Erkenntnis der höchsten Dinge die äussere Natur nicht nötig ist,
dass wir nur die innere Stimme zu hören, in uns zu forschen brauchen.
Die Natur verliert dadurch nichts an Wert und Würde, im Gegenteil,
sie wird uns zum grösseren Wunder, wenn wir, nachdem wir Gesetz
und Wahrheit in uns gefunden, den Blick nach aussen gewendet, diese
in der Natur erstaunend wiederfinden. Dann begreifen wir auch, dass
ein Philosoph aus naturwissenschaftlicher Periode, Spinoza, sagen
konnte: „Über keines Dinges Existenz können wir eine grössere
Gewissheit haben, als über das Dasein des unbedingt unendlichen und
allvollkommenen Wesens, das heisst über Gott." Dr. H. Graber, Bern.

Wie kann die schweizerische Mittelschule Erziehungs¬
schule werden?

(Aus dem Vortrag „Hermann Lietz und die Reformation der Erziehung"
auf der Aarauer Studentenkonferenz vom 21. April 1923.)

Ton Dr. Karl Matter, Aarau.

Vorbemerkung. In meinem Vortrag1) auf der Aarauer Stu-
dentenkonferenz war mir in erster Linie darum zu tun gewesen, die

*) Vollständig abgedruckt in „XXYII. Aarauer Studentenkonferenz" ; "Verlag
Chr. Kaiser, München 1923. 90 Seiten. Geh. Fr. 1. 50.


	Über Weltanschauung und Schule : eine Entgegnung auf den Aufsatz von Dr. Kleinert im Juliheft dieser Zeitschrift

