Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 33 (1923)

Heft: 6

Artikel: Der Erziehungsgedanke in der Geschichte
Autor: Guyer, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 1656 —

Der Erziehungsgedanke in der Geschichte.
Von Dr. W. Guyer, Horgen.

Von zwei Seiten werden Geschichte und Paddagogik der
denkenden Betrachtung und wissenschaftlichen Forschung gemeinsam
unterworfen.

Entweder man sieht die Geschichte selber als Erziehung an.
Das der Welt zugrundeliegende, sich in der Zeit entwickelnde und
besonders im Menschen sich abspielende Leben ist ja, gross umrissen,
der Gegenstand aller historischen Betrachtung. Dass der ganze ge-
waltige Fluss des geschichtlichen Geschehens auf sich beruhen solle,
ohne einen ihm innewohnenden hoéhern Sinn und Zweck zu haben,
geniigt nicht nur dem subjektiven Bediirfnis des menschlichen Ge-
miits nicht, sondern nimmt auch der wissenschaftlichen Betrachtung
zum vornherein allen hohern und innerlichen Antrieb. So wird denn
dem Philosophen, dem alles geschichtliche Geschehen in einem
verniinftigen Endzweck gipfelt, die Geschichte zur Selbstentfaltung
des Geistes; alle Ereignisse, alles Streben, alle Taten der Individuen
sind nur Manifestationen der zugrundeliegenden Vernunft. Indem
diese besonders in grossen Menschen zu geschichtlichen Brennpunkten
sich verdichtet, erzieht sie riickwirkend von jenen massgebenden
Individuen aus, seien es politische, wissenschaftliche, kiinstlerische
oder religiosc Personlichkeiten, die Massen und fithrt so schliesslich
sich selbst im Weltprozess zum Begreifen ihrer selbst. Wire alles
sonst vom System Hegels in Vergangenheit versunken, so wird doch
dieser eine fruchtbare Grundgedanke immer wirksam bleiben.

Der Dichter sieht mit der ihm eigenen Einfiihlung ins Gewebe
des Lebens den Schauplatz irdischen Geschehens als allméhliche Ver-
wirklichung ethisch-aesthetischer Postulate an. Fir Lessing be-
deutet die Mission einzelner Volker eine gottliche Sendung im Dienste
der ganzen Menschheit; die Juden als auserwihltes Volk, Christus
als Beauftragter Gottes bereiten die ,,Erziehung des Men.chen-
geschlechts” zum ,neuen ewigen Evangelium® vor. — Ibsens
Sehnsucht geht auf die Erstehung des dritten Reiches, das, als Ah-
nung des Menschheitsziels, durch Moses und die Antike iiber den Gali-
lier hinaus erbliithen soll (,,Kaiser und Galilder’). — Dem einfachen
religiosen Gemiit endlich zielt sowohl das eigene, wie das allgemein-
geschichtliche Streben auf die endgiiltige Vereinigung mit dem gott-
lichen Leben hin.

Hier iiberall wird also der geschichtliche Abfluss als Werdegang,
als Erziehungsprozess aufgefasst; itber der Geschichte selbst steht
der erzieherische Zweck des Ganzen, Erziehung als Begriff ist tiber-
geordnet demjenigen der Geschichte.

Oder, man treibt auf der andern Seite nicht Pidagogik oder Phi-
losophie der Geschichte, sondern Geschichte der Pidagogik. Da nun
bescheidet sich der historische Forschungstrieb mit der Feststellung
von Tatsachen aus dem Gebiete der Erziehung, wie sie von der



— 166 —

Geschichte dargeboten werden. Hier ist die Pidagogik in ihren histo-
rischen Formen der Geschichte ein. oder untergeordnet, sie entlehnt
von ihr sogar die eigenen Gesichtspunkte. Rechnet es sich doch fast
jeder Geschichtschreiber der Erziehung als Verdienst an, das histo-
rische Material der Pidagogik im Zusammenhang mit den jeweiligen
Kulturepochen erfasst und dargestellt zu haben. In der Tat ldsst
die chronologische Reihe des bisher gesichteten erziehungs-
geschichtlichen Materials eine Verarbeitung, eine Ordnung unter
bestimmte Gesichtspunkte sehr wiinschenswert erscheinen. Was vor
Tausenden von Jahren unter Erziehung verstanden und gedacht wurde,
taucht anscheinend unverindert wieder auf, was heute nebeneinander-
steht, ist oft grundverschieden. So bot denn immer die Abhédngigkeit
der pidagogischen Stromungen von der gleichzeitigen Kultur will-
kommene Punkte der Einteilung und Darstellung.

Zweifellos wird nun das Versténdnis fiir die erzieherischen Pro-
bleme der Vergangenheit und der Gegenwart erst durch dasjenige der
geschichtlichen Struktur des Gesellschafts- und Geisteslebens er-
schlossen; aber die Geschichte der Erziehung in dieser Weise bloss
als Funktion der allgemeinen Geschichte, ihrer politischen, sozio-
logischen, geistesgeschichtlichen Seiten verstanden, gewinnt dadurch
noch keinen eigenen innern Zusammenhang. Es ist zum
Beispiel von Interesse die Beziehungen der romisch-antiken oder
der christlich-mittelalterlichen Piddagogik zur Kultur der zugehori-
gen Zeitalter zu untersuchen, die Quellenforschung wird immer
zuerst auf dieser Abhingigkeit aufbauen miissen. Aber eine andere
Frage ist es, ob innerhalb des fortschreitenden Erziehungsbewusstseins
oder -gedankens jene Zeitabschnitte eine eigene Bedeutung beanspru-
chen kénnen. Der Erzichungsgedanke namlich schreitet mit eigener
Gesetzmissigkeit und Schnelligkeit vorwérts, nicht proportional
dem iibrigen Weltgeschehen — wo wollte man sonst z. B. das Aqui-
valent einer geistigen Bewegung wie der Reformation auf dem Ge-
biet der Erziehung suchen, da es doch gleichzeitig mit ihr gar nicht
vorhanden ist? Auf dem Grunde der bunten verwirrenden Fiille der
Kulturpidagogik zieht sich eine feste Linie der Entwicklung im Er-
ziechungsgedanken, die, nur in ihm selbst begriindet, zwar den Anstoss
zu ihrer Verwirklichung von dussern Ereignissen empfingt, sich sonst
aber nach eigenen Prinzipien gestaltet.

Denn die Erziehung ist ihrem Ursprung nach Gedanke, und
Gedanken oder Ideen machen vor allem den Stoff der Erziehungs-
geschichte seit Platon aus. Darum aber kann nicht nur, sondern es
muss ein logischer Zusammenhang ihre historische Reihe beherrschen.
Was einer allgememgeschmhthchen Darstellung zum Vorwurf gereichen
‘miisste — ndmlich einen Sinn oder gar eine logische Verkniipfung
hinein zu legen, wenn sie nicht auf der Hand liegt — das kann der
geschichtlichen Entwicklung des Erziehungsgedankens als zu ihrem
Wesen gehorend zugerechnet werden. Damit aber ergibt sich eine neue
Art der Geschichtsbetrachtung fiir die Pédagogik; sie geht auf das
nnere Verstindnis des Erziehungsgedankens selbst in seiner



— 167 —

zeitlichen Entwicklung, ist also weder Kulturgeschichte als Piddagogik
noch die Geschichte irgendeiner Schulgattung. Sie ist liberhaupt
nicht Geschichte der Péadagogik, sondern eine Betrachtung der-
selben aus dem Begriff dessen heraus, was Erziehung ausmacht.
Dieser Begriff aber war nicht immer der, welcher er heute ist, im Be-
wusstsein der erziehenden Menschen wenigstens nicht, er hat sich
aus seinen Merkmalen allmihlich zu dem Ganzen gestaltet, das wir
heute unter Erziehung verstehen und das den Erziehungsgedanken
ausmacht. Worin besteht nun dieser, welches sind seine Merkmale?

Jede Téatigkeit iiberhaupt, soforn sie nicht blosse Bewegung, son-
dern wirkliche Handlung ist, geht auf ein Ziel, und Erziehung, zum
vornherein ohne Plan nicht denkbar, setzt offenbar schon fiir ihre
erste bewusste Regung einen Zweck voraus.

Zum Ziel ferner fuhrt ein Weg. Er richtet sich in erster Linie
nach der Beschaffenheit des Zieles oder besser nach der Beziehung
zwischen dem Ziel und dem, der es erreichen will. Der kiirzeste und
einfachste Weg wird als Methode bezeichnet.

Ziel und Methode sind unerldssliche Bedingungen schon fiir die
Ausfithrung einfacher korperlicher, viel mehr aber noch geistiger
Handlungen. Fir die Pddagogik kommt jedoch noch ein drittes hin-
zu. Man kann nicht erziehen nur im Hinblick auf ein bestimmtes
Ziel, indem man nach diesem die Methode richtet, sondern zwischen
den Ausfiihrenden und das Ziel schiebt sich hier das Objekt, der zu
Erziehende in seiner ganzen Besonderheit. Zunéchst kann dabei das,
was man will, unverdndert bleiben, aber das Wie wird durch die Eigen-
art des zu Erziehenden tiefgreifend beeinflusst. ZuZiel und Methode
tritt hier das, was man am besten als psychologische Besinnung
bezeichnet.

Im weitesten Sinn betrifft diese den gesamten psychophysischen
Organismus, d. h. aus den Gesetzen der koérperlichen sowohl wie der
geistigen Entwicklung werden die padagogischen Grundsitze geschopit,
in das zu erziehende Objekt die erzieherischen Massstibe verlegt.

Die psychologische Besinnung ist einerseits eine dynamische:
Auf Grund der Erfahrung, dass der Mensch ein geistig selbsttédtiges
Wesen ist, erfordert sie ohne weiteres seine moglichst grosse Eigen-
betitigung. Als materiale leitet sie aus den Formen der kor-
perlichen und geistigen Betitigung die Bildungsmittel und die Methode
aus ihrem Inhalt denjenigen des letzten Zieles ab.

Indem es ferner die Erziehung mit einem sich bestédndig verén-
dernden, sich entwickelnden Lebewesen zu tun hat, kann sie zum
vornherein nicht mit einem starren psychologischen ,,Typus‘ rechnen,
der etwa in wissenschaftlicher Begriffstbestimmung den eindeutigen
Weg zur Erreichung des Zieles darbote. Sache der Psychologie und
Physiologie ist es vielmehr, neben der Beschaffenheit des entwickelten
Menschen diejenige seiner Entwicklungsstufen festzustellen.

Zur psychologischen Besinnung gehort endlich die bestédndige
Riicksichtnahme auf den seelischen Zustand des Kindes, der padago-
gische Takt, die erzieherische Begabung.



— 168 —

Ausser diesen drei Faktoren, dem Ziel, der Methode und der psy-
chologischen Besinnung sehe ich kein wesentliches Merkmal, das
zur padagogischen Handlung gehorte; sie bilden zusammen die zu-
reichende Bedingung der erzieherischen Betdtigung, und ihr ganzes
nenne ich den KErziehungsgedanken. Sein nacktes Gerippe,
in dieser Dreizahl ausgedriickt, nimmt sich sehr einfach und selbst-
verstdndlich aus. Aber eine lange Zeit erzieherischen Denkens erst
brachte mithsam Teil fiir Teil zum gesonderten Bewusstsein.

Fiir unsere Betrachtung aber ergibt sich, dass sich die Erziehungs-
geschichte in den Rahmen des Erziehungsgedankens so einfiigt: Ziel,
Methode und psychologische Besinnung sind die drei aufeinander-
folgenden Stufen, in denen sich der Erziehungsgedanke selber zeitlich-
historisch entwickelte; mit andern Worten, seine logischen Teile
sind zugleich geschichtliche nicht nur dem Inhalt, sondern auch
der Reihenfolge nach.

Es ist aber selbstverstindlich, dass mit dieser Auffassung und Ein-
teilung nicht behauptet wird: zuerst sei in der Erziehung nur das
Ziel, dann die Methode, endlich die psychologische Besinnung
einzig massgebend gewesen. Die spidtern Teile setzen immer die frii-
hern voraus und enthalten sie in sich, aber auch die erste erzieherische
Handlung war nicht bloss Ziel, sondern brauchte wegweisend irgend-
eine Methode, und von der psychologischen Besinnung machte sich
zum mindesten immer der personliche Takt geltend.

So meinen wir es und so lehrt uns die Geschichte der Padagogik:

Im Anfang aller erzieherischen Uberlegungen war das Ziel. Aber
es schwebte nicht mit der Selbstverstindlichkeit tiber dem Ganzen
aller andern pidagogisch-methodisch-psychologischen Erwigungen,
wie bei uns Modernen, sondern es fiillte den gesamten erzieherischen
Horizont aus, gerade darum, weil es zuerst ins Bewusstsein treten
musste und so dem Geist als ein ihm Neues gegeniiberstand. Sehen
wir die Griechen, die zum erstenmal im abendlindischen Gesichts-
kreis eine Padagogik in Theorie und Praxis ausbauten: Eine reiche
Kultur in Wissenschaft, Kunst und Religion war den Nachkommen
zu vermitteln, man hatte ein hohes und schénes Ziel, man hatte
tiberhaupt erst ein Ziel. Zwar nicht eindeutig bestimmt, sondern
den Wandlungen der griechischen Welt- und Lebensanschauungen
unterworfen strahlte dennoch das Bildungsideal in seiner erkannten
Bedeutung am pédagogischen Himmel. So sehr nahm es aber die
Aufmerksamkeit in Anspruch, dass man darob die Besinnung auf
den zu erziehenden Menschen vergass. Es ist iibrigens auch heute
noch so: Wo der Unterricht die Erziehung hauptséchlich ausmacht,
wo besonders die Erkenntnis im Vordergrund steht, da haftet die
padagogische Uberlegung vor allem am Gegenstand, der zu erkennen
ist; wihrend die Gestaltung des Gemiitslebens, des Charakters viel
eher auf das im Menschen, im Kind wirkende Leben zu achten ge-
zwungen wird. Die griechische KErziehung lief aber durchaus auf
Unterricht im ersten Sinne hinaus; das Volk, dessen scharfer Verstand
verbunden mit einem festen Willen die Wissenschaft aus der



— 169 —

Taufe gehoben hatte, dessen lebendiger Forschungstrieb alles restlos
erfassen wollte, jedes Ding nach allen Seiten neugierig wendete und
das Einzelne doch nur aus dem Ganzen zu verstehen suchte — es
freute sich des Denkens so sehr, dass es dieses selber nun zum Grunde
aller Dinge machte. Die Ideen Platons, urspriinglich als Begriffe
subjektive Gebilde des Bewusstseins, thronten als iibersinnliche
Gebilde im jenseitigen Reiche der verstandesmissig verniinftigen
Erkenntnis, diese, als Erziehungsziel, liess jede Beziehung zum
sinnlich-wahrnehmenden, sinnlich empfindenden wund fithlenden
Wesen, welches doch vor allem das Kind ganz und gar ist, nicht nur
ausser Acht, sondern strich sie nachdriicklich aus dem erzieherischen
Inventar: das Ziel in seiner Transzendenz beherrschte ganz und gar
den Erziehungsgedanken.

Ein zweites kam dazu: Alle Erziehung stand bei den Griechen
ausdriicklich im Dienste des Staates. Wie sehr die ganze Gliederung
ihres Landes in abgeschlossene Talschaften und in ein Inselreich viel-
gestaltigster Art kleine abgeschlossene Staatswesen bedingte und in
diesen ein ausgepragtes Staatsgefiihl hervorrief, wis dieses wiederum
dem gesamten Geistesleben seinen Stempel aufdriickte — all das
kann hier nicht verfolgt werden. Jedenfalls war nur der Staats-
biirger vollwertiges Glied der Gemeinschaft, und ihn dazu auszu-
bilden das héchste Ziel der Erziehung. Dabei brauchte dieser Staats-
biirger nicht durchwegs Philosoph im Sinne Platons zu sein; wo
das Gemeinwesen in der kriegerischen Sorge um seine Erhaltung und
Vergrosserung stehen blieb, erschopfte sich alle Bildung in kérperlicher
Ertiuchtigung: Sparta opferte ihr buchstiblich die kommenden
Generationen, iiber diesem einen Ziel vergass es mit grausamer Konse-
quenz alle Riicksicht auf diejenigen, die das Ziel erreichen sollten.

Ob aber das geistige Leben auch hoher stand, wie in Athen:
Immer galt der Einzelne nur im Hinblick auf das Ganze, die Ver-
schirfung des Erziehungszieles durch den Staatsgedanken riickte
alle Besinnung weg vom Einzelwesen; das Leben, wie es im per-
sonlichen Bewusstsein wirkt, zur Grundlage der padagogischen Mass-
nahmen zu machen, lag ferne. Gar etwa das Kind als solches, zu
beachten, ihm seine eigene Daseinsberechtigung einzuréumen, jeden
Augenblick kindlichen Lebens und Erlebens als solchen wertvoll
einzuschétzen, vertrug sich mit der ganzen Lebens- und Weltanschau-
ung der Griechen nicht.

Solange nun weiterhin grosse geistige Bewegungen das geschicht-
liche Leben erschiitterten, musste notwendig die erzieherische Be-
sinnung immer von neuem in der Festsetzung des Zieles aufgehen.
Dem Mittelalter lag diese, in einseitiger Deutung des christlichen
Grundgedankens und seiner erzieherisch so ungeheuer wichtigen
Ethik der Tatgemeinschaft, zuletzt ausschliesslich im Gottes-
staat; die Transzendenz gegeniiber der tatsidchlichen Seelenver-
fassung und innern Welt des zu erziehenden Menschen war die denk-
bar schirfste, unbarmherzigste. — Die Renaissance mit ihrer
Aristokratie der Bildung; der Humanismus mit seiner romischen



— 170 —

eloquentia und imitatio, die Reformation, das Ziel der Erziehung
im Verstindnis der Bibel erblickend, iiberall noch betrachtete man
den jungen Menschen véllig im Hinblick auf ein zum Dogma aus-
gewachsenes Ziel, statt umgekehrt dieses im Hinblick auf den Men-
schen; und auch die Erziehung im allgemeinen, ausserhalb der Schule,
war hart, die Rute ungemein tétig, das Kind bloss der zukiinftige und
darum minderwertige Erwachsene.

Mittlerweile hatte man eingesehen, dass auch die Naturwissen-
schaften ein Anrecht auf Vermittlung im Unterricht besissen. Man
wurde durch die Logik, die in deren Aufbau liegt, zu einer Logik in
der Darbietung des Stoffes gezwungen. Was frither in der vorwiegend
sprachlichen Ausbildung im Getriebe des Auswendiglernens und
Katechisierens kaum eine besondere Betrachtung herausgefordert
hatte, wurde jetzt in den Mittelpunkt der padagogischen Betrachtung
gestellt: die Methode.

Eine allgemeingiiltige Kunst, alle alles zu lehren — so kiindigt
Comenius seine Unterrichtslehre an. Er versichert seinen Lesern,
den kiirzesten und leichtesten Weg gefunden zu haben, das Wie
ist der Gegenstand seiner ganzen Unternehmung; aus den hoch-
gehenden Wogen fritherer Zielbestimmungen nimmt er ganz gelassen
die ihm passende heraus. Schon die Reaktion gegen die bisherige
Pedanterie in der Erziehung, besonders in der Schule, die Forderung
eines mehr der kindlichen Natur geméssen Unterrichts fithrt zur Be-
achtung der Methode. Das Auswendiglernen und Abhéren als Grund-
form des Lernens macht einer im Stoff, in der Sache liegenden Logik,
oder einer dem Aufbau geniigenden Induktion Platz. KEs ist nun die
Zeit, vom dreissigjihrigen Krieg bis tief hinein in die Aufklirung,
wo der Erziehungsgedanke in der Schopfung neuer Methoden aufgeht.

Der schon damals viel gebrauchte Ausdruck der naturgeméssen
Erziehung wird gern als Charakteristikum dieser zweiten hiztorischen
Stufe des Erziehungsgedankens gebraucht. Wenn jedoch Comenius
als Grundlage seiner Reformen den Satz aufstellt: alles nach Ord-
nung und Lauf der Natur, so ist damit nicht die psychologische Be-
sinnung auf die Natur des Kindes gemeint, sondern dem Organischen
der dussern Natur soll die Methode folgen, indem sie z. B. eine
liickenlose Reihe innehilt.

Die Methode ist also am &dussern Gegenstand orientiert, sie ist
logisch, nicht psycho-logisch; sie ergibt sich aus dem &dussern Ziel,
dem zu wissenden Gegenstand, und ihr Grundsatz kann dann der
einzig selbstverstindliche sein: Vom Einfachen zum Zusammen-
gesetzten. Ob aber das Einfache der Sache zugleich ein Einfaches
fiir das Bewusstsein sei, bleibt dabei dahingestellt; ob die An-
schauung mit der Vorweisung des Gegenstandes oder seines Bildes
erledigt, mit andern Worten ob Anschauung identisch mit blosser
Anschaulichkeit sei, ist auch nicht zu untersuchen. Das dussere
Ding spaziert einfach, geméss dem berithmten Bild von der unbe-
schriebenen Seelentafel, Stiick fiir Stiick ins Bewusstsein, und wenn
die Enzyklopidie in Wort und Bild klar geordnet und aufgebaut ist,



— 171 —

so geht die Welt in das Kind ein wie der Heuwagen in die Tenne. —
Dass aber ein selbstindiges Leben mit eigenen Gesetzen den dussern
Einwirkungen entgegenstehe und der piddagogischen Handlung die
Grundrichtung geben kénne, kommt erst der nichstfolgenden Ent-
wicklungsstufe des Erziehungsgedankens zum Bewusstsein.

Rousseau hat mit seinem Naturevangelium die Geister auf-
geriittelt und dem gesamten Geistesleben des Signal zur Besinnung
auf sich selbst gegeben, wie sie damals als Reaktion zur Auf-
kldrung in der Luft lag und ihren vollendeten Ausdruck in der idealisti-
schen Philosophie fand. Vom &dussern Ziel, von der bloss logisch-
sachlichen Methode tritt bei ihm die Wendung ein zur Besinnung
auf das im Menschen wirkende Leben. Der erste Versuch aber, aus
der Geistes- und Korperbeschaffenheit des Menschen die Bildungs-
mittel, die Methode und sogar das Ziel abgeleitet zu haben, ist
das Verdienst Pestalozzis. Was Kant fiir die menschliche Er-
kenntnis iiberhaupt, das leistete jener fiir die Pidagogik: sie fiihrten
das, was bisher dem Menschen von aussen gegeben zu sein schien,
auf Grundformen der menschlichen Organisation zuriick. In Pesta-
lozzi vollendet sich also der Erziehungsgedanke der Form nach, er
erginzte dessen dussere Teile, Ziel und Methode, durch die grund-
legende psychologische Besinnung, das Ziel ist ihm hernach
folgerecht naturgemisse ,,Emporbildung der innern Kriifte und An-
lagen, die Methode folgt dem Verfahren des Geistes selber (siehe
Anschauungsbegriff; Zahl, Form und Name), und die Bildungsmittel
sind nichts anderes als die Darstellung dieser Tatlgkelt und dieses
innern Lebens selbst.*

In der Ernte dessen, was Pestalozzi gesdt hat, stecken wir noch
mitten drin, vielleicht sogar am diirftigen Anfang: Alle wissenschaft-
liche Begriindung der Erziehung, mit Herbart beginnend; die Psy-
chologie des Kindes (obschon Pestalozzi nicht Kinderpsychologe
war); das Arbeitsprinzip als Forderung der Selbstbetitigung; die
Arbeitsgemeinschaft als sittliche FErziehungsstitte (Stans); neue
psychologische Methoden der Heilpddagogik (Psychanlayse), nicht
zuletzt auch die Gestaltung der hauslichen Erziehung nach Grund-
sdtzen, die aus der kindlichen Natur geschopft sind — all das gehért
ins Gebiet der psychologischen Besinnung, die mit Pestalozzi ihren
Einzug im Erziehungsgedanken gehalten hat.

* *
%

Eine derartig summarische Behandlung grosser Geschichtsab-
schnitte, wie sie im vorigen gegeben werden musste, wird nur ent-
schuldigt durch den breiten Beleg einer eingehenden geschichtlichen
Schilderung. Ich habe diese versucht in einer noch nicht ginzlich
abgeschlossenen grossern Arbeit iiber ,,die geschichtliche Entwicklung
des Erziehungsgedankens‘.




	Der Erziehungsgedanke in der Geschichte

