
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 33 (1923)

Heft: 6

Artikel: Der Erziehungsgedanke in der Geschichte

Autor: Guyer, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 165 —

Der Erziehungsgedanke in der Geschichte.
Von Dr. W. Guy er, Horgen.

Von zwei Seiten werden Geschichte und Pädagogik der
denkenden Betrachtung und wissenschafthchen Forschung gemeinsam
unterworfen.

Entweder man sieht die Geschichte selber als Erziehung an.
Das der Welt zugrundehegende, sich in der Zeit entwickelnde und
besonders im Menschen sich abspielende Leben ist ja, gross umrissen,
der Gegenstand aller historischen Betrachtung. Dass der ganze
gewaltige Fluss des geschichthchen Geschehens auf sich beruhen solle,
ohne einen ihm innewohnenden höhern Sinn und Zweck zu haben,
genügt nicht nur dem subjektiven Bedürfnis des menschlichen
Gemüts nicht, sondern nimmt auch der wissenschaftlichen Betrachtung
zum vornherein aüen höhern und innerlichen Antrieb. So wird denn
dem Philosophen, dem aües geschichtliche Geschehen in einem
vernünftigen Endzweck gipfelt, die Geschichte zur Selbstentfaltung
des Geistes; alle Ereignisse, alles Streben, alle Taten der Individuen
sind nur Manifestationen der zugrundehegenden Vernunft. Indem
diese besonders in grossen Menschen zu geschichthchen Brennpunkten
sich verdichtet, erzieht sie rückwirkend von jenen massgebenden
Individuen aus, seien es pohtische, wissenschaftliche, künstlerische
oder religiös^ Persönlichkeiten, die Massen und führt so schliesslich
sich selbst im Weltprozess zum Begreifen ihrer selbst. Wäre alles
sonst vom System Hegels in Vergangenheit versunken, so wird doch
dieser eine fruchtbare Grundgedanke immer wirksam bleiben.

Der Dichter sieht mit der ihm eigenen Einfühlung ins Gewebe
des Lebens den Schauplatz irdischen Geschehens als allmähliche
Verwirklichung ethisch-aesthetischer Postulate an. Für Lessing
bedeutet die Mission einzelner Völker eine götthche Sendung im Dienste
der ganzen Menschheit; die Juden als auserwähltes Volk, Christus
als Beauftragter Gottes bereiten die „Erziehung des
Menschengeschlechts" zum „neuen ewigen Evangelium" vor. — Ibsens
Sehnsucht geht auf die Erstehung des dritten Reiches, das, als
Ahnung des Menschheitsziels, durch Moses und die Antike über den Gali-
läer hinaus erblühen soll („Kaiser und Gahläer"). — Dem einfachen
rehgiösen Gemüt endhch zielt sowohl das eigene, wie das
allgemeingeschichtliche Streben auf die endgültige Vereinigung mit dem
göttlichen Leben hin.

Hier überaU wird also der geschichtliche Abfluss als Werdegang,
als Erziehungsprozess aufgefasst; über der Geschichte selbst steht
der erzieherische Zweck des Ganzen, Erziehung als Begriff ist
übergeordnet demjenigen der Geschichte.

Oder, man treibt auf der andern Seite nicht Pädagogik oder
Philosophie der Geschichte, sondern Geschichte der Pädagogik. Da nun
bescheidet sich der historische Forschungstrieb mit der FeststeUung
von Tatsachen aus dem Gebiete der Erziehung, wie sie von der



— 166 —

Geschichte dargeboten werden. Hier ist die Pädagogik in ihren
historischen Formen der Geschichte ein» oder untergeordnet, sie entlehnt
von ihr sogar die eigenen Gesichtspunkte. Rechnet es sich doch fast
jeder Geschichtschreiber der Erziehung als Verdienst an, das
historische Material der Pädagogik im Zusammenhang mit den jeweihgen
Kulturepochen erfasst und dargestellt zu haben. In der Tat lässt
die chronologische Reihe des bisher gesichteten erziehungs -

geschichthchen Materials eine Verarbeitung, eine Ordnung unter
bestimmte Gesichtspunkte sehr wünschenswert erscheinen. Was vor
Tausenden von Jahren unter Erziehungverstanden und gedacht wurde,
taucht anscheinend unverändert wieder auf, was heute nebeneinandersteht,

ist oft grundverschieden. So bot denn immer die Abhängigkeit
der pädagogischen Strömungen von der gleichzeitigen Kultur
willkommene Punkte der Einteilung und Darstellung.

Zweifellos wird nun das Verständnis für die erzieherischen
Probleme der Vergangenheit und der Gegenwart erst durch dasjenige der
geschichtlichen Struktur des Geseüschafts- und Geisteslebens
erschlossen; aber die Geschichte der Erziehung in dieser Weise bloss
als Funktion der allgemeinen Geschichte, ihrer politischen,
soziologischen, geistesgeschichtlichen Seiten verstanden, gewinnt dadurch
noch keinen eigenen innern Zusammenhang. Es ist zum
Beispiel von Interesse die Beziehungen der römisch - antiken oder
der christhch-mittelalterhchen Pädagogik zur Kultur der zugehörigen

Zeitalter zu untersuchen, die Quellenforschung wird immer
zuerst auf dieser Abhängigkeit aufbauen müssen. Aber eine andere
Frage ist es, ob innerhalb des fortschreitenden Erziehungsbewusstseins
oder -gedankens jene Zeitabschnitte eine eigene Bedeutung beanspruchen

können. Der Erziehungsgedanke nämhch schreitet mit eigener
Gesetzmässigkeit und Schnelhgkeit vorwärts, nicht proportional
dem übrigen Weltgeschehen — wo wollte man sonst z. B. das
Äquivalent einer geistigen Bewegung wie der Reformation auf dem
Gebiet der Erziehung suchen, da es doch gleichzeitig mit ihr gar nicht
vorhanden ist? Auf dem Grunde der bunten verwirrenden Fülle der
Kulturpädagogik zieht sich eine feste Linie der Entwicklung im
Erziehungsgedanken, die, nur in ihm selbst begründet, zwar den Anstoss
zu ihrer Verwirklichung von äussern Ereignissen empfängt, sich sonst
aber nach eigenen Prinzipien gestaltet.

Denn die Erziehung ist ihrem Ursprung nach Gedanke, und
Gedanken oder Ideen machen vor allem den Stoff der Erziehungsgeschichte

seit Piaton aus. Darum aber kann nicht nur, sondern es

muss ein logischer Zusammenhang ihre historische Reihe beherrschen.
Was einer aügemeingeschichtlichen Darsteüung zum Vorwurf gereichen
musste — nämlich einen Sinn oder gar eine logische Verknüpfung
hinein zu legen, wenn sie nicht auf der Hand liegt — das kann der
geschichthchen Entwicklung des Erziehungsgedankens als zu ihrem
Wesen gehörend zugerechnet werden. Damit aber ergibt sich eine neue
Art der Geschichtsbetrachtung für die Pädagogik; sie geht auf das
nnere Verständnis des Erziehungsgedankens selbst in seiner



— 167 —

zeitliehen Entwicklung, ist also weder Kulturgeschichte als Pädagogik
noch die Geschichte irgendeiner Schulgattung. Sie ist überhaupt
nicht Geschichte der Pädagogik, sondern eine Betrachtung
derselben aus dem Begriff dessen heraus, was Erziehung ausmacht.
Dieser Begriff aber war nicht immer der, welcher^er heute ist, im
Bewusstsein der erziehenden Menschen wenigstens nicht, er hat sich
aus seinen Merkmalen aümähhch zu dem Ganzen gestaltet, das wir
heute unter Erziehung verstehen und das den Erziehungsgedanken
ausmacht. Worin besteht nun dieser, welches sind seine Merkmale?

Jede Tätigkeit überhaupt, soforn sie nicht blosse Bewegung,
sondern wirkliche Handlung ist, geht auf ein Ziel, und Erziehung, zum
vornherein ohne Plan nicht denkbar, setzt offenbar schon für ihre
erste bewusste Regung einen Zweck voraus.

Zum Ziel ferner führt ein Weg. Er richtet sich in erster Linie
nach der Beschaffenheit des Zieles oder besser nach der Beziehung
zwischen dem Ziel und dem, der es erreichen wiü. Der kürzeste und
einfachste Weg wird als Methode bezeichnet.

Ziel und Methode sind unerlässhche Bedingungen schon für die
Ausführung einfacher körperhcher, viel mehr aber noch geistiger
Handlungen. Für die Pädagogik kommt jedoch noch ein drittes hinzu.

Man kann nicht erziehen nur im Hinbhck auf ein bestimmtes
Ziel, indem man nach diesem die Methode richtet, sondern zwischen
den Ausführenden und das Ziel schiebt sich hier das Objekt, der zu
Erziehende in seiner ganzen Besonderheit. Zunächst kann dabei das,
was man will, unverändert bleiben, aber das Wie wird durch die Eigenart

des zu Erziehenden tiefgreifend beeinflusst. ZuZiel und Methode
tritt hier das, was man am besten als psychologische Besinnung
bezeichnet.

Im weitesten Sinn betrifft diese den gesamten psychophysischen
Organismus, d. h. aus den Gesetzen der körperhchen sowohl wie der
geistigen Entwicklung werden die pädagogischen Grundsätze geschöpft,
in das zu erziehende Objekt die erzieherischen Massstäbe verlegt.

Die psychologische Besinnung ist einerseits eine dynamische:
Auf Grund der Erfahrung, dass der Mensch ein geistig selbsttätiges
Wesen ist, erfordert sie ohne weiteres seine möglichst grosse E ig en-
betätigung. Als materiale leitet sie aus den Formen der
körperhchen und geistigen Betätigung die Bildungsmittel und die Methode
aus ihrem Inhalt denjenigen des letzten Zieles ab.

Indem es ferner die Erziehung mit einem sich beständig
verändernden, sich entwickelnden Lebewesen zu tun hat, kann sie zum
vornherein nicht mit einem starren psychologischen „Typus" rechnen,
der etwa in wissenschaftlicher Begriffstbestimmung den eindeutigen
Weg zur Erreichung des Zieles darböte. Sache der Psychologie und
Physiologie ist es vielmehr, neben der Beschaffenheit des entwickelten
Menschen diejenige seiner Entwicklungsstufen festzustehen.

Zur psychologischen Besinnung gehört endhch die beständige
Rücksichtnahme auf den seelischen Zustand des Kindes, der pädagogische

Takt, die erzieherische Begabung.



— 168 —

Ausser diesen drei Faktoren, dem Ziel, der Methode und der
psychologischen Besinnung sehe ich kein wesenthches Merkmal, das
zur pädagogischen Handlung gehörte; sie bilden zusammen die
zureichende Bedingung der erzieherischen Betätigung, und ihr ganzes
nenne ich den Erziehungsgedanken. Sein nacktes Gerippe,
in dieser Dreizahl ausgedrückt, nimmt sich sehr einfach und
selbstverständlich aus. Aber eine lange Zeit erzieherischen Denkens erst
brachte mühsam Teil für Teil zum gesonderten Bewusstsein.

Für unsere Betrachtung aber ergibt sich, dass sich die Erziehungsgeschichte

in den Rahmen des Erziehungsgedankens so einfügt: Ziel,
Methode und psychologische Besinnung sind die drei aufeinanderfolgenden

Stufen, in denen sich der Erziehungsgedanke selber
zeitlichhistorisch entwickelte; mit andern Worten, seine logischen Teile
sind zugleich geschichtliche nicht nur dem Inhalt, sondern auch
der Reihenfolge nach.

Es ist aber selbstverständlich, dass mit dieser Auffassung und
Einteilung nicht behauptet wird: zuerst sei in der Erziehung nur das
Ziel, dann die Methode, endlich die psychologische Besinnung
einzig massgebend gewesen. Die spätem Teile setzen immer die
frühem voraus und enthalten sie in sich, aber auch die erste erzieherische
Handlung war nicht bloss Ziel, sondern brauchte wegweisend irgendeine

Methode, und von der psychologischen Besinnung machte sich
zum mindesten immer der persönliche Takt geltend.

So meinen wir es und so lehrt uns die Geschichte der Pädagogik:
Im Anfang aüer erzieherischen Überlegungen war das Ziel. Aber

es schwebte nicht mit der Selbstverständlichkeit über dem Ganzen
aüer andern pädagogisch-methodisch-psychologischen Erwägungen,
wie bei uns Modernen, sondern es füllte den gesamten erzieherischen
Horizont aus, gerade darum, weil es zuerst ins Bewusstsein treten
musste und so dem Geist als ein ihm Neues gegenüberstand. Sehen
wir die Griechen, die zum erstenmal im abendländischen Gesichtskreis

eine Pädagogik in Theorie und Praxis ausbauten: Eine reiche
Kultur in Wissenschaft, Kunst und Rehgion war den Nachkommen
zu vermitteln, man hatte ein hohes und schönes Ziel, man hatte
überhaupt erst ein Ziel. Zwar nicht eindeutig bestimmt, sondern
den Wandlungen der griechischen Welt- und Lebensanschauungen
unterworfen strahlte dennoch das Bildungsideal in seiner erkannten
Bedeutung am pädagogischen Himmel. So sehr nahm es aber die
Aufmerksamkeit in Anspruch, dass man darob die Besinnung auf
den zu erziehenden Menschen vergass. Es ist übrigens auch heute
noch so: Wo der Unterricht die Erziehung hauptsächhch ausmacht,
wo besonders die Erkenntnis im Vordergrund steht, da haftet die
pädagogische Überlegung vor ahem am Gegenstand, der zu erkennen
ist; während die Gestaltung des Gemütslebens, des Charakters viel
eher auf das im Menschen, im Kind wirkende Leben zu achten
gezwungen wird. Die griechische Erziehung lief aber durchaus auf
Unterricht im ersten Sinne hinaus; das Volk, dessen scharfer Verstand
verbunden mit einem festen Willen die Wissenschaft aus der



— 169 —

Taufe gehoben hatte, dessen lebendiger Forschungstrieb aües restlos
erfassen woüte, jedes Ding nach aüen Seiten neugierig wendete und
das Einzelne doch nur aus dem Ganzen zu verstehen suchte — es
freute sich des Denkens so sehr, dass es dieses selber nun zum Grunde
aüer Dinge machte. Die Ideen Piatons, ursprünghch als Begriffe
subjektive Gebilde des Bewusstseins, thronten als übersinnliche
Gebilde im jenseitigen Reiche der verstandesmässig vernünftigen
Erkenntnis, diese, als Erziehungsziel, liess jede Beziehung zum
sinnlich-wahrnehmenden, sinnlich empfindenden und fühlenden
Wesen, welches doch vor aüem das Kind ganz und gar ist, nicht nur
ausser Acht, sondern strich sie nachdrücklich aus dem erzieherischen
Inventar: das Ziel in seiner Transzendenz beherrschte ganz und gar
den Erziehungsgedanken.

Ein zweites kam dazu: Aüe Erziehung stand bei den Griechen
ausdrückhch im Dienste des Staates. Wie sehr die ganze Gliederung
ihres Landes in abgeschlossene Talschaften und in ein Inselreich
vielgestaltigster Art kleine abgeschlossene Staatswesen bedingte und in
diesen ein ausgeprägtes Staatsgefühlhervorrief, wij dieses wiederum
dem gesamten Geistesleben seinen Stempel aufdrückte — all das
kann hier nicht verfolgt werden. Jedenfaüs war nur der Staatsbürger

voüwertiges Glied der Gemeinschaft, und ihn dazu auszubilden

das höchste Ziel der Erziehung. Dabei brauchte dieser Staatsbürger

nicht durchwegs Philosoph im Sinne Piatons zu sein; wo
das Gemeinwesen in der kriegerischen Sorge um seine Erhaltung und
Vergrösserung stehen bheb, erschöpfte sich alle Bildung in körperlicher
Ertüchtigung: Sparta opferte ihr buchstäbhch die kommenden
Generationen, über diesem einen Ziel vergass es mit grausamer Konsequenz

aüe Rücksicht auf diejenigen, die das Ziel erreichen soüten.
Ob aber das geistige Leben auch höher stand, wie in Athen:

Immer galt der Einzelne nur im Hinblick auf das Ganze, die
Verschärfung des Erziehungszieles durch den Staatsgedanken rückte
aüe Besinnung weg vom Einzelwesen; das Leben, wie es im
persönlichen Bewusstsein wirkt, zur Grundlage der pädagogischen
Massnahmen zu machen, lag ferne. Gar etwa das Kind als solches, zu
beachten, ihm seine eigene Daseinsberechtigung einzuräumen, jeden
Augenbhck kindhchen Lebens und Erlebens als solchen wertvoll
einzuschätzen, vertrug sich mit der ganzen Lebens- und Weltanschauung

der Griechen nicht.
Solange nun weiterhin grosse geistige Bewegungen das geschichtliche

Leben erschütterten, musste notwendig die erzieherische
Besinnung immer von neuem in der Festsetzung des Zieles aufgehen.
Dem Mittelalter lag diese, in einseitiger Deutung des christhchen
Grundgedankens und seiner erzieherisch so ungeheuer wichtigen
Ethik der Tatgemeinschaft, zuletzt ausschhesshch im Gottes-
Staat; die Transzendenz gegenüber der tatsächhchen Seelenverfassung

und innern Welt des zu erziehenden Menschen war die denkbar

schärfste, unbarmherzigste. — Die Renaissance mit ihrer
Aristokratie der Büdung; der Humanismus mit seiner römischen



— 170 —

eloquentia und imitatio, die Reformation, das Ziel der Erziehung
im Verständnis der Bibel erblickend, überall noch betrachtete man
den jungen Menschen völlig im Hinblick auf ein zum Dogma
ausgewachsenes Ziel, statt umgekehrt dieses im Hinblick auf den
Menschen; und auch die Erziehung im allgemeinen, ausserhalb der Schule,
war hart, die Rute ungemein tätig, das Kind bloss der zukünftige und
darum minderwertige Erwachsene.

Mittlerweüe hatte man eingesehen, dass auch die Naturwissenschaften

ein Anrecht auf Vermittlung im Unterricht besässen. Man
wurde durch die Logik, die in deren Aufbau liegt, zu einer Logik in
der Darbietung des Stoffes gezwungen. Was früher in der vorwiegend
sprachlichen Ausbildung im Getriebe des Auswendiglernens und
Katechisierens kaum eine besondere Betrachtung herausgefordert
hatte, wurde jetzt in den Mittelpunkt der pädagogischen Betrachtung
gestellt: die Methode.

Eine aügemeingültige Kunst, aüe alles zu lehren — so kündigt
Comenius seine Unterrichtslehre an. Er versichert seinen Lesern,
den kürzesten und leichtesten Weg gefunden zu haben, das Wie
ist der Gegenstand seiner ganzen Unternehmung; aus den
hochgehenden Wogen früherer Zielbestimmungen nimmt er ganz gelassen
die ihm passende heraus. Schon die Reaktion gegen die bisherige
Pedanterie in der Erziehung, besonders in der Schule, die Forderung
eines mehr der kindhchen Natur gemässen Unterrichts führt zur
Beachtung der Methode. Das Auswendiglernen und Abhören als Grundform

des Lernens macht einer im Stoff, in der Sache hegenden Logik,
oder einer dem Aufbau genügenden Induktion Platz. Es ist nun die
Zeit, vom dreissigjährigen Krieg bis tief hinein in die Aufklärung,
wo der Erziehungsgedanke in der Schöpfung neuer Methoden aufgeht.

Der schon damals viel gebrauchte Ausdruck der naturgemässen
Erziehung wird gern als Charakteristikum dieser zweiten historischen
Stufe des Erziehungsgedankens gebraucht. Wenn jedoch Comenius
als Grundlage seiner Reformen den Satz aufsteht: aües nach
Ordnung und Lauf der Natur, so ist damit nicht die psychologische
Besinnung auf die Natur des Kindes gemeint, sondern dem Organischen
der äussern Natur soü die Methode folgen, indem sie z. B. eine
lückenlose Reihe innehält.

Die Methode ist also am äussern Gegenstand orientiert, sie ist
logisch, nicht psycho-logisch; sie ergibt sich aus dem äussern Ziel,
dem zu wissenden Gegenstand, und ihr Grundsatz kann dann der
einzig selbstverständliche sein: Vom Einfachen zum Zusammengesetzten.

Ob aber das Einfache der Sache zugleich ein Einfaches
für das Bewusstsein sei, bleibt dabei dahingesteüt; ob die
Anschauung mit der Vorweisung des Gegenstandes oder seines Bildes
erledigt, mit andern Worten ob Anschauung identisch mit blosser
Anschaulichkeit sei, ist auch nicht zu untersuchen. Das äussere
Ding spaziert einfach, gemäss dem berühmten Bild von der
unbeschriebenen Seelentafel, Stück für Stück ins Bewusstsein, und wenn
die Enzyklopädie in Wort und Büd klar geordnet und aufgebaut ist,



— 171 —

so geht die Welt in das Kind ein wie der Heuwagen in die Tenne. —
Dass aber ein selbständiges Leben mit eigenen Gesetzen den äussern
Einwirkungen entgegenstehe und der pädagogischen Handlung die
Grundrichtung geben könne, kommt erst der nächstfolgenden
Entwicklungsstufe des Erziehungsgedankens zum Bewusstsein.

Rousseau hat mit seinem Naturevangehum die Geister
aufgerüttelt und dem gesamten Geistesleben des Signal zur Besinnung
auf sich selbst gegeben, wie sie damals als Reaktion zur
Aufklärung in der Luft lag und ihren voüendeten Ausdruck in der idealistischen

Philosophie fand. Vom äussern Ziel, von der bloss logisch-
sachlichen Methode tritt bei ihm die Wendung ein zur Besinnung
auf das im Menschen wirkende Leben. Der erste Versuch aber, aus
der Geistes- und Körperbeschaffenheit des Menschen die Bildungsmittel,

die Methode und sogar das Ziel abgeleitet zu haben, ist
das Verdienst Pestalozzis. Was Kant für die menschhche
Erkenntnis überhaupt, das leistete jener für die Pädagogik: sie führten
das, was bisher dem Menschen von aussen gegeben zu sein schien,
auf Grundformen der menschhchen Organisation zurück. In Pestalozzi

voüendet sich also der Erziehungsgedanke der Form nach, er
ergänzte dessen äussere Teüe, Ziel und Methode, durch die
grundlegende psychologische Besinnung, das Ziel ist ihm hernach
folgerecht naturgemässe „Emporbüdung der innern Kräfte und
Anlagen", die Methode folgt dem Verfahren des Geistes selber (siehe
Anschauungsbegriff; Zahl, Form und Name), und die Bildungsmittel
sind nichts anderes als die Darstellung dieser Tätigkeit und dieses
innern Lebens selbst."

In der Ernte dessen, was Pestalozzi gesät hat, stecken wir noch
mitten drin, vieüeicht sogar am dürftigen Anfang: AUe wissenschaftliche

Begründung der Erziehung, mit Herbart beginnend; die
Psychologie des Kindes (obschon Pestalozzi nicht Kinderpsychologe
war); das Arbeitsprinzip als Forderung der Selbstbetätigung; die
Arbeitsgemeinschaft als sitthche Erziehungsstätte (Stans); neue
psychologische Methoden der Heüpädagogik (Psychanlayse), nicht
zuletzt auch die Gestaltung der häushchen Erziehung nach Grundsätzen,

die aus der kindhchen Natur geschöpft sind — aü das gehört
ins Gebiet der psychologischen Besinnung, die mit Pestalozzi ihren
Einzug im Erziehungsgedanken gehalten hat.

* **

Eine derartig summarische Behandlung grosser Geschichtsabschnitte,

wie sie im vorigen gegeben werden musste, wird nur
entschuldigt durch den breiten Beleg einer eingehenden geschichthchen
Schilderung. Ich habe diese versucht in einer noch nicht gänzlich
abgeschlossenen grössern Arbeit über „die geschichtliche Entwicklung
des Erziehungsgedankens".


	Der Erziehungsgedanke in der Geschichte

