
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 33 (1923)

Heft: 4

Artikel: Eine neue schweizerische Quelle der "Pädagogischen Provinz" von
Goethe

Autor: Jungmann, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 102 —

gewisse augenfällige Eigenarten des Kindes Rücksicht nahm. Zu jener
oft unglaublich mühsam und tief unter die Bewusstseinsschwelle in die
seelische Struktur eines Zöglings eindringenden Arbeit, jener oft viel-
stündigen Sondierung, die von der analytischen Pädagogik in schweren

Fällen gefordert wird, weiss die Geschichte der Pädagogik keine
Analogie zu nennen, denn auch die katholische Beichte, die überdies
sakramentalen, nicht pädagogischen Zwecken genügen soll, ist von
diesem modernen Individualisieren, das auf die unbewussten, daher
nicht zu beichtenden Motive und ihre Ursachen dringt, weit entfernt.
Und hinzu kommt erst noch, dass die Analyse nicht nach einem festen
Schema vor sich geht, sondern in jedem einzelnen Fall durch den
Zögling selber in ihrer Richtung bestimmt wird.

Noch deutlicher wird der Gegensatz der neuen Erziehungskunst
zum alten Methodismus, der fertige Lehren an das Kind heranträgt,
wenn wir den folgenden Grundzug der alten Pädagogik ins Auge
fassen. (Portsetzung folgt.)

Eine neue schweizerische Quelle der „Pädagogischen
Provinz" von Goethe.

Von Dr. Karl Jungmann, Basel.

I. In den „Wanderjahren" bringt Wilhelm Meister seinen Sohn
Felix in die pädagogische Provinz, ein gross angelegtes Landerziehungsheim.

Er lässt sich die Einrichtungen zeigen, reist dann nach Itahen
und spricht auf der Heimreise nochmals in der Anstalt vor, um den
Examen beizuwohnen. Die Beschreibung der Anstalt und des
Anstaltlebens macht den Eindruck des Phantastischen. Es ist eine
kühn hingeworfene Bleistiftskizze, die nur durch Vergleichung mit
dem Modell verständhch wird.

In einer Seminararbeit habe ich nachgewiesen, dass sich F. X.
Kraus nicht getäuscht hat mit seiner Annahme, Goethe habe dabei
das Fellenbergsche Institut in Hofwil bei Bern vorgeschwebt.
Es war den Weimarern wohl bekannt, sowohl Karl-August als Goethe.
Allerdings, das grossherzogliche „Geheime Haupt- und Staatsarchiv"
in Weimar wollte nichts davon wissen, als ich anfragte, ob die
Angabe eines Fellenbergbiographen richtig sei, dass zwei Söhne des
Grossherzogs die Zweiganstalt für Söhne höherer Stände besucht
haben. „Die diesseitigen Staatsarchive, Hausarchiv einbegriffen,
weisen überhaupt keine Verbindung des herzoglichen bezüghch grose-
herzoglichen Hofes mit dem Fellenbergschen Institute nach, das für
die Erziehung von Söhnen höherer Stände erst 1808 begründet wurde.
Söhne von Karl-August haben ihre Schulzeit in diesem Institute
nicht verbracht, so etwas lag unserem Hofe fern. Vielleicht beruht



— 103 —

die ganze Annahme auf Verwechslung mit einem andern sächsischen
Hofe." Das Rätsel löste sich, als mir das Fellenbergarchiv zugänglich
wurde und bei der Durchsicht der Schülerverzeichnisse von 1817—20
die Namen Karl August und Karl von Heygendorf aus Weimar au
Gesichte kamen: es waren die Söhne der geadelten Schauspielerin
Jagemann. Ein Nebenpfad des „herzoglichen bezügl. grossherzoglichen

Hofes" verband also Weimar mitHofwil. Der Grossherzog selbst
kam nach Hofwil und weilte mehrere Tage im dortigen „Familienkreise",

und Goethe trat brieflich mit Fellenberg in Verbindung, war
er doch Taufpate des altern Knaben, der laut berichtigender
Mitteilung im Goethe-Jahrbuch 1808 nicht Karl August, sondern Karl
Wolfgang geheissen haben soll. Goethe interessierte sich immer
lebhafter für das Fellenbergsche Unternehmen, glaubte er doch da
gefunden zu haben, was er bei Pestalozzi umsonst gesucht hatte, wie
man in der prächtigen Studie von Muthesius: „Goethe und Pestalozzi"

nachlesen kann, und gerade in den Tagen, da ihm durch Fellenbergs

Sohn die Hofwiler Tendenzen besonders deutlich „zu Sinn
und Seele gebracht" wurden, schrieb er die „pädagogische Provinz"
nieder.

Das Hofwiler Institut ist aber nicht das einzige Modell Goethes.
Felix, diesen Knaben voll ungezwungener Fröhlichkeit und unbändiger

Lebenslust, der sich in Gesellschaft „reitender Grammatiker"
wie ein Fohlen herumtummelt, kann man sich nicht in Fellenbergs
Anstalt hineindenken, so grosszügig man sie sich auch ausdenken
mag. Man hat schon an Goethes Sohn August gedacht, auch an Fritz
von Stern. Ihm hat eine andere Gestalt Modell gestanden: der
kleine Landolt, der nachmalige Landvogt von Greifensee, den
Goethe persönlich kannte und dessen Lebensgeschichte von Hess er
eben in den Tagen der Ausarbeitung der „Provinz" las.

Der Zufall erlaubt mir, noch ein drittes Modell aufzudecken,
den realen Hintergrund des höchst eigenartigen Abschnittes über
die religiös-sittliche Erziehung der Provinzzöglinge. Interessant, auch
dieses Modell befand sich in der Schweiz.

Goethes Stellungnahme zum Religionsproblem kommt
wohl nirgends deutlicher zur Darstellung, als in diesem Abschnitt.
In der Ehrfurcht sieht er die Seele der Rehgion. Sie ist das Fundament

aller Tugenden; sie wendet alles „dem Himmlischen zu; sie
allein hält der Egoisterei das Gegengewicht; sie würde, wenn sie durch
ein Wunder augenblicklich in allen Menschen hervorträte, die Erde
von allen den Übeln heilen, an denen sie gegenwärtig und vielleicht
unheilbar krank hegt Ce sentiment est le princip de toutes les
actions vertueuses; il est le foyer d'une émulation sainte qui agrandit
l'existence et qui l'élève " (Goethe zitiert einen französischen Schriftsteller,

de Salandy.) Es gibt, heisst es weiter, „eine dreifache Ehrfurcht,
die, wenn sie zusammenfliesst und ein Ganzes bildet, erst ihre höchste
Kraft und Wirkung erreicht" : die Ehrfurcht vor dem was über uns
ist, vor dem was uns gleich ist und vor dem was unter uns ist.
Dementsprechend gibt es drei bzw. vier Religionen : „Die Rehgion, welche



— 104 —

auf Ehrfurcht vor dem, was über uns ist, beruht, nennen wir die
ethnische; es ist die Rehgion der Völker und die erste glückliche
Abkehr von einer niedern Furcht; alle sogenannten heidnischen
Religionen sind von dieser Art, sie mögen übrigens Namen haben, wie sie
wollen Die zweite Rehgion, die sich auf jene Ehrfurcht gründet,
die wir vor dem haben, was uns gleich ist, nennen wir die philoso-
phische; denn der Philosoph, der sich in die Mitte stellt, muss alles
Höhere zu sich herab-, alles Niedere zu sich heraufziehen, und nur in
diesem Mittelzustande verdient er den Namen des Weisen." Die auf
der Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist, gegründete Rehgion nennen
wir „die christliche, weil sich in ihr eine solche Sinnesart am meisten
offenbart; es ist ein Letztes, wozu die Menschheit gelangen konnte
und musste." Diese drei Rehgionen „zusammen bringen die wahre
Rehgion hervor; aus diesen drei Ehrfurchten entspringt die oberste
Ehrfurcht, die Ehrfurcht vor sich selbst, und jene entwickeln sich
abermals aus dieser, so dass der Mensch zum Höchsten gelangt, was er
zu erreichen fähig ist, dass er sich selbst für das Beste halten darf,
was Gott und Natur hervorgebracht haben, ja, dass er auf dieser
Höhe verweilen kann, ohne durch Dünkel und Selbstheit wieder ins
Gemeine gezogen zu werden."

Also auf die Ehrfurcht kommt alles an, „damit der Mensch nach
allen Seiten zu ein Mensch" werde, und doch bringt sie niemand mit
auf die Welt. „Der Natur ist Furcht wohl gemäss, Ehrfurcht aber
nicht; ungern entsehliesst sich der Mensch zur Ehrfurcht, oder
vielmehr entschliesst sich nie dazu; es ist ein höherer Sinn, der seiner
Natur gegeben werden muss, und der sich nur bei besonders
Begünstigten aus sich selbst entwickelt, die man auch deswegen von
jeher für Heilige, für Götter gehalten." Wie kann nun dem gewöhnlichen

Sterbhchen dieser Sinn eingegeben, wie können die Kinder zur
Ehrfurcht erzogen werden? Drei Mittel gibt es: Jede Ehrfurcht wird
„erst als sinnliches Zeichen, dann mit einigem symbolischen Anklang
überliefert und zuletzt die oberste Deutung entwickelt." Zu den
sinnlichen Zeichen gehören die Grussformen. Die Zöglinge der ersten
Religionsstufe müssen beim Grusse den Bhck gen Himmel richten und
die Arme kreuzweis über die Brust legen. Die Zöghnge, für die die
Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist, zum Erlebnis werden soll,
richten den Bhck zur Erde und verschränken die Arme auf dem
Rücken. Unter Unterricht mit einigem symbolischem Anklang haben
wir einen die Suine und das Gefühl fesselnden Anschauungsunterricht
zu verstehen. Es gibt hiefür einen besondern, abgeschlossenen Bezirk,
in dem alle diese bildlichen Darstellungen der verschiedenen
Rehgionen vereinigt sind. Folgen wir Wilhelm Meister auf seinem Gang
durch denselben: Wir „stehen am Tor eines mit hohen Mauern
umgebenen Talwaldes; auf ein gegebenes Zeichen eröffnet sich die kleine
Pforte, und ein ernster, ansehnlicher Mann" empfängt uns. Wir treten
mit ihm in einen „grossen, herrlich grünenden Raum, von Bäumen
und Büschen vielerlei Art beschattet", und werden nach herzhcher Be-
grüssung „durch ein ansehnliches Portal in eine runde oder vielmehr



— 105 —

achteckige Halle" geführt, die mit Gemälden reichlich ausgeschmückt
ist. Zu deren Betrachtung wird uns keine Zeit gelassen; sofort gehts
seitwärts in eine „Galerie, die, an einer Seite offen, einen geräumigen
blumenreichen Garten" umgibt. Unser Auge wird aber von diesem
heitern, natürlichen Schmuck abgelenkt durch den Wandschmuck,
eine Reihe grosser, prachtvoller Darstellungen aus der Geschichte
des jüdischen Volkes. In den Sockeln und Friesen bemerken wir noch
kleinere Bilder, „gleichbedeutende und Gleiches deutende Nachrichten"

aus der Geschichte anderer Völker. „Was Völkermassen und
ihren Gliedern öffentlich begegnet, gehört der Weltgeschichte" und
damit auch der Weltreligion an, die als die erste angesehen werden
muss. In der zweiten Galerie sehen wir die Rehgion der Weisen
dargestellt, speziell die, „welche Christus lehrte und übte, solange er
auf der Erde umherging. Im Leben erscheint er als ein wahrer Philosoph

— stosset euch nicht an diesen Ausdruck — als ein Weiser im
höchsten Sinne." Hier ist „alles sanfter: Gestalten, Bewegungen,
Umgebung und Färbung"; man sieht „weder Taten noch Begebenheiten,

sondern Wunder und Gleichnisse", symbolische Darstellungen
des inneren, geistigen Lebens. Die Bilderfolge bricht mit dem letzten
Abendmahle ab; denn „hier lässt der Weise, wie immer, die Seinigen
ganz eigenthch verwaist zurück". In der dritten Galerie befindet
sich eine ebenso anschauliche, Herz und Sinn packende Darstellung
der eigenthch christlichen Rehgion, die zur Verehrung „des
Widerwärtigen, Verhassten, Fliehenswerten" führt. Wer hat diese erhabene
Gesinnung grossartiger offenbart als Christus in den Tagen seines
Leidens und Sterbens? Christi Leidensgeschichte bildet deshalb den
Gegenstand der Bilder dieser Galerie, die allerdings im Jahre einmal
nur geöffnet wird und dann auch nur für die Zöglinge, die die Anstalt
verlassen. „Wir ziehen einen Schleier über diese Leiden, eben weil
wir sie so hoch verehren. Wir halten es für eine verdammungswürdige
Frechheit, jenes Martergerüst und den daran hängenden Heiligen dem
Anblick der Sonne auszusetzen, die ihr Angesicht verbarg, als eine
ruchlose Welt ihr dies Schauspiel aufdrang, mit diesen tiefen Geheimnissen,

in welchen die götthehe Tiefe des Leidens verborgen hegt, zu
spielen, zu tändeln, zu verzieren, und nicht eher zu ruhen, bis das
Würdigste gemein und abgeschmackt erscheint." Grund genug, uns
die Galerie nicht zu öffnen. Ebenso bleibt uns die Vorhalle
verschlossen und soll uns verschlossen bleiben bis zu den Examenfeier-
hchkeiten. „Aber alsdann kommt und vernehmt, was unsere besten
Rednerüber diese Gegenstände öffentüch zu sagen für dienlich halten."

Von einem solchen Tempelbezirk findet sich bei Fellenberg keine
Spur. Wohl hatte auch er der rehgiösen Erziehung volle Aufmerksamkeit

geschenkt, sogar eine besondere „Darstellung des rehgiösen
Bildungsganges" geschrieben; wohl hatte auch er das hohe Lied der
Ehrfurcht gesungen und drei Religionen unterschieden : die natürliche,

wie sie sich im Geschicke der Völker offenbart; die Rehgion
der Weisen, wie sie in der Person Christi am reinsten zur DarsteUung
kommt, und endlich die christliche Rehgion mit ihrer Forderung



— 106 —

universeller Liebe." Aber von einer auf Gefühlswirkung berechneten
bildlichen Darstellung derselben in verschiedenen Tempeln weiss
Hofwil nichts, und doch hegt unbedingt gerade darin das charakteristische

Moment der Goetheschen Ausführung. Wir begegnen ihr
dagegen im Philanthropin zu Marschlins, sehen die Tempelidee

in lebhaftesten Farben aus dessen Programmschriften
herausleuchten. Die Seele dieser Erziehungsanstalt war Ulysses von Salis,
„der vortrefflichste Mann nicht nur seines Geschlechtes, sondern
ganz Bündens". Am klarsten sind die Tendenzen des Unternehmens
in dem 1776 erschienenen „Erziehungsplan" gezeichnet. Für die
rehgiös-sittliche Erziehung wird da als leitendes Prinzip festgestellt,
dass es gelte, „die Tugend durch Ausübung zu lehren. Man hat bisher

dieses Mittel noch gar nicht versucht. Man hat die Tugend bloss
gelehrt, ohne an Übung zu denken. Man hat den Kindern Moral
gepredigt und Moral eingebläut; aber man hat nicht zu wissen
verlangt, ob das Predigen und Einbläuen auch gefruchtet habe. Und
dass ich alles mit einem Worte sage, man hat es mit der moralischen
Erziehung gemacht, wie es manche Schulleute mit der Beredsamkeit
machen: Tausend Regeln und keine Ausübung." Unter den Mitteln,
die in Marschlins angewendet werden, um diese „Theorie der Tugend
bei den Zöglingen in sinnliches Anschauen und eigene Übung" zu
verwandeln, spielt der philanthropinische Gottesdienst eine Hauptrolle.
Er wird anschaulich geschildert: „An der Morgenseite des Schlosses
steigt ein hoher Berg in verschiedenen Terrassen majestätisch empor,
bis er sich in den Wolken verliert. Auf diesen Terrassen haben wir
vier Tempel gestiftet: Einen Tempel der Geschichtshelden, einen
Tempel der Weisheit, einen Tempel der Tugend und einen Christus-
tempel. Die ersten drei bestehen aus hohen schattigen Lauben, welche
amphitheatralisch angelegt sind. Inwendig herum sind doppelte
Reihen von Rasenbänken, davon die innerste niedriger als die äussere
ist. Hingegen der Christustempel ist von Holzwerk, auch
amphitheatralisch, aber auswendig grün und inwendig weiss angestrichen.
Inwendig in der Tiefe des Tempels steht mit goldenen Buchstaben:
Jesus Christus. Der Tempel der Geschichtshelden steht auf der
niedrigsten Terrasse, und der Christustempel auf der höchsten, wo das
Auge die herrlichste Aussicht in das ganze unermessliche Tal hat
Zu diesen Tempern zieht bei gutem Wetter das ganze Philanthropin
mit allen seinen Lehrern, in Begleitung aller Einwohner des Schlosses
und allen Fremden, die uns des Sonntags aus der Nachbarschaft
besuchen, alle Sonntage nachmittags um 2 Uhr mit Musik und Gesang.
Wir haben zu dieser Feierlichkeit eigene Lieder, meistenteils von
Lavater verfertigt, die auf jene Tempel und ihre Absicht unmittelbare

Beziehung haben, und nichts als Gottesfreude atmen. Zuerst
geht der Zug nach dem Tempel der Geschichtshelden. Musik und
Gesang wechseln Und dieser Wechsel dauert solange, bis wir
auf der ersten Terrasse ankommen. Musik und Gesang sind auf dem
Zuge munter und freudenvoll. Sobald wir aber vor den Tempel
kommen, wird beides ernster und feierlicher. Nach Endigung des



— 107 —

Tempelliedes tritt ein Lehrer mitten auf den Platz und erzählt, ohne
allen Prunk der Beredsamkeit, im Tone des Minnesingers, Proben
des Muts, der Entschlossenheit, der Tapferkeit, des Patriotismus usw.
aus der Lebensgeschichte irgend eines grossen Mannes, dessen
Andenken entweder die hl. Schrift oder die Profangeschichte
aufbehalten hat, und den Zuhörern Gefühl für diese Vorzüge einflössen,
und ihnen zugleich die grössten Regenten, Staatsmänner, Gesetzgeber,

Beschützer des Vaterlandes usw. historisch bekannt machen.
Nach der Rede wird ein Abschiedslied gesungen. — Hierauf geht der
Zug auf die nämliche Art nach den übrigen Tempeln Im Christustempel

ist der Direktor Redner. Die vornehmste Absicht seiner
Reden geht dahin, überall den Gedanken zu erwecken, dass alle die
Vollkommenheiten, die sich bei jenen Tempeln in einzelnen Beispielen
zeigen liessen, sich in der Person unsers Jesu vereinigen, so dass wir
von ihm die beste Kraft und die herrlichsten Antriebe zur
Nachahmung jener Vollkommenheiten erwarten können."

Dies eine Zitat mag genügen. Es zeigt hinlänglich, dass wir es
hier mit einer interessanten ParaUele zum Tempelbezirk der
„pädagogischen Provinz" zu tun haben, und es bleibt nur zu prüfen, ob
Goethe sie als ModeU benützt hat. Das wird als höchst wahrscheinlich

gelten müssen, wenn nachgewiesen werden kann, dass Goethe
das Marschlinser Institut kannte. Die Tatsachen mögen
sprechen: Der „Erziehungsplan" von Salis ist 1776 auf Subskription hin
gedruckt worden. Unter den Frankfurter Subskribenten findet sich
„Rath Goethe". — In der Vorrede des Werkes kündet Salis eine
Fortsetzung an mit Beiträgen „von grossen Männern unserer Zeit",
eine „Sammlung von philanthropinischen Liedern, Schauspielen, sokra-
tischen Gesprächen, moralischen Kupfern, Beschreibungen von besten
Spielen und Experimenten." Hiezu hatte Goethe eine Kinderkomödie
versprochen, so berichtet wenigstens J. KeUer im „Philanthropinum
in Marschlins", wobei er auf den Salis-Lavaterschen Briefwechsel
verweist. Ich habe diesen durchgesehen (er hegt in der Zürcher
Stadtbibliothek), aber keine die Angabe direkt begründende Briefnotiz
gefunden. Salis schreibt seinem Freunde nur, dass er um ein
philanthropisches Schauspiel von Goethe bitte, und später, dass er auf
einen philanthropischen Beitrag von ihm hoffe. Es ist aUerdings
nicht ausgeschlossen, dass Keller noch anderes Briefmaterial
vorgelegen hat, macht er doch auch folgende Angabe, für die sich in
diesem Briefwechsel ebenfalls kein Anhaltspunkt findet: „Für die
Liedertexte war Lavater in Aussicht genommen, für deren Musik
Philipp Christoph Kayser (em Freund Goethes) aus Frankfurt, damals
in Zürich; Chodowiecki besorgte die Illustrationen." — Goethe
kannte unsern Salis persönlich. Salis hatte auf seiner Dessauerreise
im Winter 1774/75 bei Goethe in Frankfurt vorgesprochen und hierauf
zwei Briefe von ihm erhalten, wie Seidels Ausgabenbüchlein beweist,
am 10. April und am 29. August 1775, also vor und nach Goethes
Schweizerreise. Die Briefe selbst scheinen nicht bekannt zu sein.
War darin von diesem Beitrag die Rede? — Auch in Weimar stand



— 108 —

Goethe mit Salis brieflich in Verbindung, in den Jahren 1779/80.
Veranlassung war Goethes Pflegesohn Peter Im-Baum-
garten, der von 1775—77 das Marschlinser Philanthropin besucht
hatte. Eine eigenartige Geschichte: Goethes Freund, „Lieutenant
Julius von Lindau, lernte im Jahre 1775 bei einer Reise durch die
Schweiz einen vaterlosen Knaben von neun bis zehn Jahren, namens
Peter Im-Baumgarten, aus Meiringen im Kanton Bern bürtig, kennen,
und da er in demselben besondere Fähigkeiten wahrzunehmen glaubte,
dessen noch lebende Mutter aber auf seine Erziehung nichts wenden
konnte, so erbot er sich, für dessen Erziehung besorgt sein zu woUen,
ihn in den Stand zu setzen, sein Brot zu verdienen." Die Mutter
willigte ein, und von Lindau übergab den Knaben Ulysses von Salis.
Als er bald darauf mit den hessischen Truppen nach Amerika gehen
musste, traf er Vorsorge, dass „nach seinem Tode das bei dem Knaben
Angefangene nicht verloren gehe." In seinem Testamente setzte er
hiefür 2000 sh. aus und empfahl den Knaben „oft und dringend"
Goethe. Als im Frühling 1777 das Philanthropin geschlossen wurde,
machte Peter „mit einem vertrauten Reisenden den Zug durch die
Schweiz" und hielt sich dann an verschiedenen Orten auf, bis ihn
Goethe „aus Achtung und Liebe" für seinen Freund zu sich nahm
und in seinem Hause selbst für ihn sorgte, „soweit es die Umstände
erlaubten". Sein Tagebuch von 1777 berichtet darüber kurz: 12.
August: kam Peter an. 23. Oktober: Mit Petern früh beschäftigt.
24. Oktober: früh mit Petern zu schaffen. 25. Oktober: Abends
Szene mit Petern. 27. Oktober : früh mit Petem geometrische Possen.
1. November: Peter über das Stelzen L. durch die Stadt gefilzt. Kam
der Dubois-Brief an ihn." In einem Briefe vom April 1779, also anderthalb

Jahre später, heisst es, dass er nun in Ilmenau die Jägerei erlerne.
Nach dem Rechtsgutachten des Weimarischen Rates Eckardt musste
Goethe als Vormund des Knaben angesehen werden. Er vermittelte
denn auch zwischen dem TestamentsvoUstrecker (von Lindau war
unterdessen im amerikanischen Unabhängigkeitskriege gefaUen) und
Salis-Marschlins, der den Pensionsbetrag reklamierte. Diese geschäftliche

Angelegenheit büdet den Inhalt des Goethe-Sahsschen
Briefwechsels der Jahre 1779 und 1780. Das Persönhche klingt aber
gelegenthch doch durch, so wenn Goethe am 20. Februar 1780 den
Brief mit den Worten schhesst: „Behalten Sie mich in gutem
Andenken. Es hat mir sehr leid getan, dass meine letzte Reise in die
Schweiz mich nicht in Ihre Gegend geführt hat. Sie hätten gewiss
einen Besuch von uns erhalten, wenn die Jahreszeit uns nicht zum
Rückzug genötigt hätte." — Dass Goethe unsern Bündner sehr
geschätzt hat, beweist auch die Art und Weise, wie er noch 34 Jahre
später, im Jahre 1814, seiner gedenkt: Im fünfzehnten Buche von
„Dichtung und Wahrheit" zählt er ihn nämlich unter den „bedeutenden

Männern" auf, die ihn in Frankfurt besucht haben, und fügt
bei : „Von Sahs, der in Marschlins die grosse Pensionsanstalt errichtete,

ging ebenfaUs bei uns vorbei, ein ernster, verständiger Mann,
der über die genialisch toUe Lebensweise unserer kleinen Gesellschaft



— 109 —

gar wunderliche Anmerkungen im StiUen wird gemacht haben." SoUte
dieser „ernste, verständige Mann" nicht der „ernste ansehnliche
Mann" der im Jahre 1820 entstandenen „pädagogischen Provinz"
sein? Beweisen lässt sich's nicht; aber die Vermutung ist doch mehr
als berechtigt, und ebenso die Annahme, ihm habe bei der Ausführung
des Abschnittes über die religiöse Erziehung spezieU der Marschlinser
Tempelbezirk vorgeschwebt.

IL Die Erziehungsanstalt Marschlins war in weitesten Kreisen
bekannt; ja, ihr kam eine Zeitlang eine aUgemein eidgenössische
Bedeutung zu. Ihre Geschichte hat J. KeUer in zwei sohd fundierten
Arbeiten: „Das rhätische Seminar Haldenstein-Marschhns" und „Das
Phüanthropinum in Marschlins" niedergelegt. Wir werden damit
mitten in die Bestrebungen für staatsbürgerhche Erziehung im
18. Jahrhundert geführt, wozu der Luzerner Staatsmann Franz Urs
Balthasar den Anstoss gegeben hatte mit seiner Schrift : „Patriotische
Träume eines Eidgenossen, von einem Mittel, die veraltete
Eidgenossenschaft wieder zu verjüngen." (1758.) Die Eidgenossenschaft
eilt ihrem Untergang entgegen, ruft er aus. „Man kann es ja mit
den Händen fühlen, dass wir dem Ende der Freiheit und dem völligen
VerfaU ganz nahe sind." Wie der „Sturzfall" abgewendet werden
kann, lehrt ein Bhck in die Geschichte der verschiedenen Völker:
die zukünftigen Führer unseres Volkes müssen staatsbürgerhch
erzogen werden; in ihnen ist das Gefühl für die wahre Kraft der
Eidgenossenschaft zu erwecken. Aus jedem der 13 Orte sollten deshalb
zehn Jünglinge in einer besonderen Anstalt für ihre Führeraufgabe
erzogen werden. Da soUen sie lernen, „was der Wohlfahrt des
Vaterlandes erspriesslich" ist und „in welchen Dingen die wahre Kraft,
Saft und Macht der Eidgenossenschaft bestehet". Die Helvetische
Gesellschaft fühlte sich als Erbin dieser Anregung Balthasars und
beschäftigte sich in den ersten Jahren lebhaft mit ihr. Bodmer schlug
an SteUe eines dreijährigen Kurses einen solchen von einigen Monaten
vor, da ein kurzes Beisammensein genügen würde, „dass die Sinnesart,

das Gemüt, das Temperament des Jünglings eine gewisse Tinktur
bis ins Alter" behalte. Als Ort für diese „Helvetische
Tischgesellschaft" dachte er sich Baden, dessen Einkünfte für diesen
Zweck, also zu Nutz und Frommen des eidgenössischen Volkes, zu
verwenden wären. Da aber die „loblichen" Obrigkeiten von Bern
und Zürich nicht dafür zu haben waren, schlug er die Gründung emer
Privatanstalt durch Ausgabe unverzinslicher Aktien zu 100 Thalern
vor. Eine spezieUe Kommission wurde mit der Angelegenheit betraut.
Ihr gehörten an der Solothurner Dichter Hermann, der Basler
Ratsschreiber Iselin, welcher in einer besonderen Schrift bereits schon
Basel empfohlen hatte, der Berner Chorschreiber Tschiffeh, welcher
„eine Zeitlang sich angeboten hatte, das Projekt auf eigene Faust
zu verwirklichen", und der Bündner Sahs-Marschhns. Über die
Beratungen sind wir nicht ganz genau orientiert. Die Ausführung scheint
stillschweigend der bereits bestehenden patriotischen Büdungsanstalt



— 110 —

Haldenstein übertragen worden zu sein, erfreute sie sich doch eines
glänzenden Rufes und stand dem Kommissionsmitglied Salis sehr
nahe. Ein genialer Erzieher, Martin von Planta, hatte sie im Jahre
1761 gegründet für die höheren Stände Bündens, also zur Heranbüdung
bündnerischer Führer. Dank den Bestrebungen von Salis wurde
jetzt aus der bündnerischen eine eidgenössische patriotische Schule,
„eine Schule eidgenössischer Eintracht, eine Queüe der eidgenössischen
Freundschaft". Die Helvetische GeseUschaft trat kräftig für das so
erweiterte Unternehmen ein. Aus aUen Teilen der Schweiz kamen
Zöglinge nach Marschlins, unter ihnen z. B. Cäsar Laharpe. Die
Schülerzahl wuchs derart, dass Platz geschaffen werden musste.
Da sich die bauliche Erweiterung des Haldensteiner Schlosses als
untunlich erwies, steUte Sahs sein Schloss Marschlins zur
Verfügung, so dass sich die Zöglinge im Frühling 1771 „aus einem etwas
engen Bergungsgebiete in eine überaus schöne freie Umgebung, mitten
in Baumgärten und fruchtbaren Fluren, versetzt sahen. " Eine
Ringmauer mit einem einzigen Tor umfängt die ganze Anstalt nebst aUen
dazu gehörenden Gebäuden, und „aussen rings herum sind häufige
Spaziergänge und bequeme Plätze vor alle nach den Regeln der
Gymnastik der Alten anzuordnende Leibesübungen bereit." Weder Mühe
noch Geld soU gespart werden, das Institut immer vollkommener
auszubauen.

Da starb im Frühling 1772 die Hauptstütze der Anstalt, der geniale
Planta. Sahs hatte grosse Mühe, einen Ersatz zu finden. Er dachte
zuerst an Basedow, damit er in seinem „mit allerlei Nationen,
Talenten und Charakteren bevölkerten Seminario es ein paar Jahre"
versuche, „seine Grundsätze und Einschläge in Ausübung zu bringen."
Basedow schlug den Antrag aus, gründete eine eigene Anstalt zu
Dessau, nannte sie Philanthropin und schlug dafür die Weltwerbetrommel.

Auch Sahs ging hin und ward begeistert von der Anstalt,
und von Basedow. Die beiden umarmten sich, nannten sich Brüder,
begeisterten sich zu gemeinsamer Tat am grossen Werk wahrer
Menschenbildung und unterschrieben die „Vereinigung zweier
pädagogischer Philanthropine in Anhalt-Dessau und in Graubünden".
Sahs soUte von Basedow methodisch vorgebildete Unterlehrer
erhalten und einen Aufseher, „der auch die Pädagogik genug kennt,
um darin so, wie Basedow selbst, öffentlich Unterricht geben zu
können." Dieser Aufseher oder Basedow-Ersatz ward K. F. Bahrdt,
Professor in Giessen. Am 26. Mai 1775 kam er in Marschlins an, um
die bereits eingeleitete Umwandlung der Anstalt in ein Philanthropin
durchzuführen. Mitte Juli lag bereits „die erste Nachricht von dem
ersten wirklichen Philanthropin in Marschlins" im Manuskript vor.
In der nächsten Veröffenthchung wurde das dreitägige Einweihungsfest

geschildert, und im folgenden Frühling erschien der „Erziehungsplan".

In diesen Schriften laufen zwei pädagogische Ideengänge
zusammen, von geschickter Hand zum erfreuhchen Gesamtbüd
verflochten: der Basedowische und der Marschlinische. Dass Planta



— Ili —

und Sahs als Schöpfer dieses letztern angesehen werden müssen,
daran ist nicht zu zweifeln, wenn man auch noch nicht klar erkennt,
welcher Anteil dem einzelnen zukommt. Eines steht fest: Nach
Plantas Tode ruhte das Unternehmen vollständig auf den Schultern
von Sahs. Seine Absichten waren die besten; zudem hatte er ein
offenes Ohr für die Ratschläge seiner Freunde und Bekannten. So
kam es, dass auch Iselinsche Gedanken in Marschlins fruchtbaren

Boden fanden, zu denen neben der Forderung stärkster
Betonung der musikalischen Erziehung die Tempelidee gehört, die uns
vor aUem interessiert.

Auf der Rückreise von Dessau hatte Sahs bei Freund Iselin
vorgesprochen, ihn mit seinem neuen Plane vertraut gemacht und ihn
gebeten, zu dessen Gunsten das Wort ergreifen zu woUen. Der
begeisterte und bedeutendste schweizerische Basedowapostel Iselin
entsprach dem Wunsche sehr gerne. Er legte seine „Gedanken oder
vielmehr Empfindungen" in einem für die Öffentlichkeit bestimmten
„Schreiben über die Philanthropine in Dessau und in Graubünden"
nieder. „Ich sehe," heisst es da, „in einer unbeschreiblichen Freude
viele Wünsche zur Wirkhchkeit gelangen, die ich ehemals nur schüchtern

gewagt hatte, und weit vollkommener, als ich sie denken durfte
und konnte." Und, vom Fluge der Gedanken beherrscht, nimmt er
den Balthasarschen Vorschlag in seiner ursprünglichen Form wieder
auf und entwirft den detaillierten Plan einer an das Marschlinser
Philanthropin sich anschliessenden „patriotischen Akademie" in Basel,
d. h. für PhUanthropinisten, die ihr „Leben dem obrigkeitlichen Stande
heiligen oder ihre Tage in einem ruhigen Privatleben mit Besorgung
ihrer Güter und ihrer Mittel verbringen woUen." Nichts konnte Sahs
angenehmer sein; um so geneigter fand er sich auch zur Ausführung
der Iselinschen Anregungen und positiven Vorschläge für die
Ausgestaltung des Philanthropins. Iselin wandte sich gegen den
Kleiderunterschied der Dessauer PhUanthropinisten; in Marschlins sah man
davon ab. Er wandte sich mit demselben Erfolge gegen die
Durchführung von Standes- und Reichtumstagen und entwarf dann das
Bild einer jährlich wiederkehrenden Feierlichkeit mit Preisverteilung
in einem Tempel der Tugend. Der „musste mit den Bildern der
Antonine, der Sokraten, der Titus, der Aristiden, der Piatonen, der
Heinrich der vierten, der SuUy, der Nikolaus von der Flüe und anderer
Tugendhaften der alten und der neuen Zeiten ausgeziert werden
Die Schilderungen grosser Taten mussten mit den Bildern der grossen
Männer vermischt sein In dem Vorzimmer des Tempels der
Tugend oder in einem minder ansehnlichen Nebenzimmer derselben
wollte ich den Tempel des Ruhmes errichten. Hier mussten die
Bilder und die Taten von Helden und von grossen Fürsten zu sehen
sein, deren Tugend durch Eigennutz, durch Ruhmsucht oder durch
grosse Fehler entziert worden ist. Hier würde ich die Themistokles,
die Lykurgen, die Alexander, die Cäsar, die Constantine, die Juliane,
die Ludwig XIV., die Colberts usw. aufstellen; hier könnten einige
merkwürdige Schlachten und einige Tyrannenmorde Platz finden.



— 112 —

Aber sorgfältig musste der Jugend erklärt werden, warum' diesen
Männern und diesen Handlungen keine SteUen in dem Tempel der
Tugend angewiesen werden" usw. Die Tempelfeierlichkeit wäre mit
gottesdienstlichen Handlungen einzuleiten, denen Angehörige aüer
Konfessionen beiwohnen können, und „mit anständigen und ge-
schmaekvoUen Ergötzhchkeiten" abzuscnliessen.

Was die Marschlinser aus diesem Vorschlag machten, haben wir
gesehen. Sie verheimlichten es auch nicht, dass er von Iselin stammt,
im Gegenteil. Sie verkündeten laut, dass sie „die grosse Idee
des Herrn Iselin" von den Tempeln der Tugend, der Künste,
der Gelehrsamkeit, der Tapferkeit, der Rehgion, in Marschlins bereits
benützt und vervollkommnet" hätten. Bei dieser Übertragung in
die Praxis hat sie zwar einen rehgiösen Anstrich erhalten, aber gerade
in dieser Form findet sie sich bei Goethe, so dass die historische Linie
lautet : Iselin—Sahs—Goethe.

Die Stephansburg, kantonale Beobachtungsstation
für Kinder in Zürich.

(Ärztlicher Leiter: Prof. Dr. med. Hans "W. Mai er.)

Auf dem Hügel südöstlich des Karthaus-Schulhauses (Riesbach),
der eine herrliche Aussicht auf den nahen Zürichsee, die Stadt und
in die Alpen bietet, steht zu oberst am Waldrand ein merkwürdiger,
grauer Blockbau, dem ein kurzer Turm aufgesetzt ist : Die Stephansburg.

Die Chronik1) berichtet aber nicht von Rittern, die einst
dort oben hausten, sondern sie erzählt uns, dass die Stephansburg
anfangs der 30er Jahre des letzten Jahrhunderts als Gasthaus errichtet

wurde. Einige Jahrzehnte später, als jenseits des Hügels die Irren-
heüanstalt Burghölzh erbaut wurde, erwies sich das Gasthaus durch
seme direkte Nachbarschaft zum Anstaltspark als störend, weshalb
es vom Kanton angekauft wurde. Seit dem Jahr 1883 wurden in der
Stephansburg mangels anderer Verwendung eine Anzahl ruhige,
meist ältere Patientinnen untergebracht, die dort ein beschauliches
Dasein führten, aber kaum die herrhche Lage zu gemessen imstande
waren. Professor Bleuler beantragte im Namen der Direktion der
Anstalt Burghölzli im Jahr 1920 bei den kantonalen Behörden, in
diesem Gebäude provisorisch eine Station zur Beobachtung
und Behandlung psychisch oder nervös kranker Kinder
einzurichten. Die Behörden zeigten verständnisvoUes Entgegenkommen

und noch im gleichen Jahr bewilligte der Kantonsrat den Kredit
für den nötigen Umbau. Am 6. Juh 1921 konnte das im Jnnern
umgebaute Haus dem Betrieb übergeben werden.

Das Bedürfnis nach einer solchen Kinderstation war unmittel-
*¦) Die geschichtlichen Daten sind dem von Prof. Maier verfassten Aufsatz über

die Kinderstation (Jahresbericht 1919/20 des zürch. Hülfsvereins für Geisteskranke)
entnommen, an den ich mich auch sonst stark halte.


	Eine neue schweizerische Quelle der "Pädagogischen Provinz" von Goethe

