
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 33 (1923)

Heft: 2

Artikel: Strukturpsychologie

Autor: Zollinger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 44 —

äusserst kompliziertes und bis heute nur wenig bebautes Arbeitsgebiet

zur Verfügung.
Zum Schluss nochmals ein Wort über die Frage des Standard-

Englisch. Die Meinungen hinsichtlich der Zweckmässigkeit einer
einheitlichen und allein als korrekt anzuerkennenden Aussprache weichen
heute noch stark voneinander ab. Professor Jones vertritt den
Standpunkt, dass die Schaffung einer standard English prominciation
wünschbar und erforderlich, wenn auch zur Zeit noch nicht
durchführbar sei. Bernard Shaw ist anderer Ansicht und bezeichnet eine
solche Vereinheitlichung als fahl, gekünstelt und leblos. Dagegen
hat er grosses Lob für die phonetische Schrift, die dem dramatischen
Dichter allein Möglichkeit und Bürgschaft gewähre, dass seine
Personen so dargestellt werden, wie er es wünsche: „Wenn die Schauspieler

imstande sind, meine Dramen auch lautsprachlich so zu lesen
und wiederzugeben, wie ich sie konzipierte und schrieb, so bin ich
ihres sicheren Erfolges gewiss."

Strukturpsychologie.
Von Dr. Max Zollinger, Zürich.

Die Experimentalpsychologie hat eine Rivalin erhalten, die der
altern Schwester zwar gewiss nicht die Lebensberechtigung, aber doch
die Zuneigung schöpferischer Geister streitig machen dürfte. Nicht
von der Einsicht in die Eigenart und den Ablauf experimentell
isolierbarer seelischer Einzelakte, sondern von der Beobachtung
bestimmter typischer Formen ihres Zusammenspiels erwartet die
Strukturpsychologie — der Name weist auf Wilhelm Dillhey
zurück — letzte Aufschlüsse über das Wesen des seelischen Lebens
und seine Gesetzmässigkeit. Sie legt Querschnitte durch die Strukturen

zahlreicher Einzelseelen, reduziert die ähnlichen Bilder auf eine
möghchst geringeZahl von Grundtypen und ordnet sie, das Verfahren
des antiken Charakterologen Theophrast mit unendlich viel feineren
Mitteln erneuernd, zu Typensystemen zusammen, die sich nach der
Ansatzstelle und der Richtung der Schnitte voneinander
unterscheiden. So gelangt C. G. Jung („Psychologische Typen", Zürich
1921), eigene frühere Anschauungen teilweise berichtigend, auf Grund
einer höchst intelligenten Verwertung jahrzehntelanger
nervenärztlicher Erfahrung und umfassender philosophisch-hterarischer
Studien zu einer Vierzahl von psychischen Typen, die sich aus dem
Vorherrschen einer der vier Grundfunktionen des Denkens, Fühlens,
Empfindens und Intuierens erklären; jede der vier Funktionsformen
spaltet sich, je nachdem das Subjekt sich „ganz ans Objekt
aufzugeben" oder das Objekt an sich zu ziehen trachtet, in einen
extravertierten und einen introvertierten Typus. Ebenfalls von der
Psychiatrie her kommt der Tübinger Neurologe Ernst Kretschmer
(„Körperbau und Charakter." Berlin 1921): Er erkennt ziffermässig



— 45 —

feststellbare Beziehungen zwischen der Körpergestalt und den beiden
grossen Formenkreisen der manisch-depressiven (zirkulären) und
schizophrenen Erkrankungen und findet denselben Gegensatz in
der Struktur der Gesunden, so dass sich der selbst wieder
ausserordenthch vielgestaltige Krankheitstypus als extreme Form des
betreffenden Persönlichkeitstypus entpuppt.

Die Ableitung allgemein gültiger Gesetze aus den Tatsachen der
Erscheinungswelt versteht sich für die naturwissenschaftlich fundierte
Psychologie und Psychiatrie von selbst; Eduard Spranger, der
Inhaber des Lehrstuhls von Friedrich Paulsen an der Berliner
Universität, hat den Mut, auf philosophischem Gebiet, wo seit Kant und
Hegel die Ehrfurcht vor dem absoluten Geist die Freude an der Buntheit

des Lebens verbietet, eine eigenartige, höchst fruchtbare
Synthese von Theorie und Erfahrung zu suchen.1) Der Geist neigt sich
zur Wirklichkeit herab, der er sich „in Tat und Andacht verflochten"
fühlt; die verworrene Welt der Erfahrung duldet die Hilfslinien
theoretischer Spekulation, die allein das Allgemeine im Besondern,
die Dauer im Wandel nachzuweisen vermögen. Wie jede echte
philosophische Denkart bleibt Sprangers Betrachtungsweise vor
allem der ratio, dem konstruierenden, isolierenden, idealisierenden
Verstand verpflichtet; sie bewährt sich glänzend in der Kritik der
Willens- und Erkenntnisakte, während sie, wie z. B. Sprangers Urteil
über die Stimmungskunst beweist, dazu neigt, die Bedeutung der
primären, ihrem Wesen nach irrationalen Gefühlskräfte zu
unterschätzen. Und dennoch triumphiert letzten Endes die Überzeugung
von der Irrationalität des Lebens als Totalerscheinung über den
einseitigen Rationalismus des Denkers: „So wenig die Ästhetik die
Kunst in Wissenschaft verwandelt, so wenig kann die Philosophie
den Sinn des Lebens in blosse Theorie auflösen. Sondern beide:
Ästhetik und Philosophie, beleuchten nur vorgefundene Lebensgebilde
gerade mit ihrem Lichte, dem Licht der theoretischen Analyse.
Aber in der theoretischen Form muss immer auch der atheoretische
Gehalt gewahrt bleiben" (S. 86); und auf der vorletzten Seite des
Buches bezeichnet ein behutsames „Ich glaube zu fühlen" die Grenze,
an der die Spekulation Halt machen muss. Es bedeutet vielleicht die
höchste Form philosophischer Selbstbesinnung, dass die Philosophie
der Kunst, der Dichtung zumal, den Vorzug der grösseren Lebensnähe

und Lebensfülle zugesteht: Die Dichtung, so etwa heisst es
einmal, ist philosophischer als die Philosophie, denn sie erfasst die
Welt ihrer Helden sogleich als ein sinnvolles Ganzes; „das ästhetische
Erleben allein schöpft den seelischen Gehalt einer Situation in ihrer

l) Eduard Spranger: „Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie
und Ethik der Persönlichkeit." 3., verb. Aufl., 3.—8. Tausend, Halle 1922, Max
Niemeyer. (Hoffentlich erhält die nächste Auflage ein Namenregister); vgl. dazu
auch: „Der gegenwärtige Stand der Geisteswissenschaften und die Schule".
Leipzig 1922, Teubner. — Von der Experimentalpsychologie her kommt William
Stern („Die différentielle Psychologie in ihren methodischen Grundlagen", 3. Aufl.
Leipzig 1921) zu einer fruchtbaren Typenordnung, die an dieser Stelle nicht
besprochen werden kann.



— 46 —

Unvergleiehliehkeit aus." Die Matthäuspassion, so darf man wohl
sagen, ist die höchste Offenbarung des rehgiösen Lebensgefühls —
für den, der Ohren hat, zu hören.

Die „geisteswissenschaftliche Psychologie" setzt sich bewusst
in Gegensatz zur „Psychologie der Elemente", die, immer wieder vom
Körperhöhen auf Seelisches schliessend, den sinnvollen Zusammenhang

des geistigen Lebens aufhebt, um das Einzelne messen zu können
und aus den so gewonnenen Elementen das Ganze der individuellen
Seele aufzubauen. Die Strukturpsychologie dagegen geht von der
Grundwahrheit aus: „Kein Lebendiges ist Eins, immer ist's einVieles";
die Eigenschaften eines zusammengesetzten organischen Gebildes
aber lassen sich niemals durch blosse Addition der Eigenschaften der
Elemente errechnen. Das Ganze der seelischen Struktur also ist das
Erste; das Element, für sich allein undenkbar, wird nur theoretisch
durch die Analyse davon abgeleitet, wie etwa das Wort durch
grammatische Analyse aus dem organischen Zusammenhang des Satzes
herausgelöst werden kann. „Struktur" definiert Spranger als
„Leistungszusammenhang", „Leistung" als die „Verwirklichung von
objektiv Wertgemässem" (zum Inhalt des Wertbegriffs vgl. S. 252,
301 f.). Vorausgesetzt als durch die Erfahrung gegeben wird also eine
bleibende, über die zeithch verlaufenden einzelnen Erlebnisse und Akte
des Subjektes binausreichende ,,Erlebnisdisposition und
Aktdisposition", eine Gesamtstruktur, in die immer eine Anzahl
Teilstrukturen, z. B. die Struktur des Erkennens oder des rehgiösen
Bewusstseins, in bestimmtem, von Mensch zu Mensch wechselndem
Mischungsverhältnis eingelagert sind, wobei zu beachten bleibt, dass
sich dieses Verhältnis im Leben des einzelnen Menschen der besondern
typischen Lebenseinstellung der verschiedenen Entwicklungsstufen
gemäss ändern kann, ohne dass dadurch der Kern seines Wesens, sein
„höheres Selbst", berührt zu werden braucht; um seine
Untersuchungen nicht unnötig zu komplizieren, spricht Spranger nur von
Menschen im Zustand der erreichten Reife. Wir dürfen uns aber die
Teilstrukturen nicht als nebeneinander liegend denken (das räumliche
Vorstellungsvermögen, das soll man nie vergessen, führt in Dingen des
Seelenlebens leicht in die Irre, da es Wesensfremdes vergleicht; es
kann niemals etwas beweisen, sondern höchstens Bewiesenes
veranschaulichen); sondern sie sind so miteinander verwachsen, dass

„in jedem Ausschnitt des geistigen Lebens, wenn schon in ungleicher
Stärke, sämthche geistige Grundrichtungen enthalten sind", etwa so,
wie bei einem Spielwürfel immer eine Zahl nach oben hegt, während
die andern, zwar weniger deuthch oder überhaupt nicht sichtbar,
zu der obern eine bestimmte gesetzliche Stellung einnehmen (S. 106):
„in jedem geistigen Akt waltet die Totalität des Geistes." Wenn
daher die Strukturpsychologie bestimmte Typen seelischen Verhaltens
aufsteht, arbeitet sie ledighch die in der Totalität des individuellen
Geistes vorherrschende Grundrichtung heraus, die in Wirkhchkeit
vielleicht durch Teilstrukturen — man könnte vielleicht z. B. von
Kompensationsstrukturen reden — verdeckt wird; ihre reizvollste



— 47 —

Aufgabe besteht im Nachweis der Verflechtung und Kreuzung geistiger
Dispositionen, aus der die unendhche Mannigfaltigkeit seelischen
Lebens, die beglückende Fülle und beängstigende Verworrenheit
menschlicher Beziehungen hervorgeht. Sie masst sich nicht an, das
Ganze des Lebens, Wirkungskraft und Samen, auf ein Formelschema
abzuziehen — man könnte es, bekennt Spranger (S. 392), noch eher
musikalisch als philosophisch „ausschöpfen"; sie begnügt sich damit,
„aus der rauschenden Symphonie des Lebens die begrenzte Anzahl
von Leitmotiven herauszuhören, aus denen sie zusammengewoben ist.
Manches Motiv drängt sich auf und kann nicht überhört werden.
Andere aber sind vom Tondichter so mit den übrigen kompliziert, und
ihre einfache Gestalt ist so unendlich variiert, dass sie nur dann
herauszufinden sind, wenn man sie erst einmal in ihrer nackten
Einfachheit gehört hat."

Aus sechs solcher Leitmotive versucht Spranger die Symphonie
des Lebens aufzubauen; vier entstammen den individuellen, zwei den
gesellschaftlichen Geistesakten. Aus dem auf die Objektgebilde
bezogenen Erleben des Individuums ergeben sich: der ökonomische
Sinn (Prinzip des kleinsten Kraftmasses), der theoretische Sinn
(Prinzip des Grundes), der ästhetische Sinn (Prinzip der Form) und
der religiöse Sinn (Totalnorm des Lebens, Sittlichkeit). Dem Kollektivwesen

ist da? Einzelwesen im Sinne der Koordination oder der
Subordination eingegliedert; daraus ergeben sich die beiden durch
Herrschafts- und Sympathieakte gekennzeichneten Richtungen des
Machtwillens und des sozialen Sinnes, denen die Prinzipien des Recht-
und Regelwillens und der Treue entsprechen. An jedem individuellen
Erlebnis sind alle vier Sinnrichtungen beteiligt — Sprangers Buch z. B.
hat gleichzeitig einen Geldwert, einen Erkenntniswert, einen Form-
wert und einen auf den Totalsinn des Lebens bezogenen, d. h. rehgiösen
Wert — und ebenso ist in jedem gesellschaftlichen Akt beides
enthalten: das Verbundenheitsbewusstsein durch Überlegenheit oder
Abhängigkeit und durch Wertgemeinschaft — jedermann ist Herr und
Knecht.

Die Anwendung der einfachen Ergebnisse dieser im einzelnen
höchst subtilen theoretischen Erwägungen auf das Problem der
individuellen Persönlichkeit — oder wohl besser gesagt: die
Nachprüfung der Deduktion durch die Beobachtung des Lebens — ergibt
ein System von sechs Typen geistiger Veranlagung, die idealen Grundtypen

des theoretischen, ökonomischen, ästhetischen, rehgiösen,
sozialen Menschen und des Machtmenschen.1) Dargestellt werden für
jeden Grundtypus: der reine Typus, der nur theoretische, keine
praktische Geltung hat, die Beziehung zu den fünf anderen
Sinngebieten, die besondere Eigenart seiner Motivationen (Beweggründe

für das Verhalten) und seines Ethos, seine Differenzierungs-

') Im 2. Abschnitt verwirrt die vorzeitige Rücksicht auf die Rangordnung
den organischen Aufbau des Typensystems: dem religiösen Typus gebührt, der
Ableitung von den individuellen Geistesakten gemäss, nicht die sechste, sondern
die vierte Stelle.



— 48 —

formen und sein Widerspiel. Feststellungen von grundlegender
Wichtigkeit wiederholen sich bei jedem Typus; durch alle Lebens^
formen hindurch geht der Gegensatz zwischen dem schöpferischen und
dem rezeptiven Menschen, und das Widerspiel des Grundtypus findet
seine Erklärung in der Regel in einer Enttäuschung des übermässig
starken Grundtriebes: der wissenschaftliche Skeptiker z. B. hat „ein
Ideal begraben und lebt nur den stillen Tränen, die er ihm nachweint,"
der Atheist leugnet das Dasein Gottes aus Sehnsucht nach etwas noch
Höherem, der Hass — hier gibt Spranger der Psychanalyse recht,
ohne sie zu nennen—ist nichts anderes als die „Entartung oder
Enttäuschung einer tiefer hegenden Liebe." Im Rahmen dieser Typologie
hat der Gegensatz der Geschlechter (wie übrigens auch bei Jung und
Kretschmer) nur sekundäre Bedeutung; keins von beiden darf irgend
eine dieser Lebensformen für sich allein in Anspruch nehmen, und
wenn Spranger den Fall, dass das Bedürfnis, gehebt zu werden, stärker
i t als die Fähigkeit, zu heben, als das männliche Prinzip in der Welt
bezeichnet, so unterstreicht er doch den theoretischen Charakter
dieser Aussage durch die Feststellung, dass diese Anlage durchaus
nicht jedem Mann und nicht dem Mann allein eigne. Wenn die durch
ein ausgesprochenes Anlehnungsbedürfnis gekennzeichnete Spielart
des sozialen Typus häufiger bei Frauen als bei Männern zu finden ist,
so besteht doch, wie Spranger (S. 206) merken lässt, kein Zweifel,
dass die Entwicklung der modernen Frau aus dieser ererbten Bindung
hinausstrebt.

Den wertvollsten Ertrag dieser anregenden Gedankengänge
bildet der Nachweis, dass jede Lebensäusserung geistiger Art auf eine
Verwachsung mehrerer Teilstrukturen zurückgeht, woraus sich die
Grenzen jeder Typologie ergeben; selbst Pestalozzi, der uns — schon
heute eher eine mythische als eine historische Persönlichkeit — als
der reine Typus des selbstvergessenen Bildners erscheinen mag, gehört
zum mindesten dem sozialen und dem rehgiösen Typus an, wie ja
überhaupt geistiges Leben ohne Beziehung auf einen höchsten Gesamtwert

des Daseins nicht denkbar ist. Unsere Gegenwart gibt uns täglich
Beispiele dafür, wie sich der rohe Machttrieb sozial zu drapieren
versteht; die Vorstellung Gottes als Machtpersönlichkeit beweist, dass
er auch an den landläufigen rehgiösen Bildern teil hat. Mit besonderer
Liebe charakterisiert Spranger den theoretischen Typus, dem er selbst
angehört: „... Er verzehrt sich als physisches Wesen, damit die rein
geistige Welt eines Begründungszusammenhanges geboren werde ..";
aber Spranger weiss, dass der Gelehrte unserer Zeit zumeist nicht allein
seine geistigen Kräfte — wie Benedetto Croce, dessen glänzende
Ökonomie der geistigen Arbeit der Staatsarchivar von Venedig einmal
in der N. Z. Z. geschildert hat — sondern auch die vergänglichen
irdischen Güter zu hüten und zu mehren versteht und verstehen muss,
da er als Teil eines wirtschaftlichen Systems Träger wirtschaftlicher
Werte ist, und er macht kein Hehl daraus, dass der natürliche Machttrieb

des Menschen im theoretischen Menschen kleineren Formats (nur
in diesem?) oft zur typischen Gelehrteneitelkeit verbogen erscheint,



— 49 —

die in der bekannten Künstlereitelkeit ihr Gegenstück hat — meist
wenig sympathische, im Grunde aber durchaus natürliche Formen des
Selbstbewusstseins, ohne das kein Mensch zu wirken vermöchte. Der
„Theoretiker von tieferer Bestimmung" aber ist „Wissensaristokrat
und denkt sehr skeptisch über das Mass von Aufklärung, dessen die
Köpfe der Masse fähig sind, aber auch sehr skeptisch über den Segen,
den blosse Verstandesbildung den Menschen bringen würde"; er ist
also selbstbewusst und bescheiden zugleich, wenn ihm die Wahrheit
der Wissenschaft mehr gilt als ihre Volkstümhchkeit.

So verwachsen, durchdringen, verweben sich die verschiedenen
Strukturen zu unendlich mannigfaltigen Formen seehschen Seins und
Verhaltens. Die leistungsfähigsten Menschen werden wohl die sein,
in deren Wesen sich eine bestimmte Struktur die andern ein- und
unterordnet; sie schaffen sich ihre einseitigen ethischen Systeme: der
ökonomische Typus den Utilitarismus, der theoretische die Ethik der
reinen Gesetzlichkeit, der ästhetische die Ethik der innern Form, der
religiöse die Ethik der reinen Sittlichkeit, der soziale die Ethik der
helfenden Liebe und Treue, der Machtmensch die Ethik der
Selbstbejahung.1) Gehemmt, an sich und am Leben überhaupt zu leiden
verdammt sind die Doppelwesen, denen die organische Verbindung ihrer
Anlagen, die Beziehung auf einen Lebensmittelpunkt nicht
gelingt, die Menschen, in deren Seele sich mehrere gleich starke Strukturen

lebenlang das Gleichgewicht halten, so dass sie trotz entschiedener

Begabung auf keinem Gebiet etwas Ganzes zu leisten vermögen:
der „Romantiker auf dem Throne der Cäsaren" (Friedrich WilhelmIV.)
oder der Schauspieler im Königspurpur (Shakespeares Richard IL).
Dieses tragisch gespaltene Doppelwesen darf man, wie Spranger mit
Recht betont, nicht mit dem häufig vorkommenden Menschen
verwechseln, der sich neben der Werkstätte seines Berufslebens ein
Blumengärtchen der Liebhaberei anlegt, wo er sich für die ihn innerlich
nicht befriedigende Zwecktätigkeit neue Kraft holt; zu einem
tragischen Zwiespalt kommt es nicht, weil er in dieser kleinen Welt
nicht lebt, sondern nur spazieren geht — oder, könnte man ergänzend
hinzufügen, weil sein Wille zum als lebensnotwendig erkannten Zweck,
zur Pflicht, stärker ist als seine Neigung. „Für die Technik des
Glückes, die unsere moderne Zeit so sträflich vernachlässigt, scheint es
fast der fruchtbarste Rat, sich eine solche abgezweigte Welt neben der
ernsten, grossen zu begründen, in der man Stille findet, wenn auf der
Hauptbahn des Lebens Stockungen eintreten" (S. 347).

Die Feststellung der Grundstruktur eines Menschen, der die
äussere Lebensform vielleicht widerspricht, ist wohl stets kein
unwiderruflicher Erkenntnisakt, sondern eine subjektive Angelegenheit
des Beurteilers: dem einen erscheint der Prophet als Machtmensch

*) Neben Nietzsches „Zarathustra" ist wohlOswald Spenglers „Untergang
des Abendlandes" die grossartigste Apotheose des Machtmenschen: „Es handelt
sich in der Geschichte um das Leben und immer nur tun das Leben, die Rasse,
den Triumph des Willens zur Macht, und nicht um den Sieg von Wahrheiten,
Erfindungen oder Geld" (II, 634),

Schweiz. Pädagog-, Zeitichrift. 1923. 4



— 50 —

in religiöser Verkleidung, während ihn der andre als den Boten Gottes
verehrt, der sich der Macht zum Heile der Menschheit bedient. Der
Versuch einer sitthchen Rangordnung der Strukturen, die freüich der
subjektiven Färbung ebenfalls nicht entbehrt, ergibt lediglich, dass
der ökonomische Typus die tiefste, obwohl verbreitetste, der religio le
die höchste, in echter Ausprägung wohl seltenste Form geistigen Lebens
darstellt. Unter der Schwelle des Menschlich-Geistigen scheint in
Sprangers System der „biologische Mensch" zu hegen, dem die
Erhaltung des körperhchen Lebens des Individuums und der Gattung
genügt — es bhebe zu erwägen, ob er nicht im Sinne der
Strukturpsychologie einen eigenen Platz neben dem ökonomischen Menschen
verdienen würde; dem menschhchen Streben unerreichbar ist die
Sphäre der reinen höchsten Werte, wo es keine Verbindung und keinen
Kampf der höheren und niedern Mächte mehr gibt: Gott. Denn die
menschliche Unvollkommenheit hegt in der widerspruchsvollen
Struktur des Lebens an sich begründet; sie ist nicht Schuld, sondern
Schicksal.

Das tiefste, elementarste Bedürfnis des Menschen aber — so
liesse sich Sprangers Gedankengang weiter spinnen — ist dies : immer
und immer wieder sich selbst zu bejahen, „oben zu sein", wie Alfred
Adler in ähnlichem Sinne sagt. Vielleicht — sicher werden wir es wohl
nie wissen — genügt dem Tier dazu die normale Tätigkeit seiner
leiblichen Organe; doch selbst der „biologische" Mensch, den auch der
Geistigste aller Sterblichen nicht ungestraft verleugnet, kommt mit
einem rein körperhchen Lebensgefühl nicht aus, wenn er auch die
Ansprüche des Geistes denjenigen des Fleisches unterordnet. Und
letzten Endes sind die Sprangerschen Grundtypen der Individualität
nichts anderes als verschiedene Ausdrucks- oder Energieformen dieses
Selbstbehauptungstriebes. Der Forscher, der die körperhchen Sinne
darben lässt, um der übersinnhchen Wahrheit näher zu kommen, der
Künstler, der die Hingabe an sein Werk mit dem Verzicht auf die
Wonnen der Gewöhnlichkeit bezahlt, die Menschenfreundin, die ihr
Anrecht auf persönliches Behagen dem Wohle der Bedürftigen opfert,
der Gottgesandte, der sich und andern über den Wolken eine goldene,
allem Erdenstaub entrückte Stadt der Glückseligkeit aufbaut — sie
scheinen für andere zu leben und leben doch im Grunde vor allem sich
selbst, wenn auch in ethisch unendlich viel höherer Form als der
Kaufmann, dem das Gedeihen der Firma über das eigne geht, oder der
Politiker, der, von der rohesten Erscheinungsform des Lebensgefühls,
dem Machttrieb, besessen, andern seinen Willen aufzwingen muss,
um sich selbst bejahen zu können. „Lebensform" ist das richtige Wort
für den Grundtypus der Individualität; denn es handelt sich hier
wirklich um die idealisierte Form des seelischen Seins, unter der ahein
ein Mensch zu leben imstande ist nach dem Gesetz, nach dem er
angetreten. —

Wer den Wert einer Erkenntnis nach ihrer direkten Verwendbarkeit

für „das Leben", d. h. in diesem FaU: den Kampf ums tägliche
Brot, bemisst, wird von solchen Überlegungen nicht viel halten; es



— 51 —

lässt sich daraus weder ein rationelleres Wirtschaftssystem noch eine
bessere Staatsform, noch ein idealer künstlerischer Stil, noch eine
allgemein befriedigende Rehgion ableiten. Man kann einem vorwiegend
ökonomisch veranlagten Menschen die Daseinsberechtigung der
geistigen Arbeit nur durch den Nachweis ihres wirtschaftlichen
Nutzwertes begreiflich machen —- wodurch man allerdings ihr wahres
Wesen verfälscht. Nicht gering dagegen wird Theorien dieser Art,
ihrer Unzulänglichkeit ungeachtet, derjenige anschlagen, der das
Streben nach einem vertieften Verständnis des Lebens — des
Menschen überhaupt und nicht minder des eigenen Ich — als eine innere
Notwendigkeit empfindet. Mit Recht warnt Spranger selbst vor dem
unbesonnenen Hantieren mit dem Begriff der Struktur; der Dichtung
vor allem bleibt hoffenthch das Schicksal erspart, das ihr die allzu
geschäftige Psychanalyse leider bereitet hat. Die Pädagogik dagegen
wird schon jetzt aus der typologischen Betrachtungsweise Nutzen
ziehen, wenn sie als Axiom gelten lässt, dass jeder Mensch trotz der
unendlichen Mannigfaltigkeit der Lebensformen das Grundgesetz
seines Daseins in sich selber trägt, „geprägte Form, die lebend sich
entwickelt". Auch die beste Erziehung vermag die Grundstruktur
seines Wesens nicht umzuformen; ihre Aufgabe ist: die Wertempfängr
lichkeit und Wertgestaltungsfähigkeit der Seele von innen heraus zu
entfalten, und sie bleibt immer dieselbe, ob wir nun unserem Ich oder
anderen das sitthche Ideal des Menschen einprägen: im Einklang mit
den Lebensansprüchen der Gesamtheit zu sein, wozu er bestimmt ist.
Vielleicht beginnt hier ein Weg, der uns tiefer als alle andern in das
rätselvolle Problem der geistigen Bildsamkeit hineinführt.

Zur Frage der freien Schulen.1)
Von Dr. Herrn. Gschwind, Riehen b. Basel.

1. Angesichts der Tatsache, dass die römische Kirche nicht müde
wird zu behaupten — sie hat es auch im Fastenhirtenbrief des Bischofs
von Chur von 1920 wiederum mit aller Deutlichkeit getan —¦, dass
unser heutiger Staat kein Recht und keinen Beruf zur Erziehung
habe, mit Rücksicht darauf, dass auch bei den Rechtsprotestanten
immer lauter der Ruf nach „Entstaatlichung der Schule" ertönt, ist
es notwendig, vor aUem die Erziehungsaufgabe des Staates
nachdrücklich zu betonen. — In dem Masse als sich die Staatsgemeinschaft

als Rechts- und als Kulturgemeinschaft entwickelte und sich
den religiösen Gemeinschaften gegenüber verselbständigte, desto

*) Die folgenden Leitsätze sind eine knappe Zusammenfassung der Hauptgedanken
eines Korreferates, das der Verfasser für die 30. Jahresversammlung der Freiwilligen
Schulsynode des Kantons Basel-Stadt (1. Dez. 1922) zum Thema „Freie Schule und
Staatsschule" ausgearbeitet hat, und das demnächst im Jahresbericht der Synode in
extenso erscheinen wird. Für alle näheren Begründungen und Ausführungen sei auf
diese vollständige Ausgabe verwiesen.


	Strukturpsychologie

