
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 11

Artikel: Die Kunstgeschichte in der Mittelschule

Autor: Hadorn, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kunstgeschichte in der Mittelschule,
Ton Dr. Walther Hadorn, Zürich.

I.
Hat die Behandlung der bildenden Künste ein Daseinsrecht in

der Mittelschule?
Der Schüler lernt den Gang der historischen Entwicklung der

Mittelmeervölker und des Abendlandes kennen. Können die bildenden
Künste von dieser Darstellung ausgeschlossen bleiben Warum sollten
ihm die Schöpfungen der Dichter nahegebracht werden, die Werke
der Architektur, Plastik und Malerei aber verschlossen bleiben? Sind
die Dome Frankreichs und Deutschlands, die Statuen an den Kathedralen

von Reims, Strassburg, Bamberg und Naumburg, die Miniaturen

von Reichenau nicht ebenso vollgültige Zeugen der Denkweise
des Mittelalters wie die Dichtungen Wolframs, Gottfrieds und Walters
Zeigen die Malereien, mit denen die Quatrocentisten die Wände der
Kirchen und Paläste bedeckt haben, nicht ebenso deutlich den
erwachenden Wirklickkeitssinn wie die Dichtungen Petrarcas und die
Briefe Piccolominis? Spricht sich der Geist der Gegenreformation
im Barock nicht ebenso grossartig aus wie in der Politik des spanischen
Hofes?

Aber nicht nur in der Aufhellung und Verdeutlichung historischer
Entwickelung liegt der Wert der Behandlung der bildenden Künste.
Sie trägt ihren Wert in sich; denn sie enthüllt nicht nur relative,
sondern absolute Werte. Die ägyptische Kunst interessiert nicht nur
durch das, was sie als Ausdruck des Kunstwillens des ägyptischen
Menschen gewesen ist, nicht nur durch den Einfluss, den sie auf die
aegaeische und die griechisch-archaische Kunst ausgeübt hat, sondern
der Mensch des zwanzigsten Jahrhunderts vermag über die Grenzen
der Völker und Zeiten hinweg die Statuen und Reliefs der ägyptischen
Kunst unmittelbar zu gemessen. Wer unsere Mittelschuljugend kennt,
der weiss, wie stark sie sich für künstlerische Fragen zu interessieren
pflegt, wie lebhaft sie hier Partei nimmt. Wo sie Werte wittert,
die ihrer Gedanken- und Gefühlswelt gemäss sind, da greift sie,
unbekümmert um alle historische Wertung, zu; führt man ihr Werte
vor, die ,,nur relative Werte" sind, da bleibt sie kühl.

Man kann mir einwenden: Sind denn wirklich alle Schüler so

veranlagt, dass sie die Werke der bildenden Kunst in sich aufnehmen
können? Ist die visuelle Anlage nicht ebenso sehr Spezialbegabung

Schweiz. Pädagog;. Zeitschrift. 1922. 21



— 322 —

wie jede andere? Das ist an sich richtig, und doch ist es kein schlagendes

Argument. Sicherlich hat der eine mehr Sinn für die Form als
der andere; aber ebenso sicher ist das Kunstwerk nicht bloss Form.
Natürlich ist es die Aufgabe des Lehrers, den Bhck und das Gefühl
des Schülers für die Form zu schärfen; denn erst durch die Form
(im weitesten Sinne des Wortes gefasst) wird das Geschaffene zum
Kunstwerk. Aber der Geniessende hält sich — und er hat Recht —
nicht nur an die Form, sondern an das untrennbare Ganze, das aus
Form und Inhalt besteht. Dass für den schaffenden Künstler die
formalen Probleme die entscheidenden sind, beweist noch nicht, dass

sie es überhaupt sind. Man kann dem Schüler lange auseinandersetzen,

dass für Raphael bei seinen Madonnendarstellungen, wie die
Zeichnungen beweisen, die Fragen der Komposition viel wichtiger
waren, als die Darstellung des seelischen Ausdruckes, er wird sich
trotzdem das Madonnenbild in erster Linie auf die Idee hin ansehen,
er verlangt, dass ihm das Bild „etwas sagt". Wir können und müssen

Michelangelos delphische Sibylle nach allen formalen Elementen
analysieren, und doch, wer möchte behaupten, dass man damit den
letzten Sinn des Kunstwerkes erfasst habe? Wenn ich vom Inhalt
des Kunstwerks, von der Idee, spreche, denke ich dabei nicht in erster
Linie an Ideen im abstrakten Sinne, etwa an religiöse oder
philosophische Ideen, wie die Kunsttheoretiker der Nazarenerzeit, sondern
jedes Erlebnis kann in diesem Sinne eine künstlerische Idee sein;
Rembrandts „geschlachteter Ochse" im Louvre ist ein ebenso reiches
Bild wie eine Raphaelsche Madonna. So ist die visuelle Anlage nur
eine Disposition zum Verständnis eines Kunstwerkes; wer sie besitzt,
aber für das Kunstwerk als Erlebnisausdruck kein Organ hat, kann
gerade den grössten Kunstwerken verständnislos gegenüberstehen.

Wenn wir so in unserer Einführung in die bildende Kunst —
denn dieser Name sollte an die Stelle des Terminus Kunstgeschichte
treten — den Schülern den Weg zu einem wichtigen Lebensinhalt
öffnen wollen, so mag uns der Einwand entgegentreten : ist das nötig
Ist das auch nur wünschenswert Müssen wirklich alle grossen Lebensgebiete

in die Schule hinuntergezerrt werden, um damit der Gefahr
der Entwertung ausgesetzt zu werden? Ist's nicht gut, wenn gewisse
Gebiete der eigenen Arbeit überlassen bleiben? Sind nicht persönliche

Entdeckungen auf diesem Gebiet wertvoller als schulmässige
Behandlung? Riskieren wir nicht, in einem Gebiet zu dogmatischem
Denken zu verleiten, das am allerwenigsten dogmatische Denkweise

erträgt



— 323 —

Ich gestehe, dass mir diese Fragen oft zu denken gegeben haben.
Wenn ich es trotzdem wage, für das Recht der Einführung in die
bildende Kunst einzutreten, so tue ich es aus persönlichen Erfahrungen
und Beobachtungen heraus, die ich im Umgang mit jungen Leuten
gemacht habe. Es ist nun einmal Tatsache, dass im Alter der
Mittelschulstufe ein wahrer Hunger nach Beschäftigung mit künstlerischen
Fragen besteht. Wie stark interessiert man sich in diesem Alter,
um nur ein Gebiet anzuführen, für die zeitgenössische Kunst. Man
spürt, dass sie keinem Zufall, keiner Laune, keiner Sensationslust ihr
Wesen verdanken kann, sondern dass sie ebenso notwendig das Kind
des zwanzigsten Jahrhunderts ist, 'nie die Renaissancekunst dasjenige
des Quatrocento und Cinquecento. Aber man kann ihre Schöpfungen
nicht verstehen; es brauchte nur ein Wort, nur einen Hinweis, und
dann würden die Augen aufgehen und der Sinn sich öffnen. Wie
dankbar sind wir demjenigen, der uns in unserem eigenen Leben
diesen Dienst getan hat. Warum soll ihn die Schule nicht leisten?

Dieses Interesse für die Kunst im Alter des Mittelschülers ist
im Grunde leicht verständlich. Denn in diesem Alter sieht sich der
Jüngling, das Mädchen nach den Elementen um, die ihm zu einer
rehgiösen, philosophischen oder künstlerischen Weltanschauung die
Bausteine liefern. Denn wie Religion und Wissenschaft, so ist auch
die Kunst eines der Lebensgebiete, in denen der Mensch die Erhebung
über die Gebundenheit an die Materie,über die Endlichkeit des Daseins
erleben kann. „Sie wiederholt", nach der schönen Definition Schopenhauers,

„die durch reine Kontemplation aufgefassten ewigen Ideen,
das Wesentliche und Bleibende aller Erscheinungen der Welt."
Gerade neben der Wissenschaft, die den übergrossen Teil des Schülerlebens

in Anspruch nimmt, und die, um weiter mit Schopenhauer
zu reden, „bei jedem erreichten Ziel immer weiter gewiesen wird und
nie ein letztes Ziel noch völlige Befriedigung finden kann, so wenig
als man durch Laufen den Punkt erreicht, wo die Wolken den Horizont

erreichen" — gerade neben der Wissenschaft drängt sich die
Sehnsucht nach der Kunst, die „überall am Ziele ist", durch.

An diesem wichtigen Lebensgebiet darf die Schule, wenn sie

wenigstens nicht nur Wissensschule sein will, nicht vorübergehen.
Übt sie ihre Aufgabe nur mit der bei diesem Fache ganz besonders

notwendigen Zurückhaltung, mit dem Takt, mit dem künstlerische
Fragen behandelt werden müssen, dann wird der Schüler diese
Einführung nicht als Vergewaltigung, als Aufdringung eines fremden
Geschmackes, sondern als eine wertvolle Hilfe empfinden.



— 324 —

IL
Also soll unser Gymnasium1) mit einem neuen Fach,

Kunstgeschichte, beglückt werden? Das liegt mir ferne. Nicht nur weil
der Lehrplan keinen Raum bietet, sondern weil das Gymnasium
nicht weiterer Zersplitterung sondern stärkerer Konzentration
bedarf. Darin sind alle Einsichtigen einig. Im Gymnasium darf für die
Einführung in die bildende Kunst nicht an ein neues Fach gedacht
werden, sondern die Fächer, die sich dafür eignen, wie Zeichnen,
Geschichte, Muttersprache, fremde Sprachen, werden dieser Aufgabe
gerecht werden können. Dabei wird es stark vom Zufall abhängen,
ob und wie es geschieht. An einer Schule finden sich vielleicht mehrere
Lehrer, die die bildende Kunst in ihren Bereich ziehen, der Zeichenlehrer

vom Standpunkt des produzierenden Künstlers aus, der
Historiker vom kunstgeschichtliehen. der Lehrer der Muttersprache
vom kunsttheoretischen Gesichtspunkt aus. An einer anderen Schule
findet sich vielleicht niemand, der sich für diese Aufgabe interessiert.
Dann lässt man es bleiben. Denn das ist die erste Grundbedingung,
dass der Lehrende ein inneres Verhältnis zur bildenden Kunst hat,
dass er davon spricht, weil er sprechen muss.

Man wird mir entgegnen, der Lehrplan der einzelnen Fächer
sei schon so überlastet, dass er keine neue Aufgabe übernehmen könne.
Das trifft nur für den unselbständigen Lehrer zu, der der Sklave
seines Lehrplans ist. Vom Standpunkt des Geschichtslehrers aus
muss ich sagen, dass ich für die Behandlung der bildenden Kunst
immer Zeit gehabt habe, weil sie mir wichtig gewesen ist. Für das,
was uns wirklich wichtig ist, was wir wirklich wollen, haben wir
immer Zeit; sie fehlt uns nur dann, wenn wir innerlich nicht wollen.
Jakob Burckhardt schreibt in einem Brief an Preen (Silvester 1870):
„Mir als Geschichtsdozenten ist ein ganz merkwürdiges Phaenomen
klar geworden: die plötzliche Entwertung aller blossen „Ereignisse"
der Vergangenheit. Meine Kurse heben fortan nur noch das

Kulturgeschichtliche hervor und behalten vom äusseren Gerüst nur das
Unentbehrlichste bei. Denken Sie nur an all die krepierten Bataillen
in den Heften so vieler V. V. E. E. auf deutschen Kathedern! Ich
meinesteils habe niemals grosse Geschäfte in dieser Richtung
gemacht." Besonders bemerkenswert erscheint mir, dass dieses Urteil
Burckhardts unter dem Eindruck des deutsch-französischen Krieges
geschrieben worden ist. Sind uns ähnlich ketzerische Gedanken über

l) Ich brauche der Kürze halber den Ausdruck Gymnasium, denke aber dabei
auch an Industrie-, Handelsschule und Seminar.



— 325 —

den Wert der „Ereignisse" nicht auch während des Weltkrieges
aufgestiegen? Werden wir nicht gerade durch umwälzende Vorgänge
auf dem Gebiete der Weltpolitik der Relativität der Bedeutung aller
pohtischen Ereignisse neu bewusst? Steigt nicht dadurch die
Bedeutung der Gebiete, die ewige Werte zutage fördern?

Es handelt sich ja für den Geschichtslehrer nicht darum, die

ganze Kunstgeschichte in seinem Fache unterzubringen, sondern nur
darum, dann und wann ein historisches Problem kunstgeschichtlich
zu beleuchten. Ein Beispiel mag das klar machen. Ich spreche in
der Geschichte des Altertums davon, wie dem gebundenen Lebensstil
des orientalischen Menschen der freie Lebensstil des abendländischen
Menschen gegenübersteht. Nun verfolge ich die Entwicklung des

Stehmotivs in der ägyptischen Plastik; der einzige Bewegungsausdruck,

den sie gestattet, liegt im Vorsetzen des linken Fusses, was
nicht etwa ein Übergang zum Gehen ist — denn die ägyptische Statue
steht, sie geht nicht —, sondern bloss eine Bereicherung des
Stehmotivs bedeutet. Weiter geht der Ägypter nicht; denn er will bei
aller Wiedergabe des menschhchen Körpers das Erlebnis des Körpers
als kubischer Masse nicht preisgeben. Der Grieche aber verweilt
zwar auch einen Moment bei dem Motiv des vorgesetzten Fusses,

geht aber dann gleich zum eigentlichen Schreiten über, um schliesslich

jeden möglichen Reichtum plastischer Motive, den das Leben
bietet, auszukosten. Hat der Schüler diesen LTnterschied durch eigene
Beobachtung erfasst, so ist der Ausdruck gebundener Stil des Orients,
freier Stil des Abendlandes kein leeres Wort, sondern eine durch die
Anschauung lebendig gewordene Vorstellung.

Ähnliche Begriffe können in der mittelalterlichen Geschichte
entwickelt werden. Wenn der Schüler die abstrakten Ausdrucksformen
für die menschliche Gestalt und die Landschaft in den frühromanischen
Miniaturen (von denen heute eine grosse Zahl in schönen und nicht
allzuteuren Ausgaben vorliegen) gesehen hat und dann in der
spätromanischen und frühgotischen Plastik den Wirklichkeitssinn
durchbrechen sieht, dann sind ihm die Burckhardtschen Begriffe von der
Entdeckung des Menschen und der Natur keine Schlagworte mehr.
Er sieht, wie der Mensch des ausgehenden Mittelalters nach und nach
die starre Linie des abstrakten Ornaments preisgibt und sich an die
Schönheit der organisch belebten Linie hingibt, wie die supranaturalistische

Welt des Hochmittelalters, der das religiöse Grunderlebnis
ebensowohl den Charakter der Enge wie der Grösse aufprägt, gegen
den unendlichen Reichtum des Diesseits eingetauscht wird.



— 326 —

Auch wenn man solche Untersuchungen nur selten vornimmt,
aber dann gründlich und so, dass klare Vorstellungen geschaffen
werden, so ist damit mehr gewonnen, als wenn der Schüler so und so
viele Namen kennen lernte.

Wie der Zeichenlehrer und die Sprachlehrer die Einführung in
die bildende Kunst fruchtbar in den Bereich ihres Faches einbeziehen
können, das aufzuzeigen ist nicht meines Amtes.

III.
Anders hegt die Sache bei denjenigen Mittelschulen, die vermöge

ihres Aufbaues und ihrer Ziele für dieses Fach Raum bieten. Es
werden das nur wenige Schulen sein, vorzugsweise höhere Mädchenschulen,

die sich allgemeine Frauenbildung zum Ziele setzen. Hier ist
es Recht und Pflicht, der Einführung in die bildende Kunst eine
besondere Stätte anzuweisen. Denn, wie oben angedeutet, bietet sie

Anlass, nicht nur in Probleme der künstlerischen Form einzuführen,
sondern zum künstlerischen Erleben hinzuführen, nicht nur von
ästhetischen, sondern auch von psychologischen, religiösen,
philosophischen, historischen Fragen zu sprechen.

Auch für diese Schulen ist der Name Kunstgeschichte nicht
angebracht. Denn die Ziele dieses Faches — das muss in erster Linie
betont werden — sind völlig andere, als die Ziele des kunstgeschichtlichen

Studiums an der Universität. Wir haben auf der Mittelschule
keine Kunsthistoriker auszubilden. Der Mittelschullehrer soll eine

tüchtige kunstgeschichthche Bildung besitzen, aber er soU auch den
Mut und die Einsicht haben, die eigenthch kunstgeschichthche Arbeit
in der Mittelschule auf der Seite zu lassen. Kontroversen über das

Leben eines Künstlers, über die Zahl der echten, zweifelhaften und
unechten Werke, eingehende Untersuchungen über die historischen
Einflüsse und die Nachwirkungen einer künstlerischen Erscheinung gehören
nicht auf die Mittelschule. Der Lehrer hat stets im Auge zu behalten,
dass er der allgemeinen Bildung und nicht der kunsthistorischen
Wissenschaft zu dienen hat.

Auf welchem Wege er sein Ziel erreichen will, hängt von seiner

persönlichen Einstellung ab. Gerade das macht den Reiz dieses Faches

aus, dass jeder seinen Weg finden muss. Damit salviere ich mich
gegenüber dem Anspruch, in diesen Ausführungen eine Methodik des

kunstgeschichtlichen Unterrichts geben zu wollen. Kein Fach
(ausgenommen vielleicht der Unterricht in der Muttersprache) widerstrebt



— 327 —

in ähnlichem Masse einer allgemein gültigen Methodik, keines ist so
stark durch die persönliche Eigenart des Lehrenden bedingt.

Man kann den historischen Weg wählen. Er bietet den Vorteil,

dass er dem Gedankengang einen festen Rückhalt gibt, dass er
an die Entwicklung anschliesst, die der Schüler aus den Geschichtsstunden

kennt. Aber er enthält auch die Gefahr, zu stark zu
historischer Wertung zu verlocken, zu stark sich durch das historische
Detail fangen zu lassen. Man begegnet ihr zunächst so, dass man im
aUgemeinen auf Fragen biographischer Natur verzichtet. Man denke

daran, dass man nicht den Verlauf des Lebens des Ghirlandajo zu
geben hat, sondern den Bestandteil, den Ghirlandajo zur Kunst des

Quatrocento hefert. Nur um die Physiognomie der Epoche, nicht um
die Physiognomie des einzelnen Künstlers ist es uns im allgemeinen zu
tun. Wie sie aus den Kunstwerken der Künstler abgelesen werden
kann, das haben uns Wölffhns Bücher gelehrt. Seine Gegenüberstellung
von Früh- und Hochrenaissance in der „klassischen Kunst", der
Renaissance und des Barock in dem gleichnamigen Frühwerk und vor
allem in den klassischen „Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen"
zeigen deutlich, wie fruchtbar mit Hilfe der vergleichenden Methode
das künstlerische Wesen einer ganzen Epoche erfasst werden kann.

Aber auch diese Arbeit ist in ihrem Endziel Kunstgeschichte.
Unser Fach hat aber mehr zu geben : es muss Einsicht in den
psychologischen Zusammenhang zwischen Kunstwerk und Künstler bieten,
es muss eine Erziehung zum richtigen Sehen, daher Verständnis für
die künstlerische Form schaffen. Dazu bietet die eingehende Behandlung

bedeutender Künstler Anlass. Denn da wo Leben und Werke
eines Meisters zu einlässhcher Behandlung verlocken, werden wir
jenen historisch orientierten Weg unterbrechen und diesen Aufgaben
gerecht zu werden suchen.

Ich kann mir aber auch denken, dass man grundsätzlich auf den
historischen Gang verzichtet, und den Weg einer motivischen
Behandlung einschlägt. Man wird dann so vorgehen, dass man die
Entwicklung eines Motivs zum Thema macht, so wie es etwa Bulle in
seinem Tafelwerk „Der schöne Mensch im Altertum", das die
griechische Kunst nach dem Motiv des stehenden Mannes, der bewegten
Stellung, der bekleideten Frau, der nackten Frau usw. behandelt,
versucht hat.1) Dieses Vorgehen hat ja wohl den Nachteil, dass es vom
tiefsten Ursprung des Kunstwerkes, vom schöpferischen Erlebnis

Auch das populär gehaltene Buch von Paul Brandt „Sehen und Erkennen"
(Verlag Hirt-Leipzig) kann bei der Auswahl der Jlotive gute Dienste tun.



— 328 —

abführt, dass es den Schein erweckt, als sei das künstlerische Schaffen
ein rationaler Vorgang, ein Errechnen der Wirkung. Aber der Nachteil

ist umgekehrt auch wieder ein Vorteil: Auge und Empfindung
des Schülers für die Form werden geschärft. Und das ist in hohem
Grade notwendig. Denn der unbefangene Mensch hat, wie oben
ausgeführt wurde, an sich schon die Neigung, sich an die künstlerische
Idee zu halten, und letzten Endes hat er recht. Aber er wird nie zum
wahren Verständnis des Kunst werkes durchdringen, wenn ihm nicht
die Bedeutung der Form einmal aufgegangen ist. Nichts ist so sehr

geeignet, dies herbeizuführen, als wenn man das Auge einmal daran
gewöhnt, von jeder Idee abzusehen, und sich auf die Formwerte, wie
Linie, kubische Masse, Beleuchtung, Farbe usw. einzustellen. Dann
erst spürt man, dass erst die Form es ist, die die künstlerische Idee
zum Kunstwerk gestaltet.

In Städten, die eine spezifische künstlerische Note aufweisen, mag
es nahe hegen, vom originalen Kunstwerk auszugehen und
die Einführung in die bildende Kunst auf Wanderungen durch Museen
und Kirchen und durch die Gassen der Stadt vorzunehmen. Der
Schüler wird so aufs schönste in den Kunstwillen der heimischen Welt
eingeführt; für tausend Schönheiten, die ihn alltäglich dünkten, gehen
ihm die Augen auf. Freilich, die Kunst einer solchen Stadt muss
schon reich und bedeutend sein, wenn die Welt, die sich dem Schüler
öffnen soll, nicht eng und klein sein soll, wenn er nicht den Blick ins
Weite vermissen soll.

So lassen sich verschiedene Arten des Vorgehens denken, und
mit jeder lässt sich fruchtbar arbeiten, wenn es der Lehrende
versteht, die Vorteile der Methode lebendig zu machen.

IV.
Welchen Weg immer man auch einschlagen möge, man hüte sich

vor der deduktiven Methode. Wenn irgendwo, so ist es hier
notwendig, von der Anschauung auszugehen. Wenn es uns gelingt, den
Schüler irgendeinen kunstgeschichtlichen Begriff aus eigener Anschauung

finden zu lassen, so haben wir mehr getan, als wenn wir den
schönsten Vortrag halten.

Dabei steht die Frage nach dem Anschauungsmaterial im Vordergrund.

Heute hat sich die Arbeit mit dem Diapositiv durchgesetzt.
In der Tat bietet diese Arbeitsmethode grosse Vorteile. Früher, als

man mit Photographien arbeiten musste, konnten nur die Schüler
in der vordersten Reihe die Bilder erkennen, und den andern kamen



— 329 —

sie erst zu Gesicht, wenn der Lehrer längst von anderen Dingen sprach.
Heute sieht die ganze Klasse das Bild, gross und eindrucksvoll, zur
selben Zeit. Zugleich schafft die Dunkelheit eine Konzentration,
deren Wert nicht zu unterschätzen ist. Wie leicht kann das Kunstwerk

zu Auge und Herz sprechen, wenn nichts mehr ablenken kann.
Aber diese Arbeitsweise hat auch Nachteile. Erstlich schliesst das

Diapositivbild die direkte Vergleichung aus, vorausgesetzt, dass man
— was sich die Schule wohl selten wird leisten können — nicht zwei
Apparate zur Verfügung hat, und doch beruht jede fruchtbare Arbeit
auf diesem Gebiete auf der Vergleichung. Und zweitens geht der
Eindruck der Diapositivbilder vorüber; ein Bild löst das andere, ein
Eindruck den andern ab. Der Schüler sollte aber das Vergleichs-
material kennen, wenn er in die Stunde kommt. Auch setzt sich
manches Werk erst bei längerem Betrachten durch. So sollten die
Bilder, mit denen der Lehrer in der Stunde arbeiten will, in
Photographien oder sonstigen guten Reproduktionen an den Wänden des

Klassenzimmers hangen, die Eindrücke der Diapositive vorbereitend
und wiederum ausklingen lassend. Erst so, wenn man den Schüler
zwingt, seine Eindrücke fortwährend an der Beobachtung zu
kontrollieren, nichts zu sagen, was er nicht wirklich gesehen hat, kann
man der Hauptgefahr, die die Beschäftigung mit der Kunst in sich
schhesst, begegnen: dem Unisichwerfen mit grossen Worten. Denn
jede Vergleichung zwingt den Schüler in die Anschauung hinein. Lege
ich z. B. Michelangelos Pietà vor, so werde ich von den Schülern
rasch die schönsten Worte über den Adel der Linie, die Geschlossenheit

der Gruppe, die Tiefe des seelischen Ausdrucks zu hören
bekommen; denn zu einem Werk der einfühlenden Kunst finden wir
rasch den Zugang. Es gibt wenig Schüler, die, bevor sie ihren
Eindruck aussprechen, sorgfältig untersuchen, ob die gerühmten Vorzüge
wirklich aUe vorhanden sind, und ob sie dem Thema wirklich angepasst
sind. Stelle ich aber eine Pietà der nordischen Kunst, etwra die
oberbayrische Madonna vom Frankfurter Städtischen Museum, dem
italienischen Werk gegenüber, so wird sich der Schüler bewusst, dass
das gleiche Thema auch anders erlebt und daher anders ausgesprochen
werden kann, dass es im Norden in harter Linienführung, in
unharmonischer Komposition, mit verzerrtem Gesichtsausdruck
wiedergegeben worden ist. Er fängt an zu verstehen, dass er nicht einfach
jedes Bild, das man ihm vorlegt, irgendwie zu rühmen hat, sondern
dass er überlegen muss, welche Art des künstlerischen Formausdrucks
der Idee des Kunstwerks in höherem Masse konform ist. Stelle ich



— 330 —

nun erst noch die unvollendete Pietà des 75jährigen Michelangelo vom
Rondaninimuseum mit ihrer schwerfälligen Komposition und dem
Ausdruck trübenKummers, der auf dem Gesichte derMadonna lastet, neben
das Jugendwerk, und zeige ich damit, wie der Künstler selber im Alter
gegen das harmonische Ideal der Jugendzeit protestiert, so muss der
Schüler stutzig werden. Und das Stutzig-werden ist der eigenthch
fruchtbare Moment im Unterricht. Er entscheidet sich vielleicht,
weil er innerlich so veranlagt ist, auch jetzt noch für das harmonische
Ideal und spricht mit Überzeugung vom Adel der Linie, von der
Geschlossenheit der Gruppe, wenn er auch vielleicht nicht mehr
von der Tiefe des seelischen Ausdrucks zu sprechen wagt, aber jetzt
sind es Ausdrücke, die ihm nicht mehr leicht und unbedacht von den

Lippen springen, sondern Ausdrücke, die von der Anschauung
gesättigt, von der Überzeugung getragen sind.

So wird das Diapositiv nie die andern Reproduktionen überflüssig
machen.

Aber beide, Diapositive und Abbildungsmaterial, sind
Reproduktionen, fälschen also irgendwie das Kunstwerk. Sie erlauben wohl
LTntersuchungen aller Art, vermögen aber nur selten die Haltung
des Betrachters zum vollen Nacherleben dessen, was der Künstler an
Erlebnisgehalt hineingelegt hat, zu steigern; der Hauch des Unmittelbaren,

der auch dem bescheidensten Kunstwerk, der auch dem
kunstgewerblichen Gebilde seinen Reiz verleiht, ist dahin. Wer hat es

mcht erlebt, dass ihn ein einfacher Schnitzaltar in einem gotischen
Bergkirchlein, inmitten der Umgebung, für die er geschaffen war,
stärker ergriff, als die Abbildung eines noch so grossen Meisterwerkes!
Der Zauber des Originals sohte unsern Schülern auch dann und wann
zum Bewusstsein kommen. Nicht in erster Linie im Museum. Denn
auch das Museum ist nicht der Ort, wo das Kunstwerk zu seiner vollen
Wirkung kommt. Die Exkursion muss als Ergänzung zum kunst-
geschichtlichen Unterricht hinzukommen. Ich habe noch jedes Mal,
wo ich nach Königsfelden gegangen bin, den Eindruck gewonnen,
dass die Schüler an den Glasgemälden nicht nur ein antiquarisches
Interesse, wie man es jedem älteren Kunstwerk entgegenbringt, nahmen,
sondern dass sie einen tiefen unmittelbaren Eindruck davontrugen,
wie ihn kein Diapositiv und keine Abbildung hervorzubringen vermag.
Was bedeutet Matthias Grünewald ohne die Farben? Und welche

farbige Reproduktion vermöchte je den Farbenrausch des Auf-
erstehungsbildes auch nur annähernd wiederzugeben? Jene zarten
Übergänge vom Dunkelblau des nächtlichen Himmels bis zum strahlen-



— 331 —

weissen Kern des Nimbus werden in der Reproduktion leicht zu
schreienden, hässhchen FarbenWirkungen. Die Fahrt nachKolmar zum
Isenheimer Altar muss den Schülern zu einem Erlebnis werden, das

der Höhepunkt des ganzen Unterrichts werden kann.
Eine weitere Gefahr, zu der die Arbeit mit dem Diapositiv leicht

" verführt, ist die des Zuvielzeigens. Je grösser die Diapositivsammlung
ist, die die Schule besitzt— und sie muss gross sein, weil man zu
Vergleichungszwecken aus reichem Material muss auswählen können —,
desto grösser ist die Versuchung, ahes zu zeigen, was man vom
betreffenden Künstler besitzt. Das kunsthistorische Interesse des

Lehrers wird sich immer wieder leicht in die pädagogischen Absichten
des Faches hineindrängen. In vereinzelten Fähen sicherlich nicht ohne
Schaden. Überwuchert es, so geht der Sinn des Faches verloren.

Denn wenn das die Folge dieser „Einführung in die bildende
Kunst" wäre, dass unsere Schüler und Schülerinnen wieder mit einer
neuen Summe von Wissensstoff beschwert ins Leben hineintreten
würden, so hätte man besser darauf verzichtet. Denn nicht Menschen,
die mehr wissen, sondern solche, die sich als selbständige Persönlichkeiten

im Leben zurechtfinden, Menschen, die auch in den Dingen
der Kunst nicht auf jede neue Mode hereinfallen, und doch nicht um
der Vergangenheit willen die Gegenwart preisgeben, Menschen, die
das Wesentliche vom Unwesentlichen, das Gehaltvolle vom
Lärmmachenden, den Ewigkeitswert vom Zeitwert zu sondern wissen, die
sind es, die wir nötig haben. Wenn unser Fach an der Erziehung
solcher Menschen mithelfen kann, so hat es sich gerechtfertigt.

Freie geistige Schularbeit.
Vor zehn Jahren schrieb Georg Kerschensteiner: „Bücher,

Schriften und Reden über die Arbeitsschule haben wir jetzt genug.
Gute Beispiele dagegen verschwindend wenige." Beispiele dieser
Art haben die fünfhundert Lehrer, Schulleiter, Studierende, die im
vergangenen Winter die Leipziger pädagogische Woche mitmachten,
an der „Zweiten Höheren Mädchenschule mit Lehrerinnenseminar''
auf ahen Gebieten des lateinlosen Mädchenunterrichts in reicher Fülle
zu sehen bekommen. Der Ertrag dieses eigenartigen Kurses : Vorträge
der Lehrer, zum Teil in gekürzter Fassung, und Lektionsskizzen mit
grundlegender Einleitung des Herausgebers, füllt einen 300 Seiten
starken Band, der ohne Zweifel zum Originellsten und Fruchtbarsten
gehört, was über die Kunst des Uhterrichtens je gesagt worden ist.1)

*) Freie geistige Schularbeit in Theorie und Praxis. Im Auftrage des
Zentralinstituts für Erziehung und Unterricht herausgegeben von Prof. Dr. Hugo Gaudig.
2. Aufl. Breslau 1922, Ferd. Hirt.


	Die Kunstgeschichte in der Mittelschule

