
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 9

Artikel: Zur Kritik der Psychanalyse : 2. Teil

Autor: Suter, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 262 —

Zur Kritik der Psychanalyse.
Von Privatdozent Dr. J. Suter, Zürich.

II.
Die Psychanalyse begeht den Fehler, die Erklärung der

Tatsachen, mit denen sie bekannt geworden ist, zu weit herzuholen.
Statt sich über die Verhältnisse des Gedächtnisses in der zuständigen
Wissenschaft gründlich zu orientieren, führt sie kurzerhand den neuen
Begriff des Symboles in die Psychologie ein. Das ruft natürlich der
Frage: Symbol für was? Die zureichende psychologische Analyse
hätte so klar, wie man es nur wünschen kann, dargetan, dass diese
„Symbole" sich auf Erlebnisse beziehen, also auf Bewusstseins-
tatsachen; statt dessen werden sie ebenso kurzerhand auf das
„Unbewusste" bezogen. Einer Versuchsperson kann der
Gedächtniszusammenhang entgehen, dem Versuchsleiter muss er aber auffallen,
wenn er den Erlebnissen im Experiment nachgeht. Dann findet er
kein geheimnisvolles, der Psychologie fremdes Unbewusstes vor,
und auch keine „Libido", wenn er sich nicht das wissenschaftrieh
bedenkliche Vergnügen leisten will, die Gefühle, auf die er stösst,
mit einem neuen, irreführenden Namen zu bezeichnen. Dagegen
findet er ausgedehntere Erlebniszusammenhänge vor, als es auf den
ersten Blick schien, und die altbekannte Tatsache, dass sie in die
Gegenwart hinein fortwirken können, ohne dass alles in ursprünglicher

Klarheit vor Augen zu bleiben braucht. Bei der notorischen
Schwäche des menschlichen Gedächtnisses ist es die Regel, dass
immer nur wenige Einfälle den früheren Erlebnisreichtum repräsentieren.

Welche es sind, hängt von dem ab, was uns am stärksten
oder am eigenartigsten anspricht. Darum kann nicht selten auch
scheinbar Nebensächliches eine grössere Rolle spielen und sich mit
späteren neuen Eindrücken so verweben, dass der Uneingeweihte
vor Rätseln zu stehen glaubt. Wenn aber die begleitenden Gefühle,
in denen alles Weitere gewissermassen zerstreut enthalten ist, analysiert

werden können, so findet sich der Schlüssel zu diesen Rätseln
ganz einfach in Form der sich daraus verdeutlichenden
Erinnerungsvorstellungen. In Wahrheit verfährt der Psychanalytiker nicht
anders. Er lässt die Versuchsperson unter dem Eindruck eines von
ihr gelieferten Reizes, der ihm für frühere Erlebnisse charakteristisch
erscheint, mit dem reagieren, was ihr gerade einfällt. Aus der
zugehörigen Gefühlslage heraus kommt natürlich vorzugsweise eine
Reaktion, die ihr, d. h. dem entsprechenden früheren Erlebnis,
entspricht. Dieser Zusammenhang ist der Versuchsperson im Augenblick
meistens nicht bewusst; er wird es erst, wenn die Erinnerungszusammenhänge

sich zu verdeutlichen beginnen. Gibt ihr das angebohrte
Stück Vergangenheit keinen Grund zur Verheimlichung, so geht die
Reaktion glatt vonstatten. Handelt es sich aber um ein Erlebnis.
das sie nicht gerne preisgibt, so tritt der in den psychanalytischen
Schriften immer mit besonderem Nachdruck erwähnte „Widerstand"



— 263 —

-der Versuchsperson auf, den der Versuchsleiter zu überwinden habe.
In solchen Fällen müsse er ihr Vertrauen zu gewinnen suchen und
nötigenfalls die Versuche entsprechend ausdehnen. Man sieht: das
ganze Verfahren der sogenannten Entzifferung oder Deutung der
Symbole besteht, abgesehen von der Verquickung mit der Theorie,
in einfachen, bestimmt gerichteten Gedächtnisexperimenten.

Wohin die Symbolik führen musste, lehrt ein Blick auf ihre
Konsequenzen. Entweder gilt nur ein beschränkter Teil der Bewusst-
seinsinhalte als Symbole, und zwar für die allein nachweisbaren,
ausgedehnteren Erlebniszusammenhänge, denen sie angehören. Dann
erklärt sich der Begriff Symbol als ein psychologischer Hilfsbegriff,
der lediglich auf jene ausgedehnteren Zusammenhänge hindeutet.
Mit seiner Eignung als Grundlage einer neuen Theorie wäre es vorbei.
Die heute noch in eigener Aufmachung marschierende Psychanalyse
musste der wissenschaftlichen Erfahrungspsychologie das Feld räumen.
Oder es wird mit der Symbolik ganz Ernst gemacht und das, was
gewissen Bewusstseinsinhalten zuerkannt wird, auch allen anderen
zuerkannt. Dann wird aber folgerichtig alles menschliche Erleben
ohne Ausnahme zum Symbol, die Wahrnehmungen und Empfindungen
ebensogut wie die Vorstellungen, Gefühle und alles, was man psychologisch

an Tatsächlichem begrifflich noch unterscheiden zu können
glaubt. In diesem Falle würde die Theorie vom Unbewussten aber
bald entweder an metaphysischer Haltlosigkeit zugrundegehen, oder
am Widerspruch zwischen der gewöhnlichen, „symbolischen"
Erfahrung und jener transzendenten, die als unbewusste niemals zur
Erfahrung werden könnte; denn würde sie es, so würde sie ja zur
Bewusstseinstatsache, womit alles wieder auf eine gewöhnliche
Erfahrungspsychologie, wie man sie schon längst kennt, hinausläuft.
Die psychanalytischen Theoretiker haben sich bis heute mit
Unbestimmtheiten, teils über den Geltungsbereich der Symbolik, teils
über den Grundbegriff des Unbewussten. über dieses Dilemma
hinweggeholfen, können ihm aber auf die Dauer nicht entgehen. Die
Praxis hat es in dieser Hinsicht etwas leichter. Stösst sie bei ihren
Versuchspersonen auf ungelöste seelische Konflikte, so kann sie sich
damit begnügen, mit ihrem Rat einzugreifen, ohne sich den Kopf
darüber zu zerbrechen, ob das, was aus der Vergangenheit ans Tageslicht

kommt, wirklich das grosse Unbewusste ist, und wie es zu
definieren sei. Wenn sie wollte, so könnte sie sich darauf beschränken,
experimentelle Gedächtnisforschung zu sein. Durch die sklavische
Unterordnung unter die Theorie begibt sie sich aber dieses Vorteiles.
Denn diese zwingt sie nun, nicht eher zu ruhen, als bis sie in jedem
einzelnen Falle auf jene Komplexe gestossen ist oder gestossen zu
sein glaubt, auf die der Theorie gemäss alles zurückführbar ist. Geben
sie sich in den Reaktionen nicht zu erkennen, so wird im Verlass
auf die Theorie gedeutet und umgedeutet, bis die Sache zu stimmen
scheint. Hier beginnt jene tendenziös arbeitende Scheinlogik, die
sich bis zur völligen Verdrehung der psychischen Tatsachen versteigt.
Vorstellungen von Länglichem, Spitzem, Stechendem und dgl. werden



— 264 —

als Symbole männlicher, umgekehrt Vertiefungen, Wölbungen u. a.
als Symbole weiblicher Sexualorgane betrachtet. Die Gefühle, die
sich auf Angehörige des anderen Geschlechtes beziehen, sind
verkappte Sexualgefühle. Ein bekannter Psychanalytiker (Pfister, Die
psychanalytische Methode, S. 308) verrät dem Leser, dass beispielsweise

die Vorstellung des Bahnhofes, in den die Züge ein- und
ausfahren, ein ungemein häufiges Sexualsymbol des Traumlebens sei.
Die Kindesliebe wird auf Ödipuskomplexe zurückgeführt, Geschwisterliebe

auf Inzestmotive u. s. f. Sicher gibt es vereinzelte Verirrungen
menschlichen Fühlens, auf die solche Interpretationen ausnahmsweise
zutreffen mögen; abnorm gesteigerte Sexualität kann zweifellos
vorübergehend alles in ihrem Bereich durch diese Brille überreizter
Begierde und Phantasie betrachten. Das berechtigt aber noch nicht
einmal zur Behauptung, dass diese Betrachtungsweise für solche
Menschen überhaupt typisch sei und noch weniger dazu, frühe
Kindheitserlebnisse, die bekanntlich oft stark im Bewusstsein des
Erwachsenen nachwirken, als „infantile" Sexualität jener Art zu
interpretieren. Nun gar das menschliche Erleben überhaupt nach solchen
Gesichtspunkten umzudeuten, bedeutet eine Vergewaltigung der
Tatsachen, die wissenschaftlich nicht mehr ernst genommen werden
kann.1)

Die psychanalytische Theorie beruht auf der Verallgemeinerung
einer verhältnismässig kleinen Zahl von Beobachtungen über die
Repräsentation grösserer seelischer Zusammenhänge im Gebiete des
sexuellen Erlebens durch einzelne, scheinbar symbolische Momente.
Der Widerspruch dieser Verallgemeinerung mit den unverhältnis-
mässig zahlreicheren anderen psychologischen Beobachtungen beweist
ihre Unzulässigkeit. Und die Möglichkeit der einfacheren, im
Einklang mit der gesicherten Erkenntnis der wissenschaftlichen Psychologie

befindlichen Erklärung der beobachteten Erscheinungen macht
die psychanalytische Theorie ganz hinfällig.

Dieser Kritik gegenüber kann sich die Psychanalyse aber doch auf
zahlreiche, unbestreitbare praktische Erfolge berufen. Worin liegt
die Ursache dieser Erfolge?

Hier liegt der interessante Sachverhalt vor, dass die
Psychanalyse sich über ihr eigenes Verhalten täuscht. Sie glaubt die
Früchte ihrer Arbeit der objektiven Sammlung von Einfällen der
Versuchspersonen zu verdanken und bucht die Übereinstimmung der
sich ihr scheinbar aufdrängenden Deutung mit ihrer Theorie
zugunsten dieser Theorie. In Wirklichkeit sammelt aber der Psych-

*) Verfasser dieser Zeilen hat die psyehanalytische Methode nach den Anweisungen,
die die Literatur gibt, in einer Reihe experimenteller Versuche sorgfältig ausprobiert
und dabei Einblicke in die Vergangenheit der Versuchspersonen erhalten, die teilweise
ausserordentlich fein und poetisch anmuteten, namentlich jene, die sich auf die Kindheit

bezogen. Er fand aber keine triftigen Gründe, die zu Umdeutungen auf Sexualität
oder Libido berechtigt hätten, trotzdem die Analyse erst dann Halt machte, wenn die
Erinnerungstatsachen samt ihren Gefühlslagen so eingehend als möglieh klar gelegt
waren.



— 265 —

analytiker nicht beliebige Reaktionen von seinen Versuchspersonen, i

wie es den Anschein hat, um nachher zuzusehen, welche Deutung
sie ihm nahelegen. Sondern er verfolgt bei seinen Experimenten
hartnäckig jene Linie, die ihm seine Theorie vorzeichnet und zwar
solange, bis er mit jener Sphäre bekannt wird, die zum Begriff der
Libido passt. Bei hinreichender, zielbewusster Ausdauer lassen sich
natürlich immer früher oder später Anhaltspunkte finden, die in
dieser Richtung planmässig weiterverfolgt werden können. Da kann
es nicht wundern, wenn der in guten Treuen von seiner Theorie
geleitete Analytiker bei seinen entweder männlichen oder weiblichen
Versuchspersonen schliesslich auch jene Gefühle und Begehren
entdeckt, die naturgemäss keinem Menschen ganz fremd sind. Wenn
nötig, hilft die die Aussagen entsprechend kombinierende Deutung
des Versuchsleiters absichtlich oder unabsichtlich suggestiv nach,
bis die Versuchsperson einigermassen beipflichten kann. Und wenn
selbst das versagen sollte, so bleibt immer noch die Möglichkeit übrig,
die Einfälle nach bewährtem Verfahren umzudeuten. So wird
zunächst die Sexualität oder die Libido in den Mittelpunkt der Analyse
gezogen. Zum weiteren, praktischen Erfolg führt nun eine allseits
zugestandene sogenannte Nebenerscheinung der Analyse. Sie besteht
darin, dass die Versuchsperson, wenn sie einmal so weit ist, dass sie
ohne innere Widerstände reagiert, ihre Libido für gewöhnlich dem
Analytiker zuwendet. Darum hat dieser vorschriftsgemäss zwei
Hauptaufgaben zu bewältigen. Die erste besteht in der Analyse,
wenn nötig mit Beseitigung der inneren Hemmungen der Versuchsperson.

Die zweite besteht in der Ablenkung der Libido von seiner
Person und die Überführung auf individuell wertvolle oder soziale
Lebensziele. Es liegt nun wohl auf der Hand, dass mit dem Schwinden
des Widerstandes gegen die Kundgabe intimer, namentlich sexueller
Momente ein Vertrauensverhältnis zum Psychanalytiker entsteht,
das bei wohlwollender Besprechung solcher Fragen, in der Absicht,
der Versuchsperson ihrer kund gewordenen Natur entsprechend, aus
ihren Konflikten zu helfen, leicht zu einer „Zuwendung der Libido"
zum Versuchsleiter führt. Denn die Hinlenkung des Interesses auf
persönliche sexuelle Probleme wirkt unter solchen Umständen
naturgemäss schon einigermassen anregend; zudem ist die Richtung auf
den Analytiker auch die nächstliegende. Selbstverständlich kann
hier guter, von hohem Ernst getragener Rat Gutes wirken, vorhandene
Konflikte lösen helfen, Konflikten vorbeugen und Lebensfreude
bewirken. Solche Erfolge bleiben unbestritten. Entscheidend dafür
ist allerdings die Persönlichkeit des Psychanalytikers. Mit der Theorie
und der Wissenschaftlichkeit der Methode hat das weniger zu tun,
als mit dem Vertrauensverhältnis und dem Rat oder der Suggestion
des Versuchsleiters, der im gegenseitigen Verhältnis natürlich die
überlegenere Rolle spielt als der Seelsorger, vor dem die intimen
Regungen auszubreiten sind. Auch für viele andere Fälle, wo
Vergessen und Erinnerungstäuschungen zu belangloseren Störungen
führen, ist ein gewisser Erfolg vorauszusehen. Denn mit der Auf-



— 266 —

frischung des Gedächtnisses und der gegenseitigen Aussprache, unterstützt

durch die suggestive Wirkung der Autorität des Versuchsleiters,
kann mancher eingeschlichene Auffassungsfehler berichtigt und
behoben werden. Aber auch daran ist die psychanalytische Theorie
unschuldig. Jede andere Methode, die dem Gedächtnis und der
Überlegung des Mitmenschen aufhilft, kann die gleichen Dienste
leisten. Liest man weiter die in der psychanalytischen Literatur
zahlreich eingefügten Beispiele durch, wo die Interpretation zur
richtigen Einsicht und anschliessend zur Genesung geführt haben
soll, so erweckt eine recht grosse Zahl davon nicht nur Zweifel an der
Richtigkeit der Deutungen, sondern zugleich auch den Verdacht,
dass für die Genesungen andere Momente wesentlicher waren, als die
spontanen Reaktionen der Versuchspersonen. Den Erfolgen der
Psychanalyse stehen übrigens auch Misserfolge gegenüber. Aus der
Praxis sind verschiedentlich Fälle bekannt geworden, wo die
psychanalytische Behandlung den Versuchspersonen zum Schaden gereichte.
Aus allem geht hervor, dass die Persönlichkeit des Analytikers in
dem Vertrauensverhältnis zu seinen Versuchspersonen die entscheidende

Rolle spielt. Wie er es fertig bringt, sie zum Rsden über ihre
Vergangenheit und insbesondere über ihre sexuellen Konflikte-zu
bringen, ist dem gegenüber untergeordnet. Es hat sich lediglich
erwiesen, dass die psychanalytische Methode, unbeschadet der grossen
Gefahren, die sie einschliesst, und der dargelegten wissenschaftlichen
Unhaltbarkeit der Theorie, auch dazu beitragen kann, dann und
wann sogar verhältnismässig rasch und zuverlässig.

Darin steckt ein nicht zu unterschätzendes positives Moment.
Methodologisch betrachtet kann der Psychanalytiker, wenn er den
Rahmen der Erfahrung nicht überschreitet, sich rühmen, das bisher
übliche Verfahren der gewöhnlichen Beobachtung und der Aussprache
mit den Mitmenschen durch ein teilweise besser wirksames,
experimentelles zu ersetzen oder mindestens zu ergänzen. Das ist
unbestreitbar. Die Beobachtung kann durch das richtig organisierte
Experiment jedenfalls eine Förderung erfahren. Die wissenschaftliche

Psychologie hat sich bis heute, wie gesagt, in der Hauptsache
mit der Erkenntnis der Gesetzmässigkeiten des geistigen Lebens und
der Entwicklung befasst. Ihr weittragendstes Instrument, das
Experiment, hat sie fast ausschliesslich nur für diese allgemeinen Zwecke
benützt. Die Psychanalyse kann es sich als Verdienst anrechnen,
durch Wort und Tat auf den möglichen Wert des psychologischen
Experimentes im Dienste der Entwicklung der einzelnen Individuen
aufmerksam gemacht zu haben, wie es ihr sicher auch als Verdienst
angerechnet werden kann, dass sie dem sexuellen Moment so
eingehend nachgespürt hat. Denn schliesslich ist auch das ein Stück
praktisch bedeutsamer Tatsachenforschung, das abgeklärt werden
muss. Auf der andern Seite hat die Psychanalyse aber unfreiwillig
auch gezeigt, wie gefährlich psychologische Analysen unter der
Herrschaft unrichtiger Ideen sein können. Wenn das an sich schon subtile
psychologische Experiment als Hilfsmittel wertvolle Dienste leisten



— 267 —

soll, so bedarf es unbedingt des sachkundigen Verständnisses und der
Schulung der Versuchsleiter. Das gilt ganz besonders auch für die
Durchleuchtung der stark mit dem Gefühlsleben verwachsenen irrigen
und schädlichen Ideen, wie sie bei jedem Jugendlichen Zustandekommen

können. Nur ist zu beachten, dass die klar orientierte
Erziehung und die mit ihr Schritt haltende systematische Beobachtung

des Pädagogen allein schon Grosses darin leisten kann. Das
übersieht die Psychanalyse, wenn sie einerseits die gewöhnliche
Beobachtung und andererseits die Bedeutung der wissenschaftlichen
Psychologie dafür niedrig einschätzt. Denn die Pädagogen von heute
sind nicht mehr die von systematisch-psychologischer Einsicht
ungetrübten Menschen von ehedem, sondern geschulte Beobachter,
durch die die allgemeinen psychologischen Erkenntnisse den
Heranwachsenden individuell direkt zugute kommen. Die Pädagogik kann
deshalb nicht nur ohne Psychanalyse auskommen, sondern in "der
Alltagspraxis schliesslich auch ohne Experiment, namentlich wenn
sie auf das auch von ihr geforderte Vertrauensverhältnis zwischen
Lehrer und Jugendlichen abstellen kann. Allerdings geht die
Entwicklung trotzdem unverkennbar auf die Verwendung immer feinerer,
leistungsfähigerer Methoden aus. Denn es gibt eben seelische
Verhältnisse, die der Beobachtung allein kaum oder nur schwer zugänglich

sind. Da liegt es am nächsten, an das psychologische Experiment
zu denken. Die auf ihm basierenden Anfänge der experimentellen
Pädagogik und ihre Früchte dürften bekannt sein. In der Form von
Intelligenz- und Begabungsfeststellungen geht das psychologische
Experiment neuerdings in einer praktisch wichtigen Richtung der
pädagogischen Anwendung entgegen. Dazu gesellen sich die durchaus
nicht allein stehenden Anregungen der Psychanalyse auf die
Nutzbarmachung der psychologischen Methoden für die seelischen Konflikte
der einzelnen Jugendlichen. Auch in dieser Richtung sind
Fortschritte und Abklärungen von seiten der wissenschaftlichen
pädagogischen Psychologie zu erwarten. Letzten Endes müssen sie dieses
Stahlbad passieren, weil sie allein, im Verein mit dem Praktiker, in
der Lage ist, den Sinn und den Umfang des Verwendungsbereiches
einerseits, die Fehlerquellen und Bedenklichkeiten andererseits kraft
der bei ihr konzentrierten, kritisch durchgearbeiteten Erfahrung zu
ersehen.

Unter dem allgemeinen Gesichtspunkt der Entwicklung von
Wissen und Leben kann die Psychanalyse nur als ein auf eigene Faust
in psychologischem Gebiet arbeitender Teilversuch experimenteller
Methodik betrachtet werden, der grundsätzlich ermunternd, noch mehr
aber vor Irrungen warnend wirkt. Im grossen Fluss der
psychologischen und pädagogischen Entwicklungsgeschichte ist ihr, ausser
der historischen, keine bleibende Existenz beschieden.

Etwas günstiger ist die Stellung der Psychanalyse in ihrer
ursprünglichen Heimat, der Psychiatrie. Das hängt mit den dort
herrschenden Verhältnissen zusammen. Die Psychiatrie ist ihren Weg
im grossen Ganzen seit jeher unabhängig von der Psychologie des



— 268 —

normalen Menschen gegangen. Ihre psychologischen Anschauungen
und Methoden weisen noch nicht jenen gegenseitig befruchtenden
Kontakt auf, wie ihn Psychologie und Pädagogik kennen. Dort wird
sich die Psychanalyse als ein Teilerfordernis experimenteller Methodik
in beschränktem Umfang vermutlich länger behaupten können.
Gewisse Erfolge bei Neurosen bestimmt bedingter Art sprechen dafür.
Zwar darf aus guten Gründen angenommen werden, dass ihr mit
fortschreitender Erkenntnis auch da nur die Rolle einer Vorläuferin
vollkommenerer, wirklich experimentalpsychologischer Methoden
beschieden sein wird.

Im Rückblick drängen sich zwei Momente von allgemeinem
pädagogischem Interesse auf. Als eine wichtige Ursache seelischer
Konfükte kann aus dem von der Psychanalyse beigebrachten
Tatsachenmaterial der Mangel an geistiger Klarheit und Wahrheit sich
und andern gegenüber ersehen werden. Das Bemänteln der eigenen
Gedanken und Gefühle, das Schauspielen und geistige Versteckspielen
bewirken auf die Dauer oder anlässlich tiefergehender Ereignisse
naturgemäss jene vom Ursprünglichen abweichenden „symbolischen"
Ideen und Gewohnheiten, die die geistige Gesundheit beeinträchtigen.
In dieser Richtung kann sich die Erziehung wohl noch grössere
Verdienste um die Heranwachsenden erwerben. Sodann dokumentiert
das ausserordentliche Vertrauensverhältnis, in das der Psychanahytiker
zu seinen Versuchspersonen treten kann, was der Pädagoge durch
weitgehende Teilnahme, auch ohne Psychanalyse, bei den ihm
Anvertrauten für ihre geistig gesunde und lebensfrohe Entwicklung
werden kann. Ein von der nötigen Einsicht getragener, froher Wille
kann bei hinreichender Ausdauer heute schon so viel erreichen, wie
die mit Fehlerquellen und Gefahren behaftete Psychanalyse. Ja noch
mehr. Denn das Ziel aller Erziehung liegt bekanntlich zuallerletzt
nicht in der Behebung von Konflikten, sondern vor allem in der Förderung

gesunder Entwicklung, die als solche zugleich auch die beste
Vorbeugung gegen seelische Konflikte ist. Die Psychanalyse ist für
die Pädagogik darum entbehrlich, ganz abgesehen von ihrem fiktiven
und gefährlichen Einschlag und — was auch nicht unwesentlich ist —
von der hohen Moral, die sie von ihren Praktikanten aus allgemeineren
Gründen verlangen muss, um überhaupt in Wirksamkeit treten zu
dürfen.

* **

Für die eingehendere Orientierung über die Psychanalyse durch
ihre Anhänger selbst können fürs erste dienen: 0. Pfister, Zum Kampf
um die Psychanalyse (Internationaler Psychanalytischer Verlag, 1920)
und „Bericht über die Fortschritte der Psychanalyse in den Jahren
1914 bis 1919" (ebenfalls Psychanalytischer Verlag, Wien, 1921).
Die weitere Literatur findet sich dort verzeichnet.


	Zur Kritik der Psychanalyse : 2. Teil

