
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 9

Artikel: Wundts Prinzipien der psychischen Kausalität : 1. Teil

Autor: Nef, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wundts Prinzipien der psychischen Kausalität.
Von Prof. Dr. Willi Xef, St. Gallen.

I.
Nach, der erkenntnistheoretischen Auffassung Wundts ist uns

zunächst die ganze Erfahrung als eine einheitliche gegeben, die nicht
in die beiden verschiedenen Erfahrungsgebiete der Natur und des

Geistes zerfällt, sondern die von verschiedenen Standpunkten der
Betrachtung aus der wissenschaftlichen Behandlung unterworfen
werden kann. Der naturwissenschaftliche Standpunkt der Betrachtung

abstrahiert von allen subjektiven Faktoren der Erfahrung, von
den Gefühlen, Affekten, Willensvorgängen und vor allem auch von
den Einpfindungsqualitäten, so dass den Objekten der Naturwissenschaft

nur mittelbare oder begriffliche Realität zukommt. Im Gegensatz

dazu ist der Standpunkt der Psychologie und damit aller
Geisteswissenschaften der unmittelbare, subjektive. Die innere Erfahrung

des Subjektes behält die unmittelbare Wirklichkeit, die ihr von
Anfang an zukommt, unverändert bei. Der psychologischen Betrachtung

sind die Erfahrungsobjekte unmittelbar anschaulich gegeben.1)
Nun ist der letzte Zweck aller Erkenntnis, ihr oberstes Ziel,

die widerspruchslose Verknüpfung alles Gegebenen. Die
wissenschaftliche Erkenntnis sucht alle Erfahrung in ein zusammenhängendes

System von Gründen und Folgen zu bringen.
Zeigen sich bei der logischen Bearbeitung der Erfahrungstatsachen
irgendwelche Lücken, so werden diese durch Hypothesen so lange
ausgefüllt, bis eine erweiterte Erfahrung oder eine schärfere logische
Bearbeitung der Erfahrung uns erlaubt, die Hypothesen durch
Tatsachen oder aus solchen gewonnenen Begriffe zu ersetzen.

In der Anwendung des logischen Prinzips des Grundes auf die
Tatsachen der Erfahrung besteht das Prinzip der Kausalität.
Sowohl die Naturwissenschaften als die Geisteswissenschaften stehen

unter diesem Grundprinzip aller Erkenntnis. In der Anwendung
aber auf Natur und Geist, auf Physik und Psychologie scheidet sich
das Kausalitätsprinzip in wesentlicher Art. Die einzelnen
Naturvorgänge, die im Verhältnis der Ursache und Wirkung zueinander
«tehen, sindquantitativ miteinander vergleichbar, und dieserUmstand

*) Tch sehe in diesen Ausführungen von der Angabe der zahlreichen
Belegstellen aus den Werken Wundts ab. Man wird diese in meiner Gesamtdarstellung

der Philosophie Wundts finden, die in absehbarer Zeit
erscheinen wird.

Schweiz. Tä&agog. Zeitschrift. 1922. jt



— 258 —

macht es denn auch möglich, dass man aus der Unsumme von
Bedingungen, unter denen ein Ereignis zustande kommt, einzelne herausgreifen

und als die eigentlichen Ursachen eines Vorganges ansprechen
kann. Darum ist das Grundprinzip aller Naturkausalität das der
Äquivalenz der nach Grund und Folge verbundenen
Ereignisse. Die Umwandlung einer Energieform in eine andere, z. B.
der Wärmeenergie in mechanische Energie geschieht stets in
äquivalenten Verhältnissen. Wenn die sonstigen Bedingungen eines

Vorganges eine Rückverwandlung möglich machen, so kann aus der
Energiegrösse B, die aus einer Energiegrösse A von anderer Form
gewonnen worden ist, diese Grösse selbst wiedergewonnen werden.
In zahlreichen Kraft- und Energiegleichungen sucht die Physik die
Relationen zwischen Ursachen und Wirkungen festzustellen.

Unter andern Bedingungen stehen Psychologie und
Geisteswissenschaften. Auch für die Psychologie ist es eine der wichtigsten
Aufgaben, die in den geistigen Vorgängen selbst begründeten kausalen
Prinzipien aufzufinden. Da nun aber der psychologische Standpunkt
der Betrachtung ein anderer ist, als der naturwissenschaftliche, so
ist von vornherein anzunehmen, dass die Prinzipien der psychischen
Kausalität nicht mit denjenigen der physischen Kausalität zusammenfallen.

In der Kausalbetrachtung der Naturwissenschaft geht man
in der Regel von der Ursache zur Wirkung hinüber. Der Weg ist ein
progressiver. Da die beiden Vorgänge quantitativ äquivalent sind,
so ist dieser Gang hier möglich. Anders ist es im geistigen Leben.
Hier haben wir es mit qualitativen Werten zu tun. Die Wirkungen
repräsentieren gegenüber den Ursachen eine Wertveränderung, eine

qualitative Umwandlung, so dass wir in der Regel aus den Ursachen
nicht die Wirkungen voraussagen können. Deshalb muss die
Psychologie kausal den umgekehrten Weg einschlagen, indem sie aus den

Erfolgen, aus den Wirkungen die Ursachen ableitet. Dieser regressive
Weg ist der der Zweckbetrachtung, von der alle Geisteswissenschaften

getragen sind.
Da die geistige Kausalität teleologischen Charakter besitzt,

so ordnet sie sich dem allgemeinen Entwicklungsprinzip unter. Das

Prinzip der Äquivalenz von Ursache und Wirkung hat im geistigen
Leben keine Gültigkeit, indem hier nicht quantitative Masse, sondern

qualitative Wertgrossen von ausschlaggebender Bedeutung sind.
Unter diesen Voraussetzungen lassen sich nun nach der Ansicht
Wundts folgende vier Grundprinzipien der geistigen
Kausalität unterscheiden: das Prinzip der schöpferischen Synthese.



— 259 —

das Prinzip der Heterogonie der Zwecke, das Prinzip der beziehenden

Analyse und das Prinzip der Verstärkung der Gegensätze.
Das Prinzip der schöpferischen Synthese sagt aus, ,,dass

jedes aus einer Summe psychischer Elemente entstehende Produkt
ein eigenartiges seelisches Gebilde ist, das zwar in seinen einzelnen
Eigenschaften in einer gesetzmässigen Abhängigkeitsbeziehung zu
seinen Elementen steht, dabei aber in seinem allgemeinen Wertgehalt
diese stets übertriflt. Die Resultante ist grösser an Wert als die
Summe ihrer sämtlichen Komponenten." In seiner einfachsten
Gestaltung begegnet uns dieses Prinzip bei der Bildung der
Sinnesvorstellungen. So ist der Klang mehr als die Summe seiner Teiltöne,
der Akkord setzt zu den Gefühlen der einzelnen Klänge noch den
Reichtum der Harmoniegefühle hinzu. Ähnlich ist jede räumliche
Vorstellung ein Produkt, das aus vielen Elementen hervorgegangen
ist, aber als neue Eigenschaft die räumliche Ordnung der Empfindungen

hinzubringt. Beim binokularen Sehen verschwinden die
gesonderten Bilder der beiden Sehorgane, um in dem gemeinsamen
Bilde die Vorstellung der körperlichen Tiefe entstehen zu lassen.
Das Gefühl einer Dissonanz mit einer sich anschliessenden Konsonanz
überschreitet weit den Gefühlswert der einzelnen Komponenten
dieses Gefühls. „Innerhalb der Willensvorgänge endlich erzeugt die
Vervielfältigung der Motive immer komplexere Formen des Wollens,
die wiederum als eigenartige psychische Produkte den einzelnen
Triebelementen gegenübertreten, aus denen sie sich zusammensetzen."
So sehen wir auf geistigem Gebiete, dass häufig kleine Ursachen
grosse Wirkungen erzeugen können.

Auch in den Entwicklungen der geistigen Gemeinschaft
spielt das Prinzip der schöpferischen Synthese oder des Wachstums
der Werte, wie Wundt dieses Prinzip auch nennt, eine grosse Rolle.
„Jeder steht mindestens in einigen, zumeist aber zahlreichen sich teils
konzentrisch umschliessenden, teils durchkreuzenden Lebenskreisen,
von denen er Einflüsse empfängt, um ihnen seinerseits wieder solche

zurückzugeben. Man möge hier durchaus nicht sogleich etwa an die
Wirkungen denken, die von hervorragenden Geistern oder Menschen
in bevorzugter Lebensstellung ausgehen. Gewiss gehören solche

Wirkungen zu den augenfälligsten und bedeutsamsten Beispielen
geistiger Kausalität; aber es bedarf ihrer wirklich nicht, um die
allgemeinen Gesetze geistiger Wechselwirkung bestätigt zu finden.
Sprache, Sitte und sonstige Gemeinschaft der Gefühle und
Vorstellungen bilden ein Gewebe von Beziehungen der mannigfaltigsten



— 260 —

Art. So arm ist kein Leben, dass es nicht in diesen Formen auf andere
mitbestimmend einwirkte und in der ungeheuren Arbeit des geistigen
Gesamtlebens als eine, wenn auch noch so kleine Teilkraft tätig wäre.
Alle die Übertragungen von Einem zum Andern, aus denen sich jenes
geistige Gesamtleben zusammensetzt, sind ebenso viele Quellen der

Vervielfältigung -und des Wachstums geistiger Kräfte. Geistiger
Erwerb kann niemals individuelles Eigentum bleiben. Indem er auf
andere übergeht, bleibt er aber gleichwohl dem ursprünglichen Besitzer
erhalten, und bei solchem Übergang vervielfältigt sich nicht bloss
sein ursprünglicher Inhalt, sondern er regt auch in jedem, dem er

mitgeteilt wird, neue geistige Kräfte an."
Eme Umformung des Resultantenprinzips ist das Prinzip der

H eterogonie der Zwecke. Es besagt, „dass bei einer
Willenshandlung und vor allem bei einer Kette untereinander verbundener
Wülenshandlungen die erreichten Erfolge in der Regel von den
ursprünglich vorhandenen Motiven abweichen, und dass in einer Reihe
solcher Handlungen fortan neue Motive aus den erreichten Erfolgen
hervorgehen." Die Richtigkeit dieses Prinzips zeigt sich so sehr
überall im individuellen wie im geschichtlichen Leben, dass es

überflüssig ist, hier spezielle Beispiele anzuführen. Aus dürftigen
Anfängen heraus entwickelt sich oft eine grosse Mannigfaltigkeit neuer
geistiger Werte, die nicht entstehen könnte, wenn nicht aus den jeweils
erreichten Zwecken neue reichere Motive hervorwüchsen und wenn
nicht unbeabsichtigte Nebenerfolge weitere Entwicklungen anregen
würden. Man kann nirgends eine ernstliche Arbeit vollbringen, man
kann im politischen, religiösen, sittlichen, pädagogischen Leben nichts
tun, das nicht mit einem unbeabsichtigten Nebenerfolg verbunden
wäre, aus dem heraus dann weder neue Zielsetzangen erwachsen
können.

Das Prinzip der psychischen Relationen bedeutet, „dass
die psychischen Elemente eines Produktes in inneren Beziehungen
zueinander stehen, aus denen das Produkt selbst mit Notwendigkeit
hervorgeht, während zugleich der allen psychischen Resultanten
zukommende Charakter der Neuschöpfung durch diese Beziehungen
motiviert wird." So stehen bei einem Klang, der aus gewissen
Tonempfindungen zusammengesetzt ist, die sogenannten Obertöne nach
ihrer Qualität und Intensität in bestimmten Relationen zueinander,
mit deren Veränderung auch das resultierende Produkt, die Klangfarbe,

sich ändert. Oder in einem rhythmischen Gebilde wirkt der
einzelne Takt bestimmend auf das ganze Gebilde ein, der Total-



— 261 —

eindruck wnkt aber auch wieder auf jedes einzelne Taktglied und
auf die Verhältnisse der Taktglieder zueinander ein. Besonders klar
zeigt sich die Ausprägung des Relationsprinzips in den komplexen
assoziativen und apperzeptiven Prozessen, wie z. B in den sprachlichen
Vorgängen, wo die Teile einer Gesamtvorstellung in ihre beziehenden
Relationen zueinander gesetzt werden, wie in das Verhältnis von
Subjekt und Prädikat, Nomen und Attribut, Verbum und Adverbium.
So trägt dieses Prinzip einen vorzugsweise analytischen Charakter,
doch steht es in fortwährender Wechselwirkung zum Prinzip der
schöpferischen Synthese.

Das Prinzip des Kontrastes endlich kann als eine Unterform
zu dem der psychischen Relationen betrachtet werden. Es kann
vorkommen, dass die in Relationen zueinander tretenden Glieder eines
Ganzen besondere Grenzwerte annehmen und zwar so, dass die
einzelnen Glieder entweder in einem starken qualitativen oder
quantitativen Gegensatz zueinander stehen, oder aber so, dass die
Teilglieder sehr geringe Unterschiede zeigen, so dass es dann zu einer
Angleichung der einzelnen Komponenten zueinander führt. So

bilden denn Angleichung und Kontrast oder Assimilation und
Dissimilation besondere Fälle der beziehenden Relationen. „Man zeichne
z. B. von einem und demselben Mittelpunkt aus Sektoren eines Kreises
und mache den einen von nur wenig kleinerer Winkelgrösse als die
andern: dann ist man geneigt, dennoch alle Sektoren als gleich
aufzufassen, die übrigen wirken also auf den kleineren assimilierend ein.
Um das Gegenteil, eine Dissimilation, hervorzubringen, zeichne man
zwischen mehreren kleinen Kreissektoren einen einzelnen erheblich
grösser: dann erscheint dieser im Gegensatz zu den umgebenden
kleineren bedeutend vergrössert, wie man sich leicht überzeugt,
wenn man ausser dem Zusammenhang mit dieser Figur einen Sektor
von gleicher Grösse mit dem durch die Dissimilation veränderten
zeichnet." Bekannt ist auch, dass sich die Gefühle durch ihre Gegensätze

steigern. Jede Gefühlserregung hat von einem bestimmten
Grenzwert ihrer Dauer an die Tendenz, in ein kontrastierendes
Gefühl umzuschlagen. Deutlich zeigt sich die Bedeutung des

Kontrastprinzips auch im Wandel des allgemeinen geistigen Charakters
aufeinander folgender Zeitalter. So steht die beschauliche Ruhe und
Formenschönheit der deutschen klassischen Literatur im Kontrast
zu der stark affektiven Sturm- und Drangperiode, so bildete die
phantastische Romantik einen deutlichen Gegensatz zur nüchternen
Tendenz der Aufklärung. (Schluss folgt.)


	Wundts Prinzipien der psychischen Kausalität : 1. Teil

