
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 8

Artikel: Zur Kritik der Psychanalyse : 1. Teil

Autor: Suter, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 230 —

soll das Kind zur Teünahme am wüklich religiösen Leben

herangezogen werden, es soU die Frömmigkeit als Lebensmacht, als eine

besehgende Kraft aus sich selbst mit dem Leben fertig zu werden,
kennen lernen. Freüich hat auch Pestalozzi sittlich-religiöse
Besprechungen mit den Kindern nicht ganz ausgeschaltet, aber vor
der Besprechung kam jeweüen das Erleben von sittlich-religiösen
Gefühlen, und vor der Besprechung kam das sittlich-religiöse
Handeln, die Tat; erst das Tun, dann die Lehre, sonst bedeutet die
Lehre dem Kinde nichts, es wäre dasselbe, wie wenn man einem
Blindgeborenen von der Schönheit der Farben reden wollte. In Burgdorf

sammelte Pestalozzi die Kinder täglich morgens und abends

um sich zu einfachen, innigen Gebetsstunden. Pestalozzis Gebet soll
auf jedenTeilnehmer einen tiefen Eindruck gemacht haben, es wükte,
weü er es erlebte. Die Gebetsstoffe entnahm er dem täglichen Leben
der Kinder; er missbrauchte Katechismus und Bibel nicht zum ersten
Lesebuch der Kinder, er drang vielmehr darauf, dass der Geist, der

in der heiligen Schrift lebt, sie beseele, bevor sie die heüige Schrift
selbst kennen lernten. Die wahre sittlich-rehgiöse Erziehung führt
eben nach Pestalozzi zum Fühlen, Schweigen und Tun. Erst das

sittlich-religiöse Gefühl, dann das Nachdenken, dann aber als das

Wichtigste und Bedeutendste, das Tun, das sitthch-religiöse Handeln,
die sitthch-rehgiöse Tat, die Selbstverleugnung und Selbstaufopferung.

Am schönsten und reinsten kommen Pestalozzis religiöse
Grundgedanken in seiner eigenen Person, in seinem eigenen Wesen zum
Ausdruck; sein ganzes Leben legt Zeugnis ab, dass er diese religiösen
Grundgedanken am ernstesten bei sich selbst befolgte:

Die Religion nicht bloss im Munde führen,
sondern im Herzen,
nicht das religiöse Wort,
sondern die religiöse Tat,
alles für andere, für sich nichts!

Darin gipfeln die rehgiösen Grundgedanken Heinrich Pestalozzis.

Zur Kritik der Psychanalyse.
Von Priratdozent Br. J. S ut er, Zürich.

I.
Seit ungefähr emem Vierteljahrhundert sucht sich neben der

wissenschaftlichen Psychologie eine neue Forschungsweise zur Geltung
zu bringen, die von ihren Anhängern gelegentlich als ergänzendes



— 231 —

Hilfsmittel, gelegenthch sogar als die experimenteüe psychologische
Methode schlechthin bezeichnet wird. Sie ist unter dem Namen
Psychanalyse bereits in weiteren Kreisen bekannt geworden. Ihren
Ursprung verdankt sie klinischen Beobachtungen medizinischerseits
über gewisse seelische Zusammenhänge und Heilungen Janet, Breuer,
Freud). So wurde vereinzelt beobachtet, dass Hysterische ganz oder
doch merklich geheilt werden konnten, wenn der Arzt an ihre im
Anfall laut gewordenen Aussagen nachher gesprächsweise anknüpfte.
Wenn es nämlich auf diesem Wege gelang, die in der Vergangenheit
hegenden Ursachen der seelischen Störung in ursprünglicher Reinheit

ins Bewusstsein zurückzurufen, so konnte der ganze Konflikt
„abreagieren", die Spannung löste sich und der Patient gesundete.
Auf solchen Beobachtungen baute Freud, ihr Begründer, die
Psychanalyse als Methode und Theorie auf. Die Psychanalyse erregte
bald ein gewisses Aufsehen. Eine Reihe von Psychiatern brachten
ihr aus praktischen Gründen Interesse entgegen und in der Folge
bald auch grössere Kreise. Es bildeten sich verschiedene Zentren, die
die neue Lehre nach verschiedenen Richtungen ausgestalteten.
Zeitschriften wurden gegründet, die Literatur wuchs rasch an und heute
hat sie in fast aüen Kulturländern ihre eürigen Befürworter. Würde
es sich nur um eine wissenschafthche Angelegenheit handeln oder um
eine intern psychiatrische, so brauchte hier nicht davon gesprochen
zu werden. Die Psychanalyse gibt sich aber als eine praktische
psychologische Methode aus, die für den Pädagogen ebenso wertvoll
und unentbehrlich sei, wie für den Psychiater und schhesshch auch
für den Fachpsychologen, der bisher nur im Gebiete der elementaren
psychischen Phänomene und etwa noch der objektiven Tatsachen
der Völkerpsychologie einigermassen sichern Boden unter den Füssen
gehabt habe. Denn die Psychanalyse sei die erste Psychologie, die
das seehsche Geschehen an der entscheidenden Steüe zu ergründen
unternehme und dem einzelnen Menschen in seinen Nöten auch wirklich

liehe. Es ist klar, wenn die traditionelle Psychologie lüer versagt,
wenn aber die Psychanalyse hier positiv eine Lücke ausfüllen kann,
so verdient sie es, dass man sich mit ihr beschäftigt.

Worin besteht die Psychanalyse? — Sie ist einesteils Methode,
andernteüs Theorie. Beides hängt bei ihr eng zusammen. Als
Methode besteht sie der Absicht nach im planmässigen Feststellen
gewisser Erlebnisse der ihrer Bedürftigen. Dazu bedarf es immer eines
Analysierenden zu der Person, die analysiert sein soll. Bei geistig
völlig Gesunden gestaltet sich die Analyse verhältnismässig leicht,
nicht aber bei seehsch Bedrückten, die häufig sogar sich selber ihre
psychischen Nöte zu verheimhchen trachten und darum auch dem
Psychanalytiker meistens Widerstände entgegensetzen oder ihm
auszuweichen suchen. Um die Analyse erfolgreich einleiten und
durchführen zu können, hat sich mit der Zeit folgendes einfachste und
brauchbarste Verfahren herauskristallisiert. Der Psychanalytiker
knüpft an behebige Äusserungen der Versuchsperson an, etwa an
spontane Aussagen, Erzählungen, Träume, gelegenthch auch nur an



— 232 —

Zeichnungen, Gekritzel oder mimisch Auftauendes. Denn
grundsätzlich kann jeder seehsche Ausdruck als Ausgangspunkt benützt
werden, selbst wenn es nur sinnloses Gestammel oder Geschreibsel
ist (Kryptolalie oder Kryptographie). Er greift daraus ügendetwas
heraus, Silben, Worte, Satzteile, Merkmale, und benützt sie als
Reize, auf die die Versuchsperson sofort und unter Vermeidung von
Überlegungen ügendwelcher Art mit dem Erstbesten zu reagieren
hat, das ihr gerade einfällt. Daraus entnimmt der Versuchsleiter neue
Reize, auf die wieder zu reagieren ist. Wenn es der Zweck erheischt,
wüd dasselbe Reizwort auch wiederholt dargeboten, und es werden
verschiedene Einfälle dazu gesammelt. Alle Reaktionen werden
unauffällig notiert. Die Analyse wüd solange fortgesetzt, wenn nötig
in mehreren Sitzungen, bis der Zweck erreicht ist. Wann ist er
erreicht? — Darüber gibt die andere Seite der Psychanalyse Auskunft,
die Theorie.

Aus verschiedenen Beobachtungen wurde nämhch ebenso wie
aus gewissen Feststeüungen der Sprachwissenschaften, der
Kunstgeschichte und der Mythenforschung der Schluss gezogen, class das,
was im Bewusstsein des Menschen auftritt, umgedeutet werden muss,
um seine wahre Natur zu erkennen. Diese liegt im Unbewussten,
wofür die Bewusstseinsinhalte nur Manifestationen sind, Symbole.
Das wahre Wesen, worauf alles zurückführbar ist, ist die sogenannte
hbido. Unter „libido" verstehen die verschiedenen Psychanalytiker
nicht ganz dasselbe. Für Freud, der dominiert, ist sie vor allem
Sexualtrieb, im engeren und weiteren Sinne des Wortes, für Jung
der Lebenstrieb, für Adler der Trieb zur Macht, im Smne des Sich-
geltung-verschaffens, u. s. f. Dieser im Unbewussten hegende, den
Menschen häufig in Konfhkte versetzende Trieb, namenthch der
engere Sexualtrieb und ganz besonders die Konflikte selbst äussern
sich oft in den merkwürdigsten Symbolen im Bewusstsein. Eine
Erwachsene konnte z. B. (nach Pfister) seit Jahren keinen Essig
mehr ausstehen, ohne eine Ursache dafür angeben zu können; die
Psychanalyse stellte fest, dass ein bestimmtes Erlebnis zugrunde
hegt, ein innerlicher Leidenszustand, während dessen die betreffende
Person sich anscheinend scherzhaft mit ihrer Umgebung über Essig
in Analogie zu Männern unterhielt. Ein Künstler bringt es nicht
über sich, gewisse Blumen zu pflücken, ebenfalls ohne zu wissen warum;

die Analyse findet in der Vergangenheit eine unglückliche Liebe
und in chrektem Zusammenhang damit die Parallele zwischen Mädchen
und Blume. Dies nur zwei Andeutungen aus den reichen und
ausführlichen Materialangaben in der psychanalytischen Literatur. Sie
weisen hin auf eine Verdrängung der ursprünglich wichtigen Erlebnisse

ins Unbewusste; statt dessen haften die entsprechenden Gefühle
an schembar nebensächhchen Momenten, den Symbolen. Abnorme
Steigerungen solcher Erscheinungen führen zu den bekannten
seelischen Störungen und Krankheiten. Die psychanalytische Theorie
beschränkt sich aber nicht nur auf diese. Vergessen, Sichversprechen,
geistige Fehlleistungen, Traum, Phantasie, künstlerische Intuition,



— 233 —

religiöse Ekstase, Synästhesien, freie EinfäUe, Launen, Stimmungen,
Affekte, Wünsche, Gelüste, Neigungen, kurz alles sind Manifesta-
tionen des Unbewussten. Die Methode zum Auffinden der wirklichen,
treibenden Motive ist grundsätzlich ausserordenthch einfach. Es wüd
eben so lange analysiert, bis derAnalysierte den tieferen Grund selbst
einsieht oder bis der Analytiker genügend Material beieinander hat,
um es der ihn theoretisch wegleitenden libido gemäss deuten zu
können. Wer nicht selber Psychanalytiker ist, wüd erstaunt oder
vielleicht sogar schmerzlich berührt sein, wenn er sieht, wie die von
ihm hochgeschätzten Eigenschaften der Elternliebe, Kindesliebe,
Geschwisterliebe, der Freundschaft und die höchsten Zustände seines
Geistes vom Psychanalytiker schonungslos auf die Sexualität oder
auf die „libido" reduziert werden. Darüber hüft ihm die Psychanalyse
nicht hinweg. Sie tröstet aber damit, dass der psychisch Kranke
geheut werden kann, wenn er zur Klarheit über diese seine wahre
Natur gelangt. Und der Jugendliche vor allem könne auf diese Weise
veranlasst werden, die ihn quälenden, unterdrückten und deshalb
symbolisch ihn verfolgenden Energien höheren Zwecken dienstbar
zu machen. Darum gehöre die Psychanalyse zum Rüstzeug des
Pädagogen sowohl wie des Seelenarztes und des Seelsorgers. Sie
bemüht sich so, in die pädagogischen Kreise einzudringen. Mit
welchem Recht? Was ist an ihr begrüssenswert, was falsch und
bedenklich? — Diese Frage ist von der Warte der wissenschaftlichen
Psychologie aus naturgemäss leichter zu beantworten, als von jeder
andern, die den Baum nur nach seinen Früchten beurteilen kann,
weil er nicht dort heimatberechtigt ist.

Zunächst die Methode. Die experimentelle Psychologie kennt
sie unter dem Namen Assoziations- oder Reizwort-Reaktionsmethode
.schon erheblich länger als die Psychanalyse. Sie hat sie methodisch
längst ausgebaut und die psychischen Zusammenhänge nach allen
Richtungen verfolgt. In dieser Hinsicht bedient sich die
Psychanalyse durchaus nicht neuer Mittel. Ob man von selbstgewählten
Reizworten ausgeht, oder sie ad hoc aus Äiisserungen der Versuchsperson

entnimmt, oder ob eine sinnlose Silbe oder ein Zeichnungsbestandteil

und dergl. als Ausgangsreiz gewählt wird, tut nichts zur
Sache. Auch die fortlaufende Kombination von Reizen bietet methodologisch

so wenig etwas wesentlich Neues, wie die gelegentliche Wiederholung

gleicher Reize. Ein Unterschied besteht nur darin, dass die
wissenschaftliche Psychologie die Feststellung der Art und Weise
des Reagierens auf Reize bezweckt, also der Vorstellungsbüdung und
der durch die Reize angeregten psychischen Verläufe; es kommt ihr
dabei nicht auf die zufällige Eigenart der jeweiligen Versuchspersonen
und ihrer persönlichen Erlebnisinhalte an, sondern auf das
allgemeinmenschliche Verhalten. Die Psychanalyse verlegt dagegen ihren
Schwerpunkt gerade auf diese persönliche Seite. Sie interessiert sich
um das, was bei der jeweiligen Versuchsperson an persönlichen
Erlebniszusammenhängen feststellbar ist, um daraus ihre Schlüsse
zu ziehen. Dieser Unterschied der Betrachtungsrichtung ist schon



— 234 —

wesentlicher. Er lässt sich in die Worte formal-material, aügemein-
menschlich-individueU fassen. In dieser Hinsicht scheint die
Psychanalyse in der Tat Neues zu bieten. Die wissenschaftliche Psychologie
Überhess die Erforschung der Individualität bisher der Pädagogik
einerseits, wo der Erzieher, mit psychologischer Erkenntnis und
Menschenkenntnis ausgerüstet, einzelne Fälle zu behandeln hatte,
anderseits der Psychiatrie, die immer auch in praktische Einzelfälle
ausmündete. Ungefähr zur Zeit des Hervortretens der Psychanalyse
machte sich zwar auch in der traditionellen Psychologie eine Richtung
bemerkbar, die als „différentielle Psychologie" ausser dem Allgemein-
menschlichen gerade auch das IndividueUe zu bestimmen beabsichtigte

(W. Stern). In der Folge trat dann aber diese Tendenz hinter
den zufälligerweise in den Vordergrund tretenden Angelegenheiten
der psychologischen Intelligenzprüfungen zurück. Sie gelangte nie
zu einer sichtbaren Auswirkung, abgesehen von vereinzelten
Versuchen der Psychographie oder psychologischen Beschreibung
bedeutender Männer.

Die Absicht des Psychanalytikers ist also darauf gerichtet, ein
Verständnis für die persönhchen Erlebnisse seiner Versuchspersonen
zu gewinnen. Zweüellos kann das nicht nur durch das Mittel gewöhnlicher

Aussprachen, sondern auch durch Reaktionsversuche bewirkt
werden, namenthch wenn sie geschickt geleitet werden und genügend
ausgedehnt werden können. Eine heikle Versuchsperson wird sich
oft leichter dazu bewegen lassen, auf Reizworte hin mit Einfällen
zu reagieren, als direkte Auskunft zu geben. Rsaktionsversuche haben
zudem den Vorteil, Gedächtniszusammenhänge leichter im Bewusstsein

Wiederaufleben zu lassen, als gewöhnhche Besprechungen, bei
denen es der Versuchsperson überlassen ist, mitzuteilen, was sie eben
noch weiss. Wiü die Psychanalyse auf diesem Wege Erlebnismaterial
sammeln, so wird ihr das bis zu einem gewissen Umfang sicher
gelingen, namenthch dann, wenn sie sich die Mühe nimmt, wie sie es
tatsächlich auch tut, die Versuchsperson, wenn es nötig ist, in Dutzenden

bis Hunderten von Sitzungen Rede und Antwort stehen zu lassen;
meistens sohen zwar wenige Sitzungen genügen, um zum Ziel zu
gelangen.

Der Materialsammlung folgt nun aber die Interpretation auf dem
Fusse. Die psychischen Inhalte sind nicht, was sie sind, sondern
etwas anderes, nämhch Symbole für, oder Manifestationen der libido.
Die Psychanalyse kann sich zur Rechtfertigung dieser durchaus
unwahrscheinlichen These auf einige Beispiele berufen, wo ursprünghch
Peinhches oder sonstwie Affektbetontes später in Form ganz anderer
Inhalte das Geistesleben störte. Solche Beispiele könnten sogar um
solche aus der Kinderstube vermehrt werden. Das Kind, das im
Holzscheit seine Puppe sieht, der Knabe, der einen Stab als Pferd
reitet, u. s. f. können der Psychanalyse neue Fundgruben hefern.
Ebenso der Erwachsene, dem das Geschenk mehr bedeutet als das,
was es objektiv ist, der Fromme, der im Amulett etwas Heiliges sieht,
der Abergläubische, dem die Zahl dreizehn Böses kündet, u. s. f.,



— 235 —

hefern eine weitere Beweislast. Berechtigt das aber zu der Behauptung,
alle Erlebnisinhalte seien solche Symbole? Sieht man von einer
gewissen Erkenntnistheorie ab, die das Wort Symbol in anderem Sinne
gebraucht, wie auch von jener metaphysischen Einstellung, die bei
aüem darnach fragt, was ihm „zugrundehegt" und sich erst mit
Begriffen von hinreichender Allgemeinheit und Unbestimmtheit
zufrieden gibt — bieher gehört allerdings auch der Begriff hbido —,
so wüd die Antwort entschieden nein lauten müssen. Im Gebiete des
Psychischen handelt es sich, wie überall in der Welt, zunächst um
Tatsachen, die so hingenommen und anerkannt werden müssen, wie
sie sich darbieten. Empfindungs-, Wahrnehmungs-, Vorstellungsinhalte

u. s. f. sind genau so, wie sie vorgefunden werden. Gewiss sind
sie in aüen Teilen durch die Zusammenhänge, in denen sie auftreten,
bedingt und bestimmt. Darum kommt es auch häufig — aber durchaus

nicht immer! — vor, dass sie eine von ihrem sichtbaren Inhalt
abweichende Bedeutung zu haben scheinen. Da steht die Psychologie

eben vor der Aufgabe der Erklärung. Gewiss kann die
psychologische Analyse hiezu Wertvolles beisteuern, indem sie die Zusammenhänge

aufzuhellen sucht, aber nur solange sie im Gebiete der
Tatsachen stehen bleibt, wozu auch jene Fülle psychischer Momente
zählt, die reproduktiv, gedächtnismässig als Tatsachen nachweisbar
sind. Weiter reichen die Kompetenzen der Erfahrungswissenschaften
nicht. Sie genügen aber völlig zur Erklärung auch der scheinbar
mysteriösen Funde der Psychanalyse. Beispielsweise lässt sich ohne
Zuzug irgendwelcher metaphysischer Konstruktionen recht wohl
erklären, wie es kommt, dass eine Frau oder ein Mann eine Sympathie
zu Hölzern haben können, an deren frühere Rolle als Puppe und als
Steckenpferd sie sich nicht mehr erinnern. Genau so ist aber auch
verständlich, dass eine Dame deswegen keinen Essig mehr ausstehen
kann, weil sie früher einmal in Wehmut über das Alleinsein, ohne
Liebhaber, zu den andern Glücklicheren, die beim Essen zum Salat
Essig nachbestellten mit der Begründung, zum Öl gehöre der Essig
wie der Mann zur Frau, verletzt erklärte: „dann brauche ich keinen
Essig, denn ich wünsche keinen Mann." Darum ist ferner auch leicht
verständlich, dass diese letztere Idiosynkrasie von dem Moment an
geheilt werden konnte, als es gelang, der mittlerweile verheirateten
Patientin den ursprüngbchen, vergessenen Zusammenhang klar zu
machen. Die Heilung hat sicherhch mit einem herzlichen Lachen
der Versuchsperson über ihre Vergesshchkeit und von da an mit
einer andersartigen Einstellung zum Essig ihren Abschluss gefunden.

(Schluss folgt.)

Aufklärung über Geschlechtskrankheiten.
Die vor kurzem in grossen und kleinen Städten unseres Landes

ausgesteüte Sammlung von Dokumenten aus dem Gebiete der
Geschlechtskrankheiten, ein kleiner Teil der Dresdener Hygieneausstel-


	Zur Kritik der Psychanalyse : 1. Teil

