
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 8

Artikel: Die religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi : Vortrag,
gehalten an der Pestalozzifeier in der St. Peterskirche in Zürich am 15.
Januar 1922 : 2. Teil

Autor: Klinke, Willibald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi.
(Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in der St. Peterskirche

in Zürich am 15. Januar 1922.)

Von Willibald Klinke, Zürich.

IL -]
Pestalozzis Religion ist eine Eeligion der Tat, eine Religion der

werktätigen Menschenliebe, die das Kreuz nicht scheut. Das Grösste,
was uns die Religion geben kann, ist Stärke und Kraft zu allem, was
auf der Welt gut und nützlich ist. Menschliche Kraft zu allem Guten
ist das wesentliche und untrügliche Kennzeichen der wahren Religion.
In einer Abendansprache an sein Haus vom 27. Dezember 1809 sagte
Pestalozzi:,, Wenn der Glaube an Jesum Christum wahrhaft ist,
so werdet ihr euch nicht sowohl prüfen : Was können wü sondern :

Was sind wü? und ihr werdet den Entschluss fassen, aller Neigung
zum Bösen zu widerstehen und allem Guten nachzujagen. Wenn
Christus in uns wahrhaft lebt, so lehrt er uns, uns aufzuopfern für
die Wahrheit und für die Menschheit, wie er sich geopfert hat."
Deutlich zeigt sich bei diesen religiösen Grundgedanken Pestalozzis
die enge Beziehung zwischen Religion und Sittlichkeit. Religion ohne
Sittlichkeit ist für ihn etwas ebenso Unmögliches, wie wahre
Sittlichkeit ohne Religion.

Diese stark ethische Wertung des Religiösen zeigt, dass Pestalozzi

sich in den reifern Jahren von dem alten Offenbarungsglauben
loslöste, dass er zu einem moralischen Gottesglauben gelangte, sich
damit aber nicht etwa in Gegensatz zum Christentum stellte, sondern
im Gegenteü dessen eigentliches Wesen erfasste. Diese Wandlung,
diese Loslösung vom alten Offenbarungsglauben erklärt sich zum
Teil aus der geistigen Atmosphäre in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts. Die Ideen der Aufklärung waren auch nach der Schweiz

gedrungen. In den Kreisen, in denen Pestalozzi verkehrte, huldigte
man der Aufklärungsphilosophie, die alles durch den Verstand zu
erklären suchte, die den positiven christlichen Glauben als Unwissenheit

behandelte und die Vernunft von den Fesseln emer übernatürlichen

Offenbarungstheologie befreien wollte.
Pestalozzi konnte sich diesem Banne der Aufklärungsphüosophie

nicht ganz entziehen. Er entfremdete sich dem Offenbarungsglauben,
ohne aber die Ehrfurcht vor dem Religiösen und seine schlichte
Herzensfrömmigkeit zu verlieren. Eine nüchterne Aufklärungs-

Schweiz. Padano g. Zeitschrift. 1922. 15



— 226 —

phüosophie konnte einer ausgesprochenen Gefühlsnatur wie Pestalozzi

auf die Dauer nicht genügen. Und so erfüllte sein Herz in den
reifen Mannesjahren eme tiefe Sehnsucht nach der kindlichen
Frömmigkeit, wie sie ihn in seiner Kindheit beseelt hatte. Aber wenn
auch Pestalozzi stets in höchster Ehrfurcht von Jesus und dem
Christentum spricht, und das Christentum infolge seines ethischen
Gehaltes als die Religion höchster Stufe darstellt, so wül er doch
von Dogmen und vom Buchstabenglauben nichts wissen. Aufs tiefste
empfand er die Wahrheit: Der Buchstabe tötet, der Geist aber
macht lebendig!

Er woUte ein Christentum der Tat, nicht der Worte. Für ihn
galt der Satz : An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen. Seine grosse
Verehrung des Christentums als einer sitthchen Idee führte ihn zur
Ablehnung desselben als organisierte Macht, wie dies in der damaligen
Kirche zum Ausdruck kam. Und mit Befremden bemerkte Pestalozzi

zur Zeit der Revolution in der Schweiz, wie die Geistlichkeit
fast überall gegen die Volksrechte Stellung nahm, dass sie für die
Beibehaltung der alten Ordnung, der sozialen Ständeunterschiede,
der Privüegien und der Günstlingswirtschaft eintrat, und dass sie
weiter den Untertanengehorsam als eine göttliche Pflicht predigte.
In dieser Zeit wurde Pestalozzi zum eigentlichen Gegner der Küche
und des offiziellen, von der Küche vertretenen Christentums, nicht
aber etwa zu emem Gegner des Evangeliums, der wahren Lehre
Christi. Hierin ist der Grund zu suchen, dass man in Pestalozzi
einen Antichristen zu sehen glaubte, dass man ihn einen Ungläubigen
schalt, dass man ihm Irreligiosität vorwarf. Man übersah, dass

Pestalozzi nur die Schale, nicht aber den Kern verwarf, man
unterschied nicht zwischen Religion und Küche, zwischen Evangelium
und Küche. Als Ideal persönlicher Religiosität schwebte Pestalozzi
die biblisch-christliche Frömmigkeit vor, die küchliche Dogmatik
aber lehnte er ab. Aber Pestalozzi weiss dennoch das Wüken eines

pflichtgetreuen Pfarrers wohl zu schätzen. Welcher Segen von dem
Wüken eines Geistlichen in einer Gemeinde ausgehen kann, das hat
er in ,,Lienhard und Gertrud" gezeigt, wo der Pfarrer Ernst in
aufopfernder Weise seinen Pfarrkindern in allen Nöten beisteht und
selbstlos auf sie einzuwüken sucht.

Das Gefühl für wahre Frömmigkeit ging Pestalozzi nie verloren.
Als Ende 1815 seine Gattin starb, da trat er, wie ein Augenzeuge
berichtet, an den Sarg seiner Gattin und sprach zu der Toten: ,,Wü
wurden von allen geflohen und verspottet, Krankheit und Armut



— 227 —

beugten uns nieder, und wü assen unser trocken Brot mit Tränen.
Was gab ehr und mü in jenen schweren Tagen Kraft, auszudauern
und unser Vertrauen nicht wegzuwerfen?" Und er ergriff eine in
der Nähe liegende Bibel, drückte sie der Toten an die Brust und
rief: „Aus dieser Quelle schöpftest du und ich Mut, Stärke und
Frieden."

Bei der Bedeutung, die Pestalozzi der Rehgion als Mittel der
Gemütsbüdung und der sitthchen Büdung zuerkennt, ist es ganz
selbstverständlich, dass ihn auch das Problem der rehgiösen
Erziehung nachdrücklich beschäftigt haben muss.

Die sittlich-religiöse Büdung ist ihm geradezu ein Hauptstamm
des ganzen Büdungswerkes. Aber auch hier betritt er für seine
Zeit neue Wege. Um Pestalozzi zu verstehen, muss man daran
erinnern, dass man damals die religiöse Büdung in erster Linie als
Aufgabe der Schule und der Küche ansah; diese beiden Institutionen

aber glaubten ihre Pflicht zu erfüllen, wenn sie die Kinder
über religiöse Dinge unterrichteten. Dagegen tritt Pestalozzi auf.
Mit aller Entschiedenheit tritt er gegen den religiösen Unterricht,
aber für eme religiöse Erziehung ein. Das sind zwei ganz
verschiedene Dinge. Wenn doch der Glaube an Gott, wie Pestalozzi
sagt, nicht dem Verstände, sondern dem Gefühl entspringt, dann
hat es doch keinen Zweck, einen Menschen über religiöse Dinge zu
unterrichten, und wenn ein Kind noch so viele Religionsstunden
besuchen würde, so brauchte es deswegen nicht religiös zu werden.
,,In allen euern Angelegenheiten ist's immer eure erste Regel: Nicht
viel Worte und kein Predigen. Und da glaubt man, die Lehre von
Gott und der Ewigkeit, die allein soll dem Menschen durch viele
Worte und durchs Predigen in den Kopf und ins Herz hineingebracht
werden?" heisst es in „Lienhard und Gertrud". Alles blosse
Maulbrauchen und Geschwätzwerk ist Pestalozzi verhasst. Die Schärfe
der Ablehnung des Religionsunterrichts wüd aber erst verständlich,

wenn man berücksichtigt, welche Erfahrungen Pestalozzi mit
dem Religionsunterricht in den damaligen Schulen gemacht hatte.
In den Zürcherschulen hatte der junge, begeisterungsfreudige Pestalozzi

die kalte, nüchterne Wortreligion kennen gelernt. Man begnügte
sich damals mit der unaufhörlichen Wiederholung und Einübung
der Fragen und Antworten des Katechismus. Ein solcher
Religionsunterricht, der in blosser Gedächtniskrämerei und in blossem Lippenwerk

bestand, konnte Geist und Gemüt nicht befriedigen. Aus einem
Schulbericht jener Zeit hören wü, dass man auf das Auswendiglernen



— 228 —

religiöser Stoffe das Hauptgewicht legte. „Für besonders geschickt
galt ein Kind, wenn es den ganzen Katechismus ohne Anstoss
hersagen konnte. Wer gar den 119. Psalm und einige Kapitel der Bibel
auswendig sinnlos herunterzuleiern wusste, wurde als ein Wunder
angestaunt." Aus dieser Zeit stammt der Widerwille Pestalozzis

gegen solch toten Katechismusunterricht und gegen alle Religion
als blosses Lippenwerk. Ein solcher Unterricht sprach übrigens allen
pädagogischen Grundsätzen und psychologischen Erkenntnissen
Pestalozzis Hohn. „Das papageienartige Auswendiglernen des
Katechismus ist die eigentliche Lehrart nicht, nach welcher der Heüand
der Welt das Menschengeschlecht zur Gottesverehrung emporzuheben
versucht habe," hat sich Pestalozzi drastisch geäussert (S. IX, 47).

Frömmigkeit lässt sich nicht eintrichtern, angelernte Religion kann
alle unmittelbare Herzensfrömmigkeit ertöten. An Stelle dieses

religiösen Unterrichts fordert nun Pestalozzi mit aüem Nachdruck
eine frühzeitige religiöse Erziehung schon von der Kinderstube an.
Erziehung, d. h. an SteUe des religiösen Erlernens, soü das religiöse
Erleben treten. Religiosität lässt sich weder lehren noch lernen,
nur erleben. Jedem normalen Menschen ist eine sittlich-religiöse
Anlage mitgegeben, die sich vor allem im Lieben und Glauben äussert.
Diese sittlich-religiöse Anlage muss geweckt und zur Entfaltung
gebracht werden. Wie man schlummernde musikalische Begabung
wecken kann durch Vorspielen und Vorempfinden musikalischer
Regungen, so kann auch schlummernde religiöse Anlage geweckt und
entwickelt werden durch Vorempfinden und Vorleben religiöser
Erregungen, durch religiöse Erlebnisse. Damit unterwüft Pestalozzi
die religiöse Erziehung seinem pädagogischen Fundamentalgrundsatz,
der da heisst: Die Anschauung ist das absolute Fundament
aller Erkenntnis, die Anschauung, d.h. das Erleben. Nur was
gleichsam aus dem Menschen auf Grund seiner ganzen Erfahrung
herauswächst, nur was mit seinem ganzen geistigen Sein in organischem
Zusammenhang steht, nur das ist ihm wüklich geistig eigen; alles
bloss äusserlich Angelernte hat keinen Wert und geht auch bald
wieder verloren. Alle Erziehung ist nach Pestalozzi Kraftentfaltung,
Entwicklung von innen heraus. Das Leben sorgt in seiner ganzen
Mannigfaltigkeit für Reize, wodurch dieses Erwachen und Wachsen
des geistigen Lebens zustande kommt. Und diesem geistigen
Entwicklungsgesetz unterhegt auch die religiöse Anlage. Nicht durch
Predigen, nicht durch Worte, Religiosität kann nur entstehen durch
das Erleben der rehgiösen Stimmung, durch die Luft des Mysteriums,



— 229 —

die das Kind umweht, durch das religiöse Leben, das das Kind
umflutet. Darum ist nach Pestalozzi der Boden, auf dem sich die
religiösen Keime am besten entwickeln können, nicht die Schule, sondern
die Famüie, die Wohnstube, das Haus.

Wenn aber das Haus, die Famüie die geeignetste Stätte für die
reügiöse Erziehung der Kinder ist, dann ist die Mutter die geeignetste
Person. Die sittlich-religiöse Kraft des Kindes wüd nach Pestalozzi
am besten geweckt durch die Mutterliebe, die Muttertreue. Indem
die Mutter aus ihrer Liebe heraus die physischen Bedürfnisse des

Kindes befriedigt, werden die ersten sittlich-religiösen Regungen des

Liebens und Glaubens im Kinde wach. Durch die mütterliche Sorge
erfolgt die erste reine Belebung der Menschlichkeit im Kinde, und
aus dieser Menschlichkeit, aus dem Erleben der Gefühle der Liebe
und des Vertrauens geht das höhere Wesen seiner Sittlichkeit und
Religiosität hervor. Liebe und Glaube des Kindes werden immer
stärker und dehnen sich allmählich auf den ganzen Kreis des
häuslichen Lebens aus. Von der Liebe und dem Glauben an die Mutter
geht das Kind über zu der Liebe und dem Glauben an den Vater
und die Geschwister, zu den Menschen seiner nähern und weitern
Umgebung und gelangt so weiterhin zur Liebe und dem Glauben
an das Allwesen, an Gott. Bevor aber das Kind Gefühle einem Gotte
gegenüber haben kann, muss es diese Gefühle Menschen gegenüber
gehabt haben. „Ich muss Menschen lieben, Menschen vertrauen,
Menschen danken, ehe ich mich dahin erheben kann, Gott zu lieben,
Gott zu vertrauen und Gott zu danken," schreibt Pestalozzi, „denn
wer seinen Bruder nicht liebt, den er sieht, wie will der seinen Vater
im Himmel lieben, den er nicht sieht?" So ist es nach Pestalozzi
die Aufgabe der Mutter, nachdem das Gefühlsleben des Kindes
erwacht ist, auf Gott hinzulenken. Sie sagt ihm mit einer Stimme,
die das Kind noch nie hörte: Kind, es ist ein Gott, dessen du
bedarfst, wenn du meiner nicht mehr bedarfst. Und weü die Mutter
diesen Gott liebt, so liebt ihn auch das Kind. Das Kind glaubt an
das Auge Gottes, wie es an das Auge der Mutter glaubt. Sie stellt
ihm die Welt als Gottes Schöpfung vor Augen, überall zeigt sie ihm
das Walten und Wirken Gottes, und wo das Kind Gottes Welt sieht,
da freut es sich, und diese Freude verbindet sich mit der Freude
über Gott.

Die religiöse Jugenderziehung soll also nach Pestalozzi darin
bestehen, das Kind aus dem natürlichen Verhältnis zur Mutter und
einem richtigen Verhältnis zur Welt, Gott erleben zu lassen. Früh



— 230 —

soll das Kind zur Teünahme am wüklich religiösen Leben

herangezogen werden, es soU die Frömmigkeit als Lebensmacht, als eine

besehgende Kraft aus sich selbst mit dem Leben fertig zu werden,
kennen lernen. Freüich hat auch Pestalozzi sittlich-religiöse
Besprechungen mit den Kindern nicht ganz ausgeschaltet, aber vor
der Besprechung kam jeweüen das Erleben von sittlich-religiösen
Gefühlen, und vor der Besprechung kam das sittlich-religiöse
Handeln, die Tat; erst das Tun, dann die Lehre, sonst bedeutet die
Lehre dem Kinde nichts, es wäre dasselbe, wie wenn man einem
Blindgeborenen von der Schönheit der Farben reden wollte. In Burgdorf

sammelte Pestalozzi die Kinder täglich morgens und abends

um sich zu einfachen, innigen Gebetsstunden. Pestalozzis Gebet soll
auf jedenTeilnehmer einen tiefen Eindruck gemacht haben, es wükte,
weü er es erlebte. Die Gebetsstoffe entnahm er dem täglichen Leben
der Kinder; er missbrauchte Katechismus und Bibel nicht zum ersten
Lesebuch der Kinder, er drang vielmehr darauf, dass der Geist, der

in der heiligen Schrift lebt, sie beseele, bevor sie die heüige Schrift
selbst kennen lernten. Die wahre sittlich-rehgiöse Erziehung führt
eben nach Pestalozzi zum Fühlen, Schweigen und Tun. Erst das

sittlich-religiöse Gefühl, dann das Nachdenken, dann aber als das

Wichtigste und Bedeutendste, das Tun, das sitthch-religiöse Handeln,
die sitthch-rehgiöse Tat, die Selbstverleugnung und Selbstaufopferung.

Am schönsten und reinsten kommen Pestalozzis religiöse
Grundgedanken in seiner eigenen Person, in seinem eigenen Wesen zum
Ausdruck; sein ganzes Leben legt Zeugnis ab, dass er diese religiösen
Grundgedanken am ernstesten bei sich selbst befolgte:

Die Religion nicht bloss im Munde führen,
sondern im Herzen,
nicht das religiöse Wort,
sondern die religiöse Tat,
alles für andere, für sich nichts!

Darin gipfeln die rehgiösen Grundgedanken Heinrich Pestalozzis.

Zur Kritik der Psychanalyse.
Von Priratdozent Br. J. S ut er, Zürich.

I.
Seit ungefähr emem Vierteljahrhundert sucht sich neben der

wissenschaftlichen Psychologie eine neue Forschungsweise zur Geltung
zu bringen, die von ihren Anhängern gelegentlich als ergänzendes


	Die religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi : Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in der St. Peterskirche in Zürich am 15. Januar 1922 : 2. Teil

