
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 7

Artikel: Schleiermachers Grundideen zur Volksschul-Bildung

Autor: Buchenau, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 206 —

Mehrheit „deutschnational" gesinnt sind, und die überdies anfangs
einer Reform, die der Mittelschule ihre privilegierte Stellung zum Teil
entziehen will, naturgemäss mit gemischten Gefühlen gegenüberstanden,

sich allmählich zu der Erkenntnis durchringen, dass diese
Reform eine unabweisliche soziale und damit im besten Sinn nationale

Notwendigkeit darstellt. So kann man sich wohl mit Zuversicht

der Hoffnung hingeben, dass die Zeit nicht mehr fern ist, wo
die oben dargelegten Pläne zur Mittelschulreform in Osterreich
aufhören, blosse Pläne zu sein.

Schleiermachers Grundideen zur Yolksschul-Bildung.
Von Stadtschulrat Dr. Artur Buehenau, Charlottenburg.

$r% Unter denen, welche die Aufgabe der Begründung des nationalen
Erziehungswesens auf das Fundament einer vertieften Philosophie
des Menschen und besonders seiner geschichthchen Erkenntnis ernstlich

ins Auge gefasst haben, steht Schleiermacher in vorderster Reihe.
Diesem Urteil von Paul Natorp1) wird man durchaus beipflichten
können, wobei es nur erstaunlich erscheint, dass ein so bedeutender
Geist in der Pädagogik verhältnismässig einflusslos gebheben ist,
obwohl seine systematischen Grundgedanken, als Ganzes genommen, doch
gewiss etwa den Herbartschen nicht nachstehen. Zum Teil hegt das
wohl an der Tatsache, dass Schleiermachers „Vorlesungen über
Pädagogik" erst nach seinem Tode in unzureichender Form (von
Platz) herausgegeben wurden, zum Teil auch daran, dass er keine so
eifrigen und geschickten Schüler wie Herbart fand.

Auch Schleiermacher legt sich die bekannte Frage vor, ob die
Schule nur Unterrichts- oder auch Erziehungs-Anstalt sein solle?
Freihch bezeichnet er dann die Frage selbst als „wunderlich"; denn
nur, wenn man den Unterricht rein nach der materiellen Seite
betrachte, könne man so überhaupt fragen. Doch führt das natürlich
zum übelsten Mechanismus. In Wahrheit ist der Unterricht ein
wesentlicher Teil der Erziehung, die ja nur besteht in der Entwicklung
der Kräfte, vermöge deren Tätigkeiten und Fertigkeiten eingeübt und
Kenntnisse erlangt werden. Allerdings kann nicht etwa die ganze
Erziehung der Schule zufallen; auch braucht sie sich eine so
despotische Herrschaft über ihre Zöglinge nicht anzumassen, und es wird
dabei ihr erzieherischer Einfluss doch gross genug bleiben. Das ist
eine Antwort auf die Frage des „erziehenden Unterrichts", die man
wohl als durchaus treffend bezeichnen kann.

Schleiermach»r steckt nun der Volksschule, die er ganz modern
als allgemeine Grundschule betrachtet, ein ziemlich hohes Ziel. Er
geht dabei davon aus, dass es erforderHch sei, das Verhältnis der Volksschule

zur haushohen Erziehung festzustellen. Die ganze Öffentlichkeit
des Unterrichts ist nach ihm aus zwei Gesichtspunkten zu be-

1) Gesammelte Abhandlungen zur Sozialpädagogik. II. Auflage, Heft 3, S. 155.



— 207 —

trachten, nämlich 1. als ein Heraustreten aus dem engeren Kreise
des Hauses, als Vorbereitung zum öffentüchen Leben; 2. als Sache
der Not, weil die entwickelnde pädagogische Tätigkeit kunstgerecht
sein muss und nur von Sachkundigen geleitet werden kann, die aber
im Volke selbst nicht sind. Daraus ergibt sich als leitender Grundsatz,
dass, weü in der Familie die kunstgerechte Anleitung fehlt, in der
Volksschule der eigenthche Unterricht abgeschlossen, in sich
vollendet sein muss. Unterricht und Erziehung sind aber hier in der
Schule aufs engste miteinander verbunden, denn jener, in seiner
formalen Beziehung betrachtet, ist ein wesentlicher Teil der Erziehung.
Wenn nun so die Schule auch Erziehungs-Stätte ist, so soll der Lehrer
doch nicht die elterliche Autorität teilen (denn das heisst im Grunde :

schwächen!) wollen. Hier geht der Platonische Ideal-Kommunismus
nach Schleiermachers Meinung viel zu weit. Würde man unter den
heutigen Verhältnissen (trotz der höheren Büdungsstufe der Lehrer)
die ganze Erziehung, also auch die sittliche Entwicklung, in die Hand
des Lehrers legen, so musste dadurch die grösste Verwirrung in der
Famüie entstehen. Die bisherige gesamte sittliche Entwicklung hat
eben doch an der Famüie gehaftet, wie Schleiermâcher mit Aristoteles
betont, der in diesem Punkte den Grundgedanken des Christentums,
insbesondere in seiner protestantischen Ausprägung, wesentbch näher
steht1) als der rein staatspädagogisch eingestellte Plato.

Das heisst nun keineswegs, den Einfluss der Schule gering zu
schätzen. Ihre grosse Bedeutung folgt schon aus ihrer Natur als ein
geistiges grösseres Gemeinleben, das ohne bestimmte Gesetze gar
nicht bestehen kann. Aber freibch äussert sie diesen Einfluss rein in
der Zeit, in der die Kinder ihr angehören. Sie hat dabei nicht nur
Kräfte und Fertigkeiten zu wecken und zu üben, sondern auch die
Gesinnung zu entwickeln, insofern diese aus einem gemeinsamen
Leben hervorgeht. In Europa wird hierbei noch peinlich auf den
Unterschied der Stände (führende und geführte Klassen) geachtet —
das ist in Amerika glücklicherweise besser. Was ist das Richtige?
Nun — da auf dieser Stufe in der Praxis das Angeerbte nicht mehr
entscheidend ist, so darf durch absichtliche Verschbessung einer
höheren Entwicklung kein Einzelner zurückgehalten werden von
einem Punkt, der ihm den Übergang in die leitende, führende Klasse
erleichtert.

Die Grundfrage ist nur, wodurch der Einzelne sich qualifiziert,
der leitenden Klasse anzugehören und: was kann in dieser Periode
die Erziehung dazu tun? Es ist zweierlei, so zeigt Schleiermacher,
wodurch eine Leitung ausgeübt werden kann, ein intellektuelles und ein
ethisches Moment oder: Einsicht und Wüle. Diese müssen aber,
wenn der Mensch wahrhaft gefördert werden soll, stets zusammenwirken,

in welchem Gedanken Schleiermacher fast wörtlich mit immer
wiederholten Ausführungen Pestalozzis übereinstimmt.

Was nun in der Volksschule geschehen kann, diese beiden Ver-

1) S. Otto Willmann. Aristoteles (in Lehmanns Sammlung: „Die grossen
Erzieher").



— 208 —

mögen soweit zu entwickeln, dass sich jede weitere Entwicklung daran
anschliessen kann, das darf keinem versagt werden. Die Volksschule
muss also ihre Tätigkeit so auf die Entwicklung der Einsicht und des
Willens richten, dass sie ihre Zöglinge sowohl in ein rem mechanisches
Erwerbsleben, als auch in diejenigen Unterrichts-Anstalten abliefern
kann, in denen die höchste individuelle Ausbildung erreicht wird.

Droht da nun nicht die Gefahr der Halbbüdung? Ist nicht eine
gewisse Beschränkung geradezu sozial geboten? Wenn man nämhch
in der Volksschul-Jugend Kräfte und Fähigkeiten entwickelt, die
hernach keinen Spielraum finden in den Verhältnissen, in welche die
Zöglinge eintreten, so macht man sie unglücklich. Kenntnisse, von
denen sie doch nie Gebrauch machen können, erzeugen nur ein Gefühl
leerer Eitelkeit in ihrer Seele. Das klingt recht bestechend, aber es
bedarf zweifellos noch der genaueren Prüfung! Bei einer solchen
stellt sich alsdann doch wohl heraus, dass es überhaupt keine Kraft-
Entwicklung gibt, die nicht in jeder Lebensweise Spielraum finden
könnte und sollte. Selbst im reinen Sklavenstande werden diejenigen
Sklaven teurer bezahlt, in denen eine Menge von Kräften entwickelt
ist, — also muss man doch dabei der Überzeugung seni, dass diese
Kräfte auch ihren Spielraum finden.

Wollen wir aber das Zusammensein einer Masse, also das
gemeinschaftliche Leben der Jugend in der Schule konstruieren, so muss
schon irgendwie die Form des Gesetzes eintreten. Das ist für die
Kinder neu und ungewohnt. Wird es ihnen im Verhältnis zur „Freiheit"

der Famüie nicht als Verschlechterung erscheinen? Bleibt die
Schule damit überhaupt eine Form der Gemeinschaft? Die letztere
Frage würde Schleiermacher unbedingt bejaht haben, denn der
sozialpädagogische Gesichtspunkt steht ihm stets im Vordergrund, so sehr
er andererseits mit seinen Freunden aus dem Kreise der Romantiker
die Idee des Individuums und der Persönbchkeit hochhält und betont.
Düthey hat doch zweifellos recht, wenn er ausführt,1) dass J. G.
Fichtes Phüosophie und ganze Lebens- und Weltanschauung von
stärkstem Einflüsse auf Schleiermacher gewesen ist. Von einer
anarchischen Form der „Gemeinschafts"-Schule, wie sie heute von
unklaren Köpfen vielfach vertreten wird, hätte Schleiermacher
allerdings sicherlich nichts wissen wollen! Gesetz und Freiheit, richtig
verstanden, schhessen einander nicht aus, sondern ein,2) so denkt,
ebenso wie Kant, nicht nur Schleiermacher, sondern jeder der führenden

Köpfe des deutschen Idealismus.
Schleiermacher findet hier die feine Formulierung, dass ahes

darauf ankomme, in den Kindern das Verständnis dafür wachzurufen,
dass das Gesetz Kraftentfaltung bedeutet und bewirken soU, nicht
aber von aussen wirkenden Zwang. Sonst musste ihnen die Schule
freilich als eine schhmme Einrichtung erscheinen. Strenge Regel-

1) S. W. Düthey, Sehleiermachers Leben. I. Band, 2. Auflage. Herausgegeben
von Mülert, 1922, S. XXX und 376 ff.

2) S. zu dieser ganzen Problemstellung meine Schrift über Kants Lehre vom
kategorischen Imperativ. Leipzig, Meiner. 1913.



— 209 —

mässigkeit verbunden mit einer gewissen Milde in der Handhabung
ist der wesentliche Charakter, durch den die Schule Einfluss auf die
Gesinnung zu gewinnen suchen muss. Ist nur eins da, so fassen die
Kinder die Schule als Hemmnis ihrer Entwicklung auf. Aller Kasernendrill,

alle starre Autorität auf der einen Seite wird als drückender
Mechanismus empfunden, alle blosse Milde lässt die Kinder Schule
und Lehrer verachten und ruft ein allseitiges Gefühl der Unsicherheit
hervor.

Wenn man im praktischen Leben so viele Klagen darüber hört,
dass die Menschen für ihre Kräfte keine Gelegenheit zur Entwicklung
und Anwendung finden, so üegt das nicht an den entwickelten Kräften
selbst, sondern daran, dass sie nicht genügend und nicht auf die rechte
Weise entwickelt sind. Man muss es nur verstehen, an die vorhandenen
Kräfte besonnen anzuknüpfen. Die da klagen, in denen ist nicht
Kraftentwicklung, sondern es sind tote Kenntnisse und Fertigkeiten.
So bekämpft Schleiermacher geistvoll das Stoff-Prinzip zugunsten
desjenigen der formalen, besser gesagt: funktionalen Entwicklung.
Harmonie der seelischen Kräfte, nicht Anhäufung emes bestimmten
Stoffes, Erledigung eines „Pensums", fordert er, auch hier in völbger
Emigkeit mit J. J. Rousseau und J. H. Pestalozzi.

Wie ist nun die Aufgabe zwischen Eltern und Lehrern zu ver-
teüen? Beide haben in besonderer Weise Anteil an der Entwicklung
der Gesinnung. Nennt man nun diese Entfaltung und Entwicklung
der Gesinnung — Erziehung, so folgt, dass in dieser Hinsicht die
Schule auch erziehend ist und wirkt. Die Schule hat dabei die
Verpflichtung, dasjenige auf dem Gebiete der Gesinnung zu entwickeln,
was sich unmittelbar auf das öffentliche Leben in semem Gegensatze
zum Famüienleben bezieht. Für die Famibe würde übrig bleiben,
die Gesinnung weiter zu entwickeln aus dem rehgiösen und allgemeinethischen

Gesichtspunkt heraus. Bei der Familienerziehung sind
Liebe und Tradition wichtige Momente, aber man sollte hier jeden
Charakter des Gesetzes vermeiden. Wenn man in der Familie erst
damit anfängt, die Rechts-Verhältnisse zu betonen und zu prüfen,
dann ist es mit der Famüien-Gesinnung gewöhnlich schon so gut wie
hervor. Knechtssinn und Zügellosigkeit sind beides zu vermeidende
Extreme, die für das bürgerhche Leben gleich verderbüch sind. Es
gilt also, Freude an dem gesetzlichen Zustande hervorzurufen;
das ist die beste Vorbereitung für ein Leben in der Gesellschaft und
im Staate. Die Schule kann also zwar nicht ohne gesetzliche Regelung
des Tuns vor sich gehen, aber sie mag immerhin schon durch die
führenden Persönlichkeiten, Lehrer und Leiter, den Durchgangscharakter

dieser von aussen gebotenen Regelung betonen. Es gibt
hierbei, wie Pestalozzi in den „Nachforschungen" immer wieder
betont, die drei entwicklungsgeschichtlich notwendigen Stufen der
Anomie, Heteronomie, Autonomie oder auf deutsch: Gesetzlosigkeit,
Fremdgesetzgebung, Selbstgesetzgebung, denen im sozialen Leben die
Natur, die Gesellschaft und die freie Gemeinschaft sittlich wollender,
selbstverantwortbcher Menschen entsprechen.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1922. a



— 210 —

Die Sache der Familie bleibt dabei die Entwicklung und Fort-
büdung der Gesinnung aus dem religiösen Standpunkt und aus dem
allgemein-ethischen. Die Entwicklung auf die religiöse Gesinnung
beruht auf der Lebensmanifestation in dem Verhältnis des Einzelnen
zum Einzelnen. Der Lehrer dagegen repräsentiert das Gesetz, die
Obrigkeit, er redet also nicht als zum Einzelnen, sondern nur als
Vertreter des Gesetzes. Die Fortbildung des Ethischen kann aber
nicht anders sein als dass der Mensch mit der ganzen Kraft der Liebe
auf den, der erzogen werden soll, einwirkt, und das kann nur
geschehen mit dem Bewusstsein eines solchen Verhältnisses, — was
in der Schule nicht mögnch ist, weü da überall nur die einzelnen
Funktionen hervortreten. Das Ethische zeigt sich hier nur indirekt,
nämlich nur in der Behandlung des Einzelnen. Man hat wohl gesagt,
so bemerkt Schleiermacher, die Schule solle die Kinder ganz
aufnehmen und das Familienleben selber nachbüden, aber in dem Masse
als das mögbeb ist unddurchgeführt würde, hörte sie dann auf, Volksschule

zu sein.
Schleiermacher unterscheidet in der Volksschule zwei

Hauptgebiete, nämlich 1. das der Rezeptivität (a) Lesen und Schreiben,
b) Fremde Sprachen, c) Geschichte, d) Mathematik und Naturkunde);
2. dasjenige der Spontaneität, worunter er im Anschluss an Platonische
Gedankengänge die a) geistige und b) mehr körperliche Gymnastik
begreift. Da der Wohlstand der Einzelnen die Basis des Wohlstandes
des Ganzen ist, so lässt sich das praktisch-soziale Ziel der Volksschule
am kürzesten so bezeichnen, dass die Schüler in den Stand gesetzt
werden müssen, das Gemeingut vollständig und ordentlich zu
verwalten. Hauptaufgabe der Volksschule ist demnach, die Jugend
für ihren Kreis zu verständigen Menschen zu büden. Auf die einzelnen
Gebiete der „Rezeptivität" soll hier, wo es sich nur um die Darstellung
des Grundsätzbchen handelt, nicht eingegangen werden, dagegen
empfiehlt sich eine kurze Betrachtung des Schleiermacher
eigentümlichen Begriffs der „Gymnastik". Das Wort ist am besten
wiederzugeben mit: „kunstmässige Übung", und so fällt die geistige
Gymnastik im wesenthehen mit dem zusammen, was die Griechen die
„musischen Künste" nannten. Das Entscheidende ist dabei nach
Schleiermacher weniger die Ausbüdung des Gedächtnisses als
vielmehr diejenige der Urteüskraft und der Begriffe zwecks Anwendung
auf dem empirischen Gebiete. In der leiblichen Gymnastik sind
Kraft und Gewandtheit zu verlangen. Schleiermacher denkt hier
demokratischer als Plato, der nur die Jugend der höheren Stände so
erziehen wollte, während der Freund Fichtes Volksgesundung und
Urteüskraft als etwas für alle Unentbehrliches ansieht.

Schliesslich sucht Schleiermacher nun, und darin glaubt er auch
über Pestalozzi hinaus zu gelangen, ein gemeinsames Prinzip für den
gesamten Lentement. Es liegt nach ihm darin, alles den Unterricht
Betreffende so zu organisieren, dass jede Tätigkeit auch als Zweck
an sich angesehen werden könne und auch ihre Befriedigung in sich
selbst trage. Durch das Gemeinschaftsleben muss — so begründet



— 211 —

er diesen Leitgedanken — ganz von selbst, nur in geringerem Masse
dasselbe zustande kommen, was durch die absichtliche pädagogische
Tätigkeit in einem höheren Grade erreicht und also beschleunigt wird.
Die pädagogische Einwirkung besteht also im wesentlichen darin,
dem, was im gewöhnüchen Leben von selbst erfolgen würde, durch
Ordnung und Zusammenhang eine grössere Intensität zu geben. Die
Gegenstände, an denen Ordnung und Zusammenhang geübt werden,
müssen im Leben selbst liegen. Ist Ordnung das Prinzip des Lebens,
so muss sie auch das Prinzip der Methode sein. Nun sind Ordnung
und Zusammenhang nur da, wo sich jedes auf ein voriges bezieht
und in dieser Beziehung eme bestimmte Entwicklung ist und wo
unmittelbar eins aus dem anderen hervorgeht. Somit haben wir hier
das Prinzip des Fortschreitens. Lebendigkeit der einzelnen Stufe,
Kontinuität, Ordnung, das sind dabei Schleiermachers drei
Hauptgesichtspunkte. —

Wir können diese kurzen Betrachtungen über Schleiermachers
Volksschul-Ideen nicht besser abschliessen als mit dem zugleich in
die Tiefe und in die Weite weisenden Satze Wilhelm Dütheys über ihn,
der den Kern seines Wesens trefflich bezeichnet : „Wie Schleiermacher,
von den höchsten Leistungen des wissenschaftlichen Geistes umgeben,
in der tiefen Besonnenheit seines Wesens das universale Erleben und
Verstehen zu philosophischem Bewusstsein erhob, jedes Lebensgebiet

in seinem Mittelpunkt zu erfassen strebte, erhob sich in ihm
eine universale Anschauung der Kulturwelt" (a. a. O. S. XXIII der
Einleitung).

Osten-Literatur.
Von Dr. Rud. Hoesli, Zürich.

Unsere Zeit sucht die Natur, das naive Erleben, die Frühkultur
patriarchalischen Daseins in primitiverem Kreis, in schlichterem
Empfinden ungehetzten Wesens — sie findet diesen paradieshaften
Zustand als den wünschenswertesten Gegensatz zur vermaterialisierten
Lebensgewohnheit Europas nicht in der westlichen Welt. Unsere
Kultur hat unstreitbar versagt. Wo ist der Ersatz, wo ist besseres
Denken, Fühlen, Erleben? Im Orient? Das alte farbeite Märchen
der Tausend und einen Nächte hat seine Wirkung auf westliche
Gemüter noch nicht verloren. Was vom Osten kommt, wird mit Auge
und Ohr über das Sausen der Maschinen hinaus und durch den Dunst
der Fabrikschlote hindurch gesehen und gehört und eingeschlürft mit
der durstigen Sehnsucht der Enttäuschten, die der Jugend aller
Völkervergangenheit nachträumen. Wir haben es herrlich weit
gebracht mit — weg von der Natur! Wären wir nicht zu nüchtern,
wir würden neue Jean Jacques Rousseaus gebären, aus Protest
gegen die Maschinen, die keinen Protest kernten und anerkennen.
Aber wir können nur im Geist seinen Geist leben. Dar Leib ist
unhemmbar hingezerrt, ins Getriebe des industriellen Lebens hinein-


	Schleiermachers Grundideen zur Volksschul-Bildung

