
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 7

Artikel: Die religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi : Vortrag,
gehalten an der Pestalozzifeier in der St. Peterskirche in Zürich am 15.
Januar 1922 : 1. Teil

Autor: Klinke, Willibald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi.
(Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in der St. Peterskirehe

in Zürich am 15. Januar 1922.)

Von Willibald Klinke, Zürich.

I.
Wenn wir alljährlich hier zusammenkommen, um dem Andenken

Pestalozzis zu huldigen, so tun wir das in dem Bewusstsein, dass

Pestalozzi zu den Grossen gehört, die uns immer und immer wieder
etwas zu sagen haben, weil ihre Ideen überzeitlich sind, weil sie
nicht beruhen auf den äussern Lagen und Verhältnissen der Menschen,
die ja einem beständigen Wechsel unterworfen sind. Pestalozzis
Ideen sind überzeitlich, weil sie begründet sind in dem Wesen der
menschlichen Natur selbst. Die menschliche Natur hat sich aber
seit Pestalozzis Zeiten nicht geändert und wird sich auch in absehbarer

Zeit nicht ändern. Darum kann uns Pestalozzi auch heute
noch etwas sagen, ja, wir glauben ihn, den lange Verkannten, erst
heute richtig zu verstehen, und in keiner Zeit ist es nötiger, auf
seine Stimme zu hören, als heute, in einer Zeit derWiirnis, der Trübsal

und des Jammers.
Das Problem, für das Pestalozzi sein ganzes Leben einsetzte,

war die Errettung der Menschheit aus geistiger Not. Nicht um die
Befreiung von äusserer Armut handelt es sich im tiefsten Sinne nach
Pestalozzi in erster Linie — obgleich er auch hiefür grosses Verständnis

zeigte —, es handelt sich vor allem um Erlösung und
Errettung des Menschen von den Widersprüchen, die in seiner Natur
liegen, und die bewirken, dass er seines Lebens nicht froh werden
kann. Diese Widersprüche bestehen darin, dass der Mensch ein
sinnliches Wesen, ein Wesen mit natürlichen Trieben und Instinkten ist,
denen er folgen möchte, dass aber auch ein sittliches Gefühl in ihm
schlummert, und dass die Entwicklung und Entfaltung dieser im
Menschen schlummernden sittlichen Anlage den Menschen erst von
den hemmenden Fesseln befreit und ihn die Stufe wahren Menschentums,

wahrer Humanität erreichen lässt.
Darum konnte Pestalozzi sagen, dass er nicht nur dem reichen

Armen, sondern auch dem armen Reichen aus seiner Not helfen
wolle. Der Reiche ist arm, wenn er im Banne seiner Triebe und
Instinkte lebt und deshalb seines Lebens nicht froh werden kann, und
der Arme ist reich, wenn er seine sittliche Anlage zu wahrem Menschenschweiz.

Pädagog. Zeitachrift. 1922. i o



— 194 —

tum erhoben hat. Das Glück liegt im Menschen selbst, von innen
muss es kommen, nicht von aussen. „Es ist nicht draussen, da sucht
es der Tor, es ist in dir, du bringst es ewig hervor." Die Seele des
Pestalozzischen Lebens war die Liebe zum Volke, aber noch mehr
als die äussere Armut geht ihm der Jammer der geistigen Not zu
Herzen. Und mit einer Selbstverleugnung, wie es in der
Geistesgeschichte kein zweites Beispiel gibt, kämpfte er gegen die innere
Armut der Menschen, gegen die Quellen des geistigen Elends, gegen
Not und Bedrängnis, gegen Trübsal und Verwahrlosung. Wenn sich
aber Pestalozzi, dieses Genie der reinsten Menschenliebe, mit dem
Jammer der geistigen Not der Menschheit befasste, dann konnte er
an dem religiösen Problem, an der religiösen Frage, nicht vorbeigehen.

War doch lange vor ihm einer dagewesen, der für die
Errettung des Menschengeschlechts durch das Evangelium der Liebe
eingetreten und sein Leben dafür geopfert hatte.

Und in der Tat sind religiöse Fragen Pestalozzi Zeit seines Lebens
recht nahe gegangen; oft hat er sich mit ihnen auseinandergesetzt,
aber auch hierin ist er, weil er seiner Zeit weit vorauseilte, meist
missverstanden worden und wird auch heute zum Teil immer noch
missverstanden. Ja, immer noch wird er von gewisser Seite
abgelehnt, nicht voll anerkannt. Man wirft ihm vor, die Bedeutung
der religiösen Erziehung zu wenig gewürdigt zu haben, man bezichtigt
ihn selber des Unglaubens.

f. War Pestalozzi wirklich ein Ungläubiger Verkannte er wirklich
die Bedeutung der religiösen Erziehung Wenn einer geschaffen war,
das Wesen der Religiosität zu erfassen, tief zu empfinden, so war es

Pestalozzi, diese Gefühlsnatur durch und durch, dieses Genie der
reinsten Menschenliebe, dieser Mensch mit dem liebeglühenden
Herzen, der den innersten Kern des Christentums in seiner Person
verkörperte. Kein Geringerer als Johann Caspar Lavater, ein
Zeitgenosse, hat ihm hierüber ein Zeugnis ausgestellt und gesagt: „Einen
Mann, in dem der Geist des Erlösers so durch und durch in Gesinnung,
Wort und Tat verherrlicht ist und sich in solcher Glorie darstellt,
habe ich noch keinen getroffen. Einen bessern Jünger hatte Christus
selbst bei seinen Lebzeiten nicht." (Brandlin, Der Genius von Vater
Pestalozzi. Zürich 1846, S. 36.)

Nachhaltige Jugendeindrücke von schlichter christlicher
Volksfrömmigkeit hat Pestalozzi zuerst in der Wohnstube durch seine

Mutter und eine fromme Magd empfangen. Pestalozzis Mutter war
eine wahrhaft fromme Frau; ihr inneres Wesen gründete sich ganz auf



— 195 —

die Gnade Gottes. „Die ganze Würde ihres Benehmensund ihrer Treue
war eine Folge ihres hohen, einfachen, frommen Glaubens" (Pestalozzi,

Schwanengesang). Ihr ganzes Leben war eine einzige starke,
religiöse Tat der Selbstverleugnung zum Wohle ihrer Kinder. In
einer Atmosphäre von ausgesprochen religiöser Stimmung wuchs
Pestalozzi auf und erlebte tagtäglich ein Christentum des Gottvertrauens,

der Selbstverleugnung, der Selbstaufopferung und der
barmherzigen Liebe. Deswegen konnte er später in seinem Volksbuche

Lienhard und Gertrud ein so treffliches Bild von alter,
gesunder Volksfrömmigkeit zeichnen.

Und weil er gerade das Beste in seiner Frömmigkeit der
häuslichen Erziehung verdankte, so trat er auch später dafür ein, dass
die erste religiöse Erziehung in die Hand der Mutter gelegt werde.
In einer solchen Umgebung, wo Liebe, Dankbarkeit, Vertrauen,
Selbstverleugnung, Entsagung und Aufopferung herrschten, fanden
seine sittlich-religiösen Anlagen, seine Gefühlskräfte, mit denen er
so reich begabt war, die reichlichste Nahrung und führten zu einer
Bildung des Herzens, wie sie für die Erzeugung seiner erhabenen
Ideen und seinem uneigennützigen Wirken Voraussetzung war.

Pestalozzis ganze geistige Entwicklung zeigt einen religiösen
Unterton. Seine ersten schriftstellerischen Versuche im „Erinnerer",
einer in Zürich erscheinenden Wochenschrift, tragen religiös-moralischen

Charakter. Die Briefe, welche die Lebensverbindung Pestalozzis

mit Anna Schulthess anbahnten, weisen fast auf allen Seiten
auf Gott hin, von dem der Verfasser, Pestalozzi, wie aus einer
„Wunderquelle" für sein Dichten und Trachten Nahrung schöpfte
und Leben erhielt (Nicolay). Überall sieht er Fügungen der
Vorsehung, ein starkes Gottvertrauen beseelt ihn. Aus seinen Briefen
an seine Braut spricht eine Ergebung in den Willen Gottes. Das

Tagebuch, das die beiden Gatten auf dem Neuhof gemeinsam führten,
erwähnt die Gewohnheit der beiden Eheleute, das Morgengebet
gemeinsam zu verrichten, und wenn sorgenreiche Geschäfte Pestalozzi

ganz in Anspruch nahmen, bittet er seine Frau, für ihn zu beten
(Seyffarth, Pestalozzis Werke III, 200 und 205, Nicolay).

Aber erst als Pestalozzi auf seinem Neuhofe mit den Ärmsten
der Armen zusammen kam, erfasste er voll bewusst die Bedeutung
des religiösen Momentes für die Errettung des Volkes aus geistiger
Not und Trübsal. Im Zusammenleben mit dem einfachen Volke, im
Zusammensein mit den armen, verwahrlosten Kindern, da wurde
es ihm immer mehr zur Gewissheit, dass das Volk eine gesunde,



— 196 —

kräftige Religion braucht, dass die Philosophie oder irgendeine
geläuterte philosophische Religion das alte Christentum mit seinem
Glauben an Gott und Jesu nicht ersetzen könne. Und so bringt er
denn in ..Lienhard und Gertrud" ein rührendes Gemälde christlichbiblischer

Frömmigkeit in der Familie der Gertrud und zeigt, wie
die Liebe das Band ist, das Gott und die Menschen miteinander
verbindet. „Ohne Liebe ist der Mensch ohne Gott,-und ohne Gott
und ohne Liebe ist der Mensch ein Unmensch." Fromme Überlieferung

und kkchliche Sitte kommen in „Lienhard und Gertrud" zur
schönsten Geltung. Bei der Zeichnung der idealen Frauengestalt
der Gertrud und ihrer Wohnstubenfrömmigkeit müssen bei Pestalozzi

ohne Zweifel wieder Kindheitseindrücke mächtig geworden sein.
Das religiöse Problem beschäftigt ihn nun in fast allen seinen Schriften.
Von der Neuhofzeit an tritt er nachhaltig ein für eine Pflege des

Religiösen im Interesse der sittlichen Förderung.
Aber was ist Religion, was Religiosität im Sinne Pestalozzis?

Religion ist nach Pestalozzi, ähnlich wie es Goethe in der
pädagogischen Provinz von „Wilhelm Meisters Wanderjahren" bestimmt:
Ehrfurcht vor dem über uns, vor dem heiligen Willen und Gesetz,
Ehrfurcht vor dem unter uns, vor Leiden, Armut und Not, und endlich

Ehrfurcht vor dem was in uns ist, Gefühl unserer heiligen Würde,
unserer sittlichen Anlage. Die innere Kraft der Menschennatur ist
göttlicher Natur, sie ist nach Pestalozzi die Kraft Gottes. Im Innern
der menschlichen Natur ist ein heiliges, göttliches Wesen, es ist seine

sittliche, seine ethische Anlage. Diese Gewissensanlage ist göttlichen
Ursprungs. „Der Mensch hat ein Gewissen, die Stimme Gottes redet
in jedem Menschen und lässt keinem unbezeuget, was gut und böse,

was recht und unrecht ist. Gott ist in ihm und ruft ihn durch Glauben,
Liebe, Wahrheit und Recht zur Übereinstimmung mit sich selbst
zu Gott. Der Mensch kann diese Stimme Gottes selbst hören und in
der Freiheit seines Willens leben." So äussert sich Pestalozzi über
Gott und das Göttliche in einer Rede an sein Haus (1818). Dieser
Glaube an Gott als die Personifikation des Wahren und Guten liegt
schon im Menschen. „Glaube an Gott," schreibt Pestalozzi, „du
bist der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben, wie der Sinn vom
Guten und Bösen, wie das unauslöschliche Gefühl von Recht und
Unrecht." Dieser Glaube an Gott ist nicht Folge und Resultat
gebildeter Weisheit, nicht das Ergebnis des nachdenkenden Verstandes.

„Es gibt keine Erkenntnis Gottes aus blossem Wissen, der wahre
Gott lebt nur dem Glauben, dem kindlichen Glauben" („Wie Gertrud



— 197 —

ihre Kinder lehrt"). Darum kennt Pestalozzi nur den Gott des

Herzens, des Gefühls; der Gott des Verstandes, der Gott des Hirns
ist ein Hirngespinst, er kennt keinen andern Gott als den Gott seines

Herzens, und fühlt sich nur durch den Glauben an diesen Gott des

Gefühls als ein Mensch. Gott ist für ihn der Vater des Menschen,
der Mensch ist ein Kind Gottes. Religion ist nach Pestalozzi nichts
anderes als Bildung zur Menschenliebe, und dies führt zu einem
reinen gegenseitigen Sinn des Vater- und Kindesverhältnisses. Das
dankende Glauben an das segnende Dasein Gottes ist ein religiöses
Gefühl, und wer sich von diesem reinen Kindessinn gegen Gott
leiten lässt, ist ein sittlich-religiöser Mensch. „Das Wesen der Religion
liegt also im Gefühl der Gotteskindschaft mit seinen beglückenden
Folgen für den einzelnen, wie für die Gesamtheit." Der schwache,
hilfsbedürftige Mensch empfindet seine Abhängigkeit von einem
allmächtigen übersinnlichen Wesen.

So ist Gott für Pestalozzi also eine sittliche Macht; die
Gotteserkenntnis wächst aus dem sittlichen Bewusstsein heraus. Die
Sittlichkeit erfährt ihre höchste Entwicklung nur durch das Religiöse.
Das religiöse Empfinden gibt dem Menschen die Kraft, den Kampf
mit den bösen Neigungen seiner Natur aufzunehmen und den guten
zum Siege zu verhelfen. Die Religion wird damit zum praktischen
Bedürfnis; der Mensch bedarf der Religion, und in einer gewissen
Form besitzt sie jeder. „Ich weiss, dass das Menschengeschlecht
eines Gottes und eines Glaubens bedarf", schreibt Pestalozzi einmal.
Der Mensch findet nach seiner Auffassung in seinem realen Leben
nicht genug Beweggründe, sich allem dem zu unterziehen, was sein
Pflichtleben von ihm fordert.

__

Da kommt ihm sein Glaube und sein Vertrauen auf Gott zu
Hilfe und gibt ihm Kraft, das Gute und Wahre zum Siege zu führen.
Und das Leben kann den Menschen in solche Stürme führen, dass

vor seinen Augen der Unterschied zwischen Gut und Böse erlischt.
Was bleibt ihm dann wiederum als einzige Zuflucht und Rettung
übrig: der Glaube an Gott als starke Stütze. „Gott ist," sagt Pestalozzi,

„die einzige Stütze des bebenden Elends und alle Menschheit,
die sich im hohen ängstigenden Jammer nicht gegen ihn neigt, sinkt
unaussprechlich leicht hinab in die Tiefen der Verzweiflung." So

ist der Glaube einerseits eine hemmende Kraft, er bewahrt vor
Ausschweifungen, vor Verirrungen der sinnlichen Natur des Menschen,
anderseits kann er aber auch das Gute unmittelbar fördern. Aus
dem Glauben an Gott, als unserm Vater, wächst das Bewusstsein,



— 198 —

dass alle Menschen Brüder seien und daraus fliesst der reine Vater -
und Brudersinn der Menschheit, die Quelle der Gerechtigkeit. So

ist die Religion bei Pestalozzi in letzter Linie Willens- und Gefühlssache,

ja mehr Willens- als Gefühlssache. Wahre Religiosität, wahre
Frömmigkeit besteht nach Pestalozzi nicht in einem blossen
Sichhingeben in religiösen Stimmungen und Gefühlen, wahre Religiosität
besteht nicht in sentimentaler Verschwommenheit und andächtigem
Schwärmen, das wäre schwächlich. Die Kraft der Religion zeigt
sich im Wollen, im Tun, im Handeln. ..Der Mensch ist nicht für die
Religion, sondern die Religion ist für den Menschen da; sie ist kein
Ding für sich, neben dem, was den Menschen erfüllt und beschäftigt;
wahre Gottesverehrung ist ein menschlicher Dienst, ist ein Dienen
zum Wohle der Mitmenschen." Derjenige ist wirklich fromm, der
sich selbst überwindet, der für andere lebt, der ein heiteres Gemüt
und ein dankbares Herz hat" („Christoph und Else"). Wahre
Frömmigkeit gibt dem Menschen die Kraft, seine irdischen Pflichten bis
zum Tode zu erfüllen. „Der Weg zum Himmel ist die Erfüllung
der Pflichten auf Erden", weshalb die Pfarrer das Volk mehr „der
Menschlichkeit, als den Sternen" nahe bringen sollen, meint Pestalozzi.

Wahre Religiosität besteht nicht in Äusserlichkeiten, nicht
in Zeremoniendienst. „Tränen sind nichts und Kniefallen ist nichts,
aber der Entschluss, gegen Gott und Menschen redlich und dankbar
zu sein, das ist alles", sagt Pestalozzi in „Lienhard und Gertrud".
Nicht Wissen, sondern das sittliche Fühlen, nicht Lehren, sondern
sittliche Gewöhnung ist das Wesentliche der religiösen Bildung; das

Wesentliche des Religiösen ist die religiöse Gesinnung, die zur Tat
drängt. Nicht durch Bilder und Worte, sondern durch sein Tun
soll ein Mensch den andern zur Religionslehre emporheben. „Was
nützt es denn," meint Pestalozzi, ..dem Armen zu sagen: Es ist
ein Gott, und zum Waisenkinde zu sprechen: Du hast einen Vater
im Himmel. Mit Bildern und Worten lehrt kein Mensch den andern
Gott kennen und an Gott glauben. Wenn man aber dem Armen
hilft, dass er wie ein Mensch leben kann, wenn man die Waise erzieht,
als wenn sie einen Vater hätte, dann lehrt man sie Gott kennen, der
des Menschen Herz so gebildet hat, dass er so gut handeln kann."

„ Gott ist eben für die Menschen nur durch die Menschen der Gott
der Menschen." (Schluss folgt.)


	Die religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi : Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in der St. Peterskirche in Zürich am 15. Januar 1922 : 1. Teil

