
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 6

Artikel: Kind und Künstler

Autor: Guyer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kind und Künstler.
Von Dr. "Walter Guy er, Horgen-Zürich.

Vor nicht zu langer Zeit hätte man eine Zusammenordnung von
Kind und Kunst für paradox gehalten. Der Abstand der kindlichen
Betätigung von der künstlerischen schien jedes Vergleiches zu spotten :

die eine in völliger Unzulänglichkeit kaum der Beachtung wert, die
andere in höchsten Sphären schwebend, nur der Auslese geistiger
Entwicklung zugänglich. — Heute ist, zwar noch nicht das allgemeine,
wohl aber das pädagogische und psychologische, auch das
philosophische Interesse dem Kinde in hohem Masse zugewandt. Rousseau
und Pestalozzi schon haben Pfade in das vorher völlig dunkle Gebiet
der Kindesforschung gebahnt, die zu Strassen zu erweitern sich
anschicken. Man setzt nicht nur alle Seiten geistigen Lebens schon im
Kinde voraus, sondern man anerkennt es als eine in seiner Weise
sittliche Persönlichkeit, man betrachtet besonders sein Gestalten in
Sprache und bildlichem Ausdruck gern als dem künstlerischen Schaffen
verwandt.

In der Tat sind gemeinsame Merkmale in künstlerischer und
kindlicher Auffassung der Dinge, in ihrer sprachlichen, bildlichen und
auch musikalischen Wiedergabe vorhanden. Ja man könnte sagen,
das Kind steht in der gesamten Konzeption der Welt, in seiner innern
Regsamkeit dem Künstler näher als der erwachsene Mensch, der im
Alltagstreben von den Dingen nur nimmt und wahrnimmt, was ihm
nützt. Dennoch geht es nicht an, Kind und Künstler etwa einander
gleichzusetzen. Gerade die verwandten Züge in ihrem Verhalten •

und Schaffen weisen unmittelbar auf fundamentale Unterschiede
hin, die festzuhalten nicht nur von theoretischem, sondern von
praktisch-pädagogischem Interesse ist.

Ein kurzer Blick auf einige Punkte, die Kunst als solche
betreffend, mag hinführen zu einigen mir wichtig scheinenden Tatsachen
der Gemeinsamkeit und des Unterschiedes in kindlichem und
künstlerischem Erlebnis und Ausdruck.

Aus der theoretischen Betrachtung des künstlerischen Schaffens
hat sich ein Begriffspaar herauskristallisiert, das besonders aus dem
Gebiet der Malerei jedem bekannt ist: Impressionismus und
Expressionismus. — Der Maler hat zum Gegenstand ein Äusseres,
das er nachbildet, z. B. eine Landschaft. Selbst wenn er innere
Zustände, Gedanken, Gefühle darstellen will, muss er sie an einen

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1922. H



— 162 —

äussern Gegenstand oder an eine Gruppe von Dingen heften. Die
Darstellung nun kann ein getreues Abbild des äusseren Gegenstandes,
dessen blosse Wiedergabe sein. Der Ausdruck ist dann eigentlich
der wiederholte, reproduzierte Eindruck. Jede Einzelheit ist im
Bilde wiedergegeben, und dieses unterscheidet sich von der
Photographie nur dadurch, dass das aufnehmende und wiedergebende
Medium nicht eine tote Platte, sondern ein lebendiges Wesen ist.
Diese den Gegenstand eigentlich kopierende Malerei ist der Grenzfall
des Impressionismus (vgl. impression und expression). Dem
Impressionisten ist der Gegenstand als solcher wichtig.

Anders jene zweite Richtung. Zwar gibt der Eindruck hier wie
dort die Veranlassung zum künstlerischen Gestalten, und nicht nur
die Veranlassung, sondern auch den Stoff. Aber dieser geht durch
ein Erleben hindurch, das ihn umgestaltet. Das lebendige geistige
Subjekt bringt die Eigenart seiner Betätigung zum bloss äussern
Gegenstand hinzu, und der Ausdruck, das Kunstwerk, ist nun
Offenbarung des lebendigen Innern. Wo der Gegenstand in seiner objekt-
tiven Existenz ganz zurücktritt hinter dem Ausdruck des künstlerischen

Empfindens, und eigentlich diesem nur den Anstoss zur
Auswirkung gibt, tritt uns der Expressionismus in vollster Ausprägung
entgegen.

Das Verhältnis dieser beiden Arten künstlerischer Darstellung
näher zu betrachten, ist hier nicht unsere Aufgabe. Nur soviel sei

bemerkt, dass da, wo beide Richtungen wirklich Kunst sind, die
Gegensätze sich mildern, ja dass im eigentlichen Kunstwerk weder
der blosse äussere Gegenstand, noch die innere Umgestaltung oder
Vergeistigung zum Ausdruck gelangen, sondern dass Eindruck,
Erleben und Ausdruck sich zu einer höhern Einheit verdichten, die nicht
nur Schönheit als blosses Spiel der Phantasie, sondern höchste lebendige

Wahrheit ist.
Für den Vergleich mit dem Kinde jedoch greifen wir auf die

beiden unterschiedenen Kunstrichtungen zurück. Das Kind nämlich
ist auf seine Weise ausgesprochener Expressionist; nicht etwa nur da,

wo es sich „künstlerisch" betätigt, sondern in seinem ganzen
Verhalten, in Erleben und Ausdruck, in seiner ganzen Jugendzeit vom
Erwachen seelischen Lebens bis weit ins Volksschulalter hinein. Darin
jedoch scheint ein Widerspruch zu liegen. Denn einmal ist es ja die
erste Aufgabe des erwachenden Bewusstseins, sich mit den
Gegenständen der Aussenwelt vertraut zu machen, die Dinge in ihrer
Mannigfaltigkeit kennen zu lernen. Eher also, sollte man meinen.



— 163 —

sei das Kind Impressionist; das Von-aussen-herein nehme seine

ganze Geistestätigkeit in Anspruch, und keine wichtigere Angelegenheit

als das genaue Erfassen der wirklichen Dinge fülle die Zeit der
ersten Bekanntschaft mit der Welt aus.

In der Tat hat es das kindliche Denken und Fühlen immer mit
Dingen zu tun, es geht ganz auf in der Festhaltung und Unterscheidung

eines Gegenstandes vom andern. Ihm ist durchaus das Einzelne,
Konkrete wichtig. Alles, was dem Kinde verständlich werden soll,
stellt es, im wörtlichen Sinn als „Gegenstand", aus sich heraus. Sein

Drang nach Vergegenständlichung lässt es aus der formlosesten Masse
die undenklichsten Formen gestalten. Je einfacher ein Spielzeug,
desto vielseitiger betätigt sich das Kind daran. So sehr haftet es am
einzelnen Ding, dass abgezogene Regeln bei ihm völlig versagen,-
dass ihm das Gesetz nichts, die einzelne Erscheinung dafür alles ist.
Sollen ihm abstrakte Vorstellungen, von den Dingen abgezogene
gemeinsame Merkmale verständlich werden, so befasst es sie unter
den ersten besten Gegenstand, der ihm irgendeine gefühlsmässige
Ähnlichkeit mit jener Vorstellung, jenem Begriff darzubieten scheint.
Gottfried Keller schildert im Grünen Heinrich, da wo er über seine
frühesten Gottesvorstellungen berichtet (Kindheit, Erste Theologie)
dieses Verhalten der kindlichen Denkweise höchst anschaulich:

„Wenn in der Dämmerung das Glöckchen läutete, so sprach meine
Mutter von Gott und lehrte mich beten; ich fragte: Was ist Gott? ist es
ein Mann? und sie antwortete: Nein, Gott ist ein Geist! Das Kirchendach
versank nach und nach in grauen Schatten, das Licht klomm an dem
Türmchen hinauf, bis es zuletzt nur noch auf dem goldenen Wetterhahne
funkelte, und eines Abends fand ich mich plötzlich des bestimmten Glaubens,

dass dieser Hahn Gott sei. Er spielte auch eine unbestimmte Rolle
der Anwesenheit in den kleinen Kindergebeten, welche ich mit vielem
Vergnügen herzusagen wusste. Als ich aber einst ein Bilderbuch bekam,
in dem ein prächtig gefärbter Tiger ansehnlich dasitzend abgebildet war,
ging meine Vorstellung von Gott allmählich auf diesen über, ohne dass
ich jedoch, so wenig wie vom Hahne, je eine Meinung darüber äusserte.
Es waren ganz innerliche Anschauungen, und nur wenn der Name Gottes
genannt wurde, so schwebte mir erst der glänzende Vogel und nachher
der schöne Tiger vor."

Und wie sich das Denken des Kindes in der Unterscheidung
einzelner Dinge erschöpft, so haften auch seine Gefühle an einzelnen
Gegenständen. Wie diese wechseln und sich ablösen, so machen die
Gefühle einander rasch Platz, sie erstrecken sich nicht auf grössere
Zusammenhänge, dehnen sich nicht, wie beim Erwachsenen, zu
eigentlichen Stimmungen aus, die alles andere für längere Zeit
zurückdrängen können. Ein Gefühl der Erhabenheit beim Anblick des



— 164 —

Sternenhimmels, beim Gedanken an die Unendlichkeit der Welt, ein
eigentlich religiöses Gefühl hat in der kindlichen Seele noch keinen
Platz.

So lebt denn allerdings das Kind in der Welt der Dinge. Von
der Umgebung erhält es die Anregung für seine Betätigung, und zu
Gegenstand muss ihm alles werden, wenn es ihm nicht unverständlich
bleiben soll. Aber die Dinge der kindlichen Vorstellung sind nicht die
wirklichen Gegenstände in ihrer objektiven, erschöpfenden Existenz.
Das Kind schafft sich anhand des äussern Gegebenen seine Dinge.
Der subjektive Anteil am Zustandekommen seiner Bilder und
Gegenstände überwiegt. Vom Standpunkt einer sogenannten geistigen
Ökonomie wäre es ein Umweg, wenn die äussern Dinge nicht auf
schnellste und kürzeste Weise ins Inventar des Bewusstseins
eingereiht würden. Das kindliche Verhalten aber gleicht eher einer
Zurückweisung der Dinge mit all ihren Bestimmungen, es ist die
subjektive Umgestaltung anhand weniger wirklicher Eigenschaften,
die vorweggenommen und zur Konstruktion neuer, der kindlichen
Eigenart entsprechender Gebilde verwendet werden. Darin liegt
deutlich der Hinweis auf die wahre, nicht mechanische Ökonomie
des geistigen Lebens : dass uns nämlich alle die möglichen Gegenstände
der ausgebildeten Erkenntnis nicht als fertige Gebilde ins Bewusstsein

fallen, sondern dass dieses sie allmählich aus seiner Reichhaltigkeit
heraus im Verein mit der äussern Einwirkung zum objektiven Weltbild

gestaltet.
Worin besteht nun im Genauem das subjektiv-expressionistische

Verfahren des Kindes. Was nimmt es von den Dingen, und was

tut es hinzu? Die erste Frage lässt sieh allgemeingültig
beantworten, die zweite richtet sich nach der individuellen Eigenart, nach
dem, was Milieu und Vergangenheit bestimmen. — Wie das Kind
am Einzelnen hängt, so nimmt es vom Gegenstand einzelne

Erscheinungsweisen. Was ihm gerade in auffallender Äusserung
entgegentritt, imponiert ihm, weil es sein Denken in Anspruch nimmt,
ausfüllt. Das sinnlich Wahrnehmbare als einzelne Erscheinungsweise

des Dinges ist aber nicht dessen Wesen, das, was sich erhält
im Wechsel des äussern Kleides. Nach dem Beharrenden fragt das

Kind nicht, die gerade vorhandene Erscheinung ist ihm das Ding
selbst. So oft jene wechselt, in eine andere übergeht, so oft entsteht
ein neues Ding. Die Dinge verwandeln sich ineinander. Das Kind,
das Leben in alles zaubert, lässt aus allem alles werden. Seine Welt
hat ein Bilderbuchdasein, selbständig nebeneinander stehen ihre



— 165 —

Teile, und unbekümmert um den tatsächlichen Zusammenhang gehen
sie ineinander über. Das Märchen in der Struktur seines Gedankenganges

ist der reine psychologische Ausdruck kindlichen Erlebens.
Es kann „einer mit seiner Knabeneinfalt hingehen und die Dinge
umgestalten", während später die Dinge in ihrer Mannigfaltigkeit,
ihrem unabänderlichen Sein und Wirken den Einzelnen festhalten
und nötigen.

So verwandelt das Kind schon im Erleben, in der Anschauung,
im Denken und Fühlen das wirkliche Ding oft in eine Illusion. Ein
hervorstechendes Merkmal am Gegenstand genügt zur Wiedererzeugung,

zum Wiederauflebenlassen ähnlicher, irgendwo und irgendwann
erlebter Zustände und Handlungen. Darauf beruht die Unzuver-
lässigkeit der Kinderaussagen. Und freilich leistet dieses für unsern
Begriff ungenaue Erfassen der wirklichen Dinge und Handlungen
einer noch grössern Ungenauigkeit in der Reproduktion Vorschub.
Die kindliche Mitteilung in Sprache und Zeichnung ist für uns eine
kritiklose Wiedergabe empfangener Eindrücke, kritiklos in dem Sinn,
dass sich das Kind keine Rechenschaft gibt, ob andere sich ein Bild
davon machen können, was es erlebte. So überraschend oft die
Beobachtungsschärfe an Kindern auffällt, so sehr betrifft diese meist
nur einzelne Merkmale und Erscheinungsweisen. Allerdings kann
die Gesamtheit der von vielen Kindern z. B. in einer Klasse
beobachteten Einzelheiten zu einer wertvollen Synthese führen, wobei
das Verdienst der Induktion der Tätigkeit der Schüler zufällt.

Die bisherigen Beobachtungen werden belegt durch vielfache
Feststellungen an Kinderzeichnungen und freien Aufsätzen, durch
Beobachtung kindlicher Äusserungen und Erzählungen. — Die meisten
Kinder zeichnen sehr gern, viele leidenschaftlich, aber fast
ausschliesslich aus dem Gedächtnis. Lässt man ein Kind, das noch nicht
durch verständnislose Kritik verdorben ist, ein Pferd, einen Mann
zeichnen : In unbefangenster Weise produziert es aus dem Gedächtnis
drauf los, ohne sich nur irgendwie um die Wirklichkeit zu kümmern,
die ihm Menschen und Pferde genug zur Verfügung stellen würde,
wenn es sie nur ansehen wollte. Ganz aus seinem Innern, aus der

Vergangenheit heraus schöpft es mit aller Ruhe und Selbstsicherheit
das, was es tatsächlich erfasst hat.

Was nun zeichnet es von den Dingen? Kerschensteiner, in
seiner „Entwicklung der zeichnerischen Begabung", nennt es ein
Schema im Gegensatz zum anschaulich Gegebenen, und Stern, in
seiner „Psychologie der frühen Kindheit", beruft sich auf ihn. D. h.,



— 166 —

eine Art Begriff vom Ding soll das Kind darstellen, das Symbol von
etwas Gemeintem, das Schema etwa im erkenntnistheoretischen
Sinne Kants, das die Vermittlung zwischen Anschauung und Begriff
vollzieht. Vom Menschen z. B. zeichnet das Kleinkind Kopf, Beine,

Arme, wobei die Anordnung oft ganz beliebig ist, die Extremitäten
als blosse Striche in der Luft hängen, der Kopf als Rundform unten,
die Fusse oben sein können. Viel später noch, wenn alle Teile (Rumpf,
Augen, Mund, Hände usw.) erfasst sind und wiedergegeben werden,
stehen sie immer noch im blossen Nebeneinander, in falschem
Zusammenhang, Kopf von vorn, Rumpf von der Seite, Arme von vorn
und Füsse von der Seite usw. Ein Schema ist allerdings vorhanden,
aber nicht als Zusammenfassung des Wesentlichen, als Grundform
der Sache, sondern als Nebeneinander von Teilen, die einzeln erfasst
und einzeln dargestellt werden. Dieser.Grundzug kindlicher
Geistesbetätigung findet sich in allen unbeeinflussten KinderZeichnungen;
für die kindliche Raumvorstellung im besondern ist er
nachgewiesen durch Untersuchungen im psychologischen Institut der
Universität Zürich (G. F. Lipps).

So tritt denn durchgängig im kindlichen Erleben das Objekt in
seiner vielseitigen Wirklichkeit zurück hinter der subjektiven
Gestaltung. Für alles, was dem Kind entgegentritt, erlässt es sofort
ein Aufgebot seiner ihm schon zur Verfügung stehenden Bilder,
seiner schon einmal vollzogenen Betätigungen; aus seiner Vergangenheit

heraus also gestaltet es seine Gegenstände, und wie ihm ausser -

liche Merkmale, entlehnt von den wirklichen Dingen, dafür genügen,
so sind auch seine sprachlichen, zeichnerischen, malerischen (und
musikalischen) Ausdrucksprodukte höchst skizzenhafte Schemata,
skizzenhaft im expressionistisch-subjektivsten Sinn. Dürfen so zwar
seine Darstellungen keinen künstlerischen Wert beanspruchen, so

ist sein Verhalten nichtsdestoweniger künstlerisch: Es sieht sich
durch ein ihm Entgegentretendes innerlich gehoben und zu eigener

Betätigung veranlasst; es schafft aus seiner innersten Regung heraus
anhand des äusseren Reizes seine Dinge, die es ausser sich stellt, zu
Bild oder Sprache gestaltet. Wie der Künstler haucht es sein eigenes
Leben hinein in das äussere Geschehen, und die Dinge treten ihm
so, mit seinem eigenen Leben begabt, wieder entgegen. Die kritische
Sonderung dessen, was nur dem äussern Ding angehört, von dem,

was das Subjekt hinzubringt, würde das künstlerische Empfinden
ebensosehr zerreissen, wie sie dem kindlichen Erleben fremd ist.
Kind und Künstler stehen so über der äussern Notwendigkeit, beide,



— 167 —

indem sie die Seele über ihren Gegenstand, das Innere über das
Äussere herrschen lassen.

Darin aber besteht nun die grosse Kluft zwischen Kind und
Künstler, dass das erstere die Dinge in ihrer wahren Gestalt noch
gar nicht kennt, der zweite sie als Gegenstände in ihrer nackten
Wahrheit überwunden hat. Das Kind kennt nur das Äussere, Einzelne,
nicht die Beziehung, das Verhalten der Dinge zueinander, das, was
ihr Wesen ausmacht. Der wahre Künstler, so expressionistisch sich
seine Werke ausnehmen, muss durch die äussere Notwendigkeit der
Dinge hindurch gegangen sein, um sie mit der Macht des Geistes
verklärt zu höherer Wahrheit zu erheben. Kehrt er sich nicht an die
•äussere Wirklichkeit, benützt er nur einzelne ihrer Merkmale zur
Andeutung eines Etwas im Bilde, so ist er nicht Künstler, auch nicht
Kind, sondern kindisch, und darum nicht mehr Künstler, weü er
Ton einer seinsollenden Stufe auf eine frühere zurückfällt.

Der Impressionismus, als gänzliche Bestimmtheit durch den
äussern Gegenstand, ist das Durchgangsstadium vom Kind zum
Künstler. Er ist die geistige Stufe der Masse, die im Alltag an den
äussern Dingen zu kleben verurteilt ist. Als Grenzfall der Kunst
hat er daher auch die gewöhnliche Meinung für sich, die im Bild, im
Lied die banalsten Dinge und Kleinigkeiten am meisten.begrüsst
und sehen will.

Für die Pädagogik erhebt sich die Forderung, von der Eigenart

kindlichen Erlebens überzuleiten zunächst zum Erfassen der wahren
Gestalt der Dinge. Diese Aufgabe füllt eigentlich alles schulmässige
Wirken aus. Der Übergang von der Subjektivität zur Objektivität im
Kind ist jedochheute noch mehr einProblem als klare Pädagogik. Fast
alle Didaktik orientiert sich an der Sache, am Wissensobjekt, am
äussern Ziel. Die von aussen diktierte Notwendigkeit aber zerbricht
häufig die kindliche Gestaltungsfreude und untergräbt den
künstlerischen Zug im Kind auf immer. Anderseits ist die Pädagogik nicht
experimentelle Psychologie. Der bloss auf das Subjekt bedachte,
unterrichtende Psychologe schwimmt in der uferlosen Vielseitigkeit
kindlicher Betätigung und erhebt diese nie zu objektiver Betrachtung
und Gewöhnung. Es ist klar, dass im Beginn des systematischen
Unterrichts die Eigenart des Subjekts, die psychologische Rücksicht
im Vordergrund zu stehen hat, und dass nach oben von selbst das

Erkenntnisobjekt, die in der Sache begründete logische Notwendigkeit

hervortritt. In der Elementarschule dringt das, was ich
psychologische Besinnung nennen möchte, in Lehrmitteln undLeErweisa



— 168 —

mehr und mehr durch; aber schon auf der Mittelstufe der Volksschule
ist man in Verlegenheit, wie Kind und Stoff in die rechte lebendige
Beziehung gebracht werden sollen. Die Rücksicht auf die nach oben
sieh immer mehr verdichtende Wissenstyrannei lässt deutlich eine
Unentschlossenheit über logische und psychologische Vereinbarung
sowohl in Lehrweise als in Lehrmitteln erkennen.

Eine wirklich organische Entwicklung vom kindlich subjektiven
Erleben zur Durchdringung der objektiven Welt, nicht bloss zum
Haftenbleiben an der Materie, setzt voraus, dass überall im Bildungs-
prozess zu Ziel und Methode, den äussern Faktoren, noch die rechte
psychologische Besinnung trete.

Der Keurose entgegen?
(Märchen und Träume eines kleinen Buben.)

Von Dr. med. E. Oberholzer, Zürich.

Ein fünfjähriger Bub erzählt der drei Jahre älteren Schwester
eines Morgens das folgende, selbst erfundene Märchen:

„Der Teufel und der Schullehrer."
„Es war einmal ein Schullehrer, der hatte viele Schüler. Einen

schlug er immer und war mit ihm gar nicht zufrieden. Einmal packte'
er ihn an den Haaren. Da flogen dem Buben Haut und Haare weg.
Da lief der Bub davon, und als er auf der Strasse war, da wurde er
ein liebes Mädchen, das der Lehrer einmal in der Klasse hatte. Dann
wollte man den Lehrer strafen, weil er den Buben so geschlagen hatte.
Als man ihn aber prügeln wollte, ist er durchgebrannt und sah in der
Erde eine Türe. Die hat er aufgehoben und stieg eine Treppe hinunter..
In der Erde kam er in ein grosses Zimmer, und da war er in der Hölle.
Es kam sofort der Teufel und sagte: „Jetzt habe ich dich, du Schelm."
Da flehte der Lehrer ihn an, und weil er ein paar Zaubereien wusste,.
liess ihn der Teufel zuerst am Leben. Einmal aber gab der Teufel dem
Lehrer eine Brille, und diese Brille machte, dass er eine Pfanne für
sein Bett ansehen musste. Da stieg der Lehrer in die Pfanne, und der
Teufel machte den Deckel zu. Da begann er ihn zu kochen, tat aber
das Blut in eine andere Pfanne. Die Haut, die zog er ab und liess sie
trocknen, und das Fleisch, das ass der Teufel. Das Blut nahm er sich
zum Dessert. Später, als er alles gegessen hatte, zog er des Lehrers
Haut an und ging die Treppe hinauf, durch die der Lehrer herunterkam.

Da meinten die Leute, der Lehrer komme und prügelten ihn
durch. Nachher warfen sie ihn ins Feuer, wo er verbrannte. Und
zuletzt, als man die Asche herausnahm, da sah man ein weisses Papier
mit schwarzer Tinte. Auf dem stand: „Teufel hat die Welt so wüst
gemacht, aber er verbrannte." Nachher sahen sie ein schönes rote&
Papier, auf dem stand : „Der liebe Gott wird bald kommen und euch


	Kind und Künstler

