Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 6

Artikel: Kind und Kunstler

Autor: Guyer, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kind und Kiinstler.

Von Dr. Walter Guyer, Horgen-Zirich.

Vor nicht zu langer Zeit hitte man eine Zusammenordnung von .
Kind und Kunst fiir paradox gehalten. Der Abstand der kindlichen
Betatigung von der kiinstlerischen schien jedes Vergleiches zu spotten :
die eine in volliger Unzulinglichkeit kaum der Beachtung wert, die
andere in hochsten Sphiaren schwebend, nur der Auslese geistiger
Entwicklung zugianglich. — Heute ist, zwar noch nicht das allgemeine,
wohl aber das p#dagogische und psychologische, auch das philo-
sophische Interesse dem Kinde in hohem Masse zugewandt. Rousseau
und Pestalozzi schon haben Pfade in das vorher voéllig dunkle Gebiet
der Kindesforschung gebahnt, die zu Strassen zu erweitern sich an-
schicken. Man setzt nicht nur alle Seiten geistigen Lebens schon im
Kinde voraus, sondern man anerkennt es als eine in seiner Weise
sittliche Personlichkeit, man betrachtet besonders sein Gestalten in
Sprache und bildlichem Ausdruck gern als dem kiinstlerischen Schaffen
verwandt.

In der Tat sind gemeinsame Merkmale in kiinstlerischer und
kindlicher Auffassung der Dinge, in ihrer sprachlichen, bildlichen und
auch musikalischen Wiedergabe vorhanden. Ja man kénnte sagen,
das Kind steht in der gesamten Konzeption der Welt, in seiner innern
Regsamkeit dem Kiinstler niher als der erwachsene Mensch, der im
Alltagstreben von den Dingen nur nimmt und wahrnimmt, was ihm
niitzt. Dennoch geht es nicht an, Kind und Kiinstler etwa einander
gleichzusetzen. Gerade die verwandten Ziige in ihrem Verhalten °
und Schaffen weisen unmittelbar auf fundamentale Unterschiede
hin, die festzuhalten nicht nur von theoretischem, sondern von prak-
tisch-padagogischem Interesse ist.

- Ein kurzer Blick auf einige Punkte, die Kunst als solche be-
treffend, mag hinfithren zu einigen mir wichtig scheinenden Tatsachen
der Gemeinsamkeit und des Unterschiedes in kindlichem und kiinst-
lerischem Erlebnis und Ausdruck.

Aus der theoretischen Betrachtung des kiinstlerischen Schaffens
hat sich ein Begriffspaar herauskristallisiert, das besonders aus dem
Gebiet der Malerei jedem bekannt ist: Impressionismus und Ex-
pressionismus. — Der Maler hat zum Gegenstand ein Ausseres,
das er nachbildet, z. B. eine Landschaft. Selbst wenn er innere Zu-
stinde, Gedanken, Gefiihle darstellen will, muss er sie an einen

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1922, 11



10—

dussern Gegenstand oder an eine Gruppe von Dingen heften. Die
Darstellung nun kann ein getreues Abbild des dusseren Gegenstandes,
dessen blosse Wiedergabe sein. Der Ausdruck ist dann eigentlich
der wiederholte, reproduzierte Eindruck. Jede Einzelheit ist im
Bilde wiedergegeben, und dieses unterscheidet sich von der Photo-
graphie nur dadurch, dass das aufnehmende und wiedergebende
Medium nicht eine tote Platte, sondern ein lebendiges Wesen ist.
Diese den Gegenstand eigentlich kopierende Malerei ist der Grenzfall
des Impressionismus (vgl. impression und expression). Dem lm-
pressionisten ist der Gegenstand als solcher wichtig.

Anders jene zweite Richtung. Zwar gibt der Eindruck hier wie-
dort die Veranlassung zum kiinstlerischen Gestalten, und nicht nur
die Veranlassung, sondern auch den Stoff. Aber dieser geht durch
ein Erleben hindurch, das ihn umgestaltet. Das lebendige geistige
Subjekt bringt die Eigenart seiner Betédtigung zum bloss dussern
Gegenstand hinzu, und der Ausdruck, das Kunstwerk, ist nun Offen-
barung des lebendigen Innern. Wo der Gegenstand in seiner objekt-
tiven Existenz ganz zuriicktritt hinter dem Ausdruck des kiinstle-
rischen Empfindens, und eigentlich diesem nur den Anstoss zur Aus-
wirkung gibt, tritt uns der Expressionismus in vollster Ausprigung
entgegen. ' -

Das Verhiltnis dieser beiden Arten kiinstlerischer Darstellung
niher zu betrachten, ist hier nicht unsere Aufgabe. Nur soviel sei
bemerkt, dass da, wo beide Richtungen wirklich Kunst sind, die
Gegensitze sich mildern, ja dass im eigentlichen Kunstwerk weder
der blosse dussere Gegenstand, noch die innere Umgestaltung oder
Vergeistigung zum Ausdruck gelangen, sondern dass Eindruck, Er-
leben und Ausdruck sich zu einer héhern Einheit verdichten, die nicht
nur Schonheit als blosses Spiel der Phantasie, sondern héchste leben-
dige Wahrheit ist.

Fiir den Vergleich mit dem Kinde jedoch greifen wir auf die
beiden unterschiedenen Kunstrichtungen zuriick. Das Kind namlich
ist auf seine Weise ausgesprochener Expressionist; nicht etwa nur da,
wo es sich ,kiinstlerisch* betidtigt, sondern in seinem ganzen Ver-
halten, in Erleben und Ausdruck, in seiner ganzen Jugendzeit vom
Erwachen seelischen Lebens bis weit ins Volksschulalter hinein. Darin
jedoch scheint ein Widerspruch zu liegen. Denn einmal ist es ja die
érste Aufgabe des erwachenden Bewusstseins, sich mit den Gegen-
stinden der Aussenwelt vertraut zu machen, die Dinge in ihrer
Mannigfaltigkeit kennen zu lernen. Eher also, sollte man meinen,



— 163 —

sei das Kind Impressionist; das ‘Von-aussen-herein nehme seine
ganze Geistestatigkeit in Anspruch, und keine wichtigere Angelegen-
heit als das genaue Erfassen der wirklichen Dinge fiille die Zeit der
ersten Bekanntschaft mit der Welt aus.

In der Tat hat es das kindliche Denken und Fiihlen immer mit
Dingen zu tun, es geht ganz auf in der Festhaltung und Unterschei-
dung eines Gegenstandes vom andern. Thm ist durchaus das Einzelne,
Konkrete wichtig. Alles, was dem Kinde verstindlich werden soll,
stellt es, im wortlichen Sinn als ,, Gegenstand‘‘, aus sich heraus. Sein
Drang nach Vergegensténdlichung lisst es aus der formlosesten Masse
die undenklichsten Formen gestalten. Je einfacher ein Spielzeug,
desto vielseitiger betatigt sich das Kind daran. So sehr haftet es am
einzelnen Ding, dass abgezogene Regeln bei ihm véllig versagen,—
dass ihm das Gesetz nichts, die einzelne Erscheinung dafiir alles ist.
Sollen ihm abstrakte Vorstellungen, von den Dingen abgezogene
gemeinsame Merkmale verstindlich werden, so befasst es sie unter
den ersten besten Gegenstand, der ihm irgendeine gefiihlsmissige
Ahnlichkeit mit jener Vorstellung, jenem Begriff darzubieten scheint.
Gottfried Keller schildert im Griinen Heinrich, da wo er iiber seine
frithesten Gottesvorstellungen berichtet (Kindheit, Erste Theologie)
dieses Verhalten der kindlichen Denkweise hochst anschaulich:

,,Wenn in der Dammerung das Glockchen liutete, so sprach meine
Mutter von Gott und lehrte mich beten; ich fragte: Was ist Gott? ist es
ein Mann? und sie antwortete: Nein, Gott ist ein Geist! Das Kirchendach
versank nach und nach in grauen Schatten, das Licht klomm an dem
Tiirmchen hinauf, bis es zuletzt nur noch auf dem goldenen Wetterhahne
funkelte, und eines Abends fand ich mich plétzlich des bestimmten Glau-
bens, dass dieser Hahn Gott sei. Er spielte auch eine unbestimmte Rolle
der Anwesenheit in den kleinen Kindergebeten, welche ich mit vielem
Vergniigen herzusagen wusste. Als ich aber einst ein Bilderbuch bekam,
in dem ein prachtig gefarbter Tiger ansehnlich dasitzend abgebildet war,
ging meine Vorstellung von Gott allmihlich auf diesen iiber, ohne dass
ich jedoch, so wenig wie vom Hahne, je eine Meinung dariiber dusserte.
Es waren ganz innerliche Anschauungen, und nur wenn der Name Gottes
genannt wurde, so schwebte mir erst der glinzende Vogel und nachher
der schone Tiger vor.* : '

Und wie sich das Denken des Kindes in der Unterscheidung
einzelner Dinge erschopft, so haften auch seine Gefiihle an einzelnen
Gegenstinden. Wie diese wechseln und sich ablésen, so machen die
Gefiihle einander rasch Platz, sie erstrecken sich nicht auf grossere
Zusammenhinge, dehnen sich nicht, wie beim Erwachsenen, zu

eigentlichen Stimmungen aus, die alles andere fiir léngere Zeit zurlick-
dringen konnen. Ein Gefithl der Erhabenheit beim Anblick des



— 164 —

Sternenhimmels, beim Gedanken an die Unendlichkeit der Welt, ein
eigentlich religioses Gefiihl hat in der kindlichen Seele noch keinen
Platz.

So lebt denn allerdings das Kind in der Welt der Dinge. Von
der Umgebung erhilt es die Anregung fiir seine Betidtigung, und zu
Gegenstand muss ihm alles werden, wenn es ihm nicht unverstindlich
bleiben soll. Aber die Dinge der kindlichen Vorstellung sind nicht die
wirklichen Gegenstéinde in ihrer objektiven, erschopfenden Existenz.
Das Kind schafft sich anhand des dussern Gegebenen seine Dinge.
Der subjektive Anteil am Zustandekommen seiner Bilder und
(Gegenstéinde iiberwiegt. Vom Standpunkt einer sogenannten geistigen
Okonomie wire es ein Umweg, wenn die dussern Dinge nicht auf
schnellste und kiirzeste Weise ins Inventar des Bewusstseins ein-
gereiht wiirden. Das kindliche Verhalten aber gleicht eher einer
Zuriickweisung der Dinge mit all ihren Bestimmungen, es ist die
subjektive Umgestaltung anhand weniger wirklicher Eigenschaften,
die vorweggenommen und zur Konstruktion neuer, der kindlichen
Eigenart entsprechender Gebilde verwendet werden. Darin liegt
deutlich der Hinweis auf die wahre, nicht mechanische Okonomie
des geistigen Lebens: dass uns ndmlich alle die méglichen Gegenstinde
der ausgebildeten Erkenntnis nicht als fertige Gebilde ins Bewusst-
sein fallen, sondern dass dieses sie allmahlich aus seiner Reichhaltigkeit
heraus im Verein mit der dussern Einwirkung zum objektiven Welt-
bild gestaltet.

Worin besteht nun im Genauern das subjektiv-expressionistische
Verfahren des Kindes. Was nimm¢t es von den Dingen, und was
tut es hinzu? Die erste Frage lisst sich allgemeingiiltig beant-
worten, die zweite richtet sich nach der individuellen Eigenart, nach
dem, was Milieu und Vergangenheit bestimmen. — Wie das Kind
am Einzelnen hiangt, so nimmt es vom Gegenstand einzelne Er-
scheinungsweisen. Was ihm gerade in auffallender Ausserung ent-
gegentritt, imponiert ihm, weil es sein Denken in Anspruch nimmt,
ausfiillt. Das sinnlich Wahrnehmbare als einzelne Erscheinungs-
weise des Dinges ist aber nicht dessen Wesen, das, was sich erhilt
im Wechsel des dussern Kleides. Nach dem Beharrenden fragt das
Kind nicht, die gerade vorhandene Erscheinung ist ihm das Ding
selbst. So oft jene wechselt, in eine andere iibergeht, so oft entsteht
ein neues Ding. Die Dinge verwandeln sich ineinander. Das Kind,
das Leben in alles zaubert, ldsst aus allem alles werden. Seine Welt
hat ein Bilderbuchdasein, selbstdndig nebeneinander stehen ihre



— 165 —

Teile, und unbekiimmert um den tatséichlichen Zusammenhang gehen
sie ineinander iiber. Das Marchen in der Struktur seines Gedanken-
ganges ist der reine psychologische Ausdruck kindlichen Erlebens.
Es kann ,,einer mit seiner Knabeneinfalt hingehen und die Dinge
umgestalten’, wihrend spiter die Dinge in ihrer Mannigfaltigkeit,
ihrem unabinderlichen Sein und Wirken den Einzelnen festhalten
und nétigen.

So verwandelt das Kind schon im Erleben, in der Anschauung,
im Denken und Fiihlen das wirkliche Ding oft in eine Illusion. Ein
hervorstechendes Merkmal am Gegenstand geniigt zur Wiedererzeu-
gung, zum Wiederauflebenlassen #hnlicher, irgendwo und irgendwann
erlebter Zustinde und Handlungen. Darauf beruht die Unzuver-
lissigkeit der Kinderaussagen. Und freilich leistet dieses fiir unsern
Begriff ungenaue Erfassen der wirklichen Dinge und Handlungen
einer noch griossern Ungenauigkeit in der Reproduktion Vorschub.
Die kindliche Mitteilung in Sprache und Zeichnung ist fiir uns eine
kritiklose Wiedergabe empfangener Eindriicke, kritiklos in dem Sinn,
dass sich das Kind keine Rechenschaft gibt, ob andere sich ein Bild
davon machen kénnen, was es erlebte. So iiberraschend oft die Be-
obachtungsschiirfe an Kindern auffillt, so sehr betrifft diese meist
nur einzelne Merkmale und Erscheinungsweisen. Allerdings kann
die Gesamtheit der von vielen Kindern z. B. in einer Klasse beob-
achteten Einzelheiten zu einer wertvollen Synthese fiithren, wobei
das Verdienst der Induktion der Tatigkeit der Schiiler zufillt.

Die bisherigen Beobachtungen werden belegt durch vielfache
Feststellungen an Kinderzeichnungen und freien Aufsitzen, durch
Beobachtung kindlicher Ausserungen und Erzihlungen. — Die meisten
Kinder zeichnen sehr gern, viele leidenschaftlich, aber fast aus-
schliesslich aus dem Gedachtnis. Lisst man ein Kind, das noch nicht
durch verstindnislose Kritik verdorben ist, ein Pferd, einen Mann
zeichnen: In unbefangenster Weise produziert es aus dem Gedachtnis
drauf los, ohne sich nur irgendwie um die Wirklichkeit zu kimmern,
die ihm Menschen und Pferde genug zur Verfiigung stellen wiirde,
wenn es sie nur ansehen wollte. Ganz aus seinem Innern, aus der
Vergangenheit heraus schopft es mit aller Ruhe und Selbstsicherheit
das, was es tatsichlich erfasst hat.

Was nun zeichnet es von den Dingen? XKerschensteiner, in
seiner ,,Entwicklung der zeichnerischen Begabung®, nennt es ein
Schema im Gegensatz zum anschaulich Gegebenen, und Stern, in
seiner ,,Psychologie der frithen Kindheit*, beruft sich auf ihn. D. h,,



— 166 —

eine Art Begriff vom Ding soll das Kind darstellen, das Symbol von
etwas Gemeintem, das Schema etwa im erkenntnistheoretischen
Sinne Kants, das die Vermittlung zwischen Anschauung und Begriff
vollzieht. Vom Menschen z. B. zeichnet das Kleinkind Kopf, Beine,
Arme, wobei die Anordnung oft ganz beliebig ist, die Extremitdten
als blosse Striche in der Luft hingen, der Kopf als Rundform unten,
die Fiisse oben sein konnen. Viel spiter noch, wenn alle Teile (Rumpf,
Augen, Mund, Hinde usw.) erfasst sind und wiedergegeben werden,
stehen sie immer noch im blossen Nebeneinander, in falschem Zu-
sammenhang, Kopf von vorn, Rumpf von der Seite, Arme von vorn
und Fiisse von der Seite usw. Ein Schema ist allerdings vorhanden,
aber nicht als Zusammenfassung des Wesentlichen, als Grundform
der Sache, sondern als Nebeneinander von Teilen, die einzeln erfasst
und einzeln dargestellt werden. Dieser.Grundzug kindlicher Geistes-
betiatigung findet sich in allen unbeeinflussten Kinderzeichnungen;
fir die kindliche Raumvorstellung im besondern ist er nach-
gewiesen durch Untersuchungen im psychologischen Institut der
Universitat Ziirich (G. F. Lipps).

So tritt denn durchgingig im kindlichen Erleben das Objekt in
seiner vielseitigen Wirklichkeit zuriick hinter der subjektiven
Gestaltung. Fiir alles, was dem Kind entgegentritt, erlisst es sofort
ein Aufgebot seiner ihm schon zur Verfiigung stehenden Bilder,
seiner schon einmal vollzogenen Betitigungen; aus seiner Vergangen-
heit heraus also gestaltet es seine Gegenstinde, und wie ihm &usser-
liche Merkmale, entlehnt von den wirklichen Dingen, dafiir geniigen,
so sind auch seine sprachlichen, zeichnerischen, malerischen (und
musikalischen) Ausdrucksprodukte hochst skizzenhafte Schemata,
skizzenhaft im expressionistisch-subjektivsten Sinn. Diirfen so zwar
seine Darstellungen keinen kiinstlerischen Wert beanspruchen, so
ist sein Verhalten nichtsdestoweniger kiinstlerisch: Es sieht sich
durch ein ihm Entgegentretendes innerlich gehoben und zu eigener
Betatigung veranlasst; es schafft aus seiner innersten Regung heraus
anhand des dusseren Reizes seine Dinge, die es ausser sich stellt, zu
Bild oder Sprache gestaltet. Wie der Kiinstler haucht es sein eigenes
Leben hinein in das dussere Geschehen, und die Dinge treten ihm
so, mit seinem eigenen Leben begabt, wieder entgegen. Die kritische
Sonderung dessen, was nur dem #ussern Ding angehﬁrt, von dem,
was das Subjekt hinzubringt, wiirde das kiinstlerische Empfinden
ebensosehr zerreissen, wie sie dem kindlichen Erleben fremd ist.
Kind und Kiinstler stehen so iiber der dussern Notwendigkeit, beide,



— 167 —

indem sie die Seele iiber ihren Gegenstand, das Innere iber das
Aussere herrschen lassen:

Darin aber besteht nun die grosse Kluft zwischen Kmd und
Kiinstler, dass das erstere die Dinge in ihrer wahren Gestalt noch
gar nicht kennt, der zweite sie als Gegenstdnde in ihrer nackten
Wahrheit iiberwunden hat. Das Kind kennt nur das Aussere, Einzelne,
nicht die Beziehung, das Verhalten der Dinge zueinander, das, was
ihr Wesen ausmacht. Der wahre Kiinstler, so expressionistisch sich
seine Werke ausnehmen, muss durch die dussere Notwendigkeit der
Dinge hindurch gegangen sein, um sie mit der Macht des Geistes
verklirt zu hoherer Wahrheit zu erheben. Kehrt er sich nicht an die
#ussere Wirklichkeit, beniitzt er nur einzelne ihrer Merkmale zur
Andeutung eines Etwas im Bilde, so ist er nicht Kiinstler, auch nicht
Kind, sondern kindisch, und darum nicht mehr Kiinstler, weil er
von einer seinsollenden Stufe auf eine frithere zuriickfillt.

Der Impressionismus, als gidnzliche Bestimmtheit durch den
dussern (egenstand, ist das Durchgangsstadium vom Kind zum
Kiinstler. Er ist die geistige Stufe der Masse, die im Alltag an den
dussern Dingen zu kleben verurteilt ist. Als Grenzfall der Kunst
hat er daher auch die gewohnliche Meinung fiir sich, die im Bild, im
Lied die banalsten Dinge und Kleinigkeiten am meisten begriisst
und sehen will.

Fiir die Padagogik erhebt sich die Forderung, von der Eigen-
art kindlichen Erlebens iiberzuleiten zunachst zum Erfassen der wahren
Gestalt der Dinge. Diese Aufgabe fiillt eigentlich alles schulméssige
Wirken aus. Der Ubergang von der Subjektivitat zur Objektivitat im
Kind ist jedoch heute noch mehr ein Problem als klare Pidagogik. Fast
alle Didaktik orientiert sich an der Sache, am Wissensobjekt, am
dussern Ziel. Die von aussen diktierte Notwendigkeit aber zerbricht
hiufig die kindliche Gestaltungsfreude und untergribt den Kkiinst-
lerischen Zug im Kind auf immer. Anderseits ist die Padagogik nicht
experimentelle Psychologie. Der bloss auf das Subjekt bedachte,
unterrichtende Psychologe schwimmt in der uferlosen Vielseitigkeit
kindlicher Betatigung und erhebt diese nie zu objektiver Betrachtung
und Gewohnung. Es ist klar, dass im Beginn des systematischen
Unterrichts die Eigenart des Subjekts, die psychologische Riicksicht
im Vordergrund zu stehen hat, und dass nach oben von selbst das
FErkenntnisobjekt, die in der Sache begriindete logische Notwendig-
keit hervortritt. In der Elementarschule dringt das, was ich psycho-
logische Besinnung nennen mochte, in Lehrmitteln und Lehrweise



— 168 —

mehr und mehr durch; aber schon auf der Mittelstufe der Volksschule
ist man in Verlegenheit, wie Kind und Stoff in die rechte lebendige-
Beziehung gebracht werden sollen. Die Riicksicht auf die nach oben
sich immer mehr verdichtende Wissenstyrannei lasst deutlich eine
Unentschlossenheit iiber logische und psychologische Vereinbarung
sowohl in Lehrweise als in Lehrmitteln erkennen.

Eine wirklich organische Entwicklung vom kindlich subjektiven
Erleben zur Durchdringung der objektiven Welt, nicht bloss zum
Haftenbleiben an der Materie, setzt voraus, dass iiberall im Bildungs-
prozess zu 2iel und Methode, den #ussern Faktoren, noch die rechte
psychologische Besinnung trete.

Der Neurose entgegen?
(Méarchen und Traume eines kleinen Buben.)
Von Dr. med. E. Oberholzer, Zirich.

Ein fiinfjahriger Bub erzéhlt der drei Jahre &lteren Schwester
eines Morgens das folgende, selbst erfundene Mirchen:

,,Der Teufel und der Schullehrer.‘

,,Es war einmal ein Schullehrer, der hatte viele Schiiler. Einen
schlug er immer und war mit ihm gar nicht zufrieden. Einmal packte
er ihn an den Haaren. Da flogen dem Buben Haut und Haare weg.
Da lief der Bub davon, und als er auf der Strasse war, da wurde er
ein liebes Midchen, das der Lehrer einmal in der Klasse hatte. Dann
wollte man den Lehrer strafen, weil er den Buben so geschlagen hatte.
Als man ihn aber priigeln wollte, ist er durchgebrannt und sah in der
Erde eine Tiire. Die hat er aufgehoben und stieg eine Treppe hinunter.
In der Erde kam er in ein grosses Zimmer, und da war er in der Holle.
Es kam sofort der Teufel und sagte: ,,Jetzt habe ich dich, du Schelm.*
Da flehte der Lehrer ihn an, und weil er ein paar Zaubereien wusste,
liess ihn der Teufel zuerst am Leben. Einmal aber gab der Teufel dem
Lehrer eine Brille, und diese Brille machte, dass er eine Pfanne fiir
sein Bett ansehen musste. Da stieg der Lebrer in die Pfanne, und der
Teufel machte den Deckel zu. Da begann er ihn zu kochen, tat aber
das Blut in eine andere Pfanne. Die Haut, die zog er ab und liess sie
trocknen, und das Fleisch, das ass der Teufel. Das Blut nahm er sich
zum Dessert. Spiter, als er alles gegessen hatte, zog er des Lehrers
Haut an und ging die Treppe hinauf, durch die der Lehrer herunter-
kam. Da meinten die Leute, der Lehrer komme und priigelten ihn
durch. Nachher warfen sie ihn ins Feuer, wo er verbrannte. Und
zuletzt, als man die Asche herausnahm, da sah man ein weisses Papier
mit schwarzer Tinte. Auf dem stand: ,,Teufel hat die Welt so wiist
gemacht, aber er verbrannte.”” Nachher sahen sie ein schones rotes
Papier, auf dem stand: ,,Der liebe Gott wird bald kommen und euch



	Kind und Künstler

