
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 5

Artikel: Psychologische Typen

Autor: Steiger, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 141 —

Psychologische Typen.
Von H. Steiger, Zürich.

Unter diesem Titel veröffentlicht der bekannte Psychiater und
Psychologe Dr. C. G. Jung, Zürich-Küsnacht, seine neuesten
Forschungen auf dem Gebiete der Seelenkunde.1) Seine Ausführungen
sind von grundlegender Bedeutung für das Verständnis und die
Erklärung von Erscheinungen des Seelenlebens, wie sie uns tagtäglich
im Verkehr mit unsern Mitmenschen entgegentreten.

Um den Wert einiger solcher Grundtatsachen gleich hervorzuheben,

wollen wir uns daran erinnern, wie erschreckt und erstaunt
wir dem grässlichen Weltkrieg zuschauten, wir wollen daran denken,
wie Revolution und Gegenrevolution ohne unser Wohen wirken, und
wie ohnmächtig wir mitten drin stehen. Denken wü aber nicht nur
an die Völkergeschichte, betrachten wir den Verkehr der Einzelnen
im täglichen Leben! Wieviel Streit und Missverständnis! Wie hart
prallen die Meinungen aufeinander! Gewisse Fragen darf man
beinahe nicht mehr zur Aussprache bringen, es sei nur an die Politik
erinnert.

Dr. Jung zeigt in seinem Buch, warum wir uns so schlecht
verstehen müssen: die menschliche Seele ist eben zu mannigfaltig, als
dass man aus der eigenen Art heraus jede andere verstehen könnte.
Das haben wir ja freilich schon lange gewusst, und schon lange haben
die Denker auch versucht, eine gewisse Ordnung und Einteilung in
das Chaos der seelischen Regungen zu bringen. Es dürfte aber wohl
nirgends eine so klare und scharfe Darstellung verschiedener „Typen"
gezeichnet sein, die zugleich so überzeugend wirkt, wie die in dem
vorliegenden Buche.

Jung unterscheidet vor allem zwei Arten, sich der Welt
gegenüberzustellen: die extravertierte und die introvertierte Art.
Wir könnten von „nach aussen" und von „nach innen" gerichteten
Menschen sprechen.

Den einen ist die Aussenwelt in d e r Art, wie sie ungefähr allen
Menschen erscheint, wichtig, der andere betrachtet seine innere
Anschauung, seine seelischen Erlebnisse als viel wichtiger. Wir
kennen ja jene praktischen Geschäftsleute, die so gut auf die Aussenwelt

eingestellt sind, jene tüchtigen Handwerker, mit der grossen
Freude am Stoff, überhaupt alle, die wirklich praktischen Menschen,
und wir stellen ihnen gerne etwa Träumer und Philosophen gegenüber,

auch einzelne Künstler mit ihrer Weltfremdheit und in ihrer
ungeschickten Art, wie sie im praktischen Leben sich gebärden. Da
haben wir diesen Gegensatz. Es ist ganz klar, dass ein gegenseitiges
Verstehen zwischen zwei Vertretern dieser Richtungen sehr schwierig
ist. Wenn der eme etwas sagt, so meint er damit etwas ganz anderes,

*) Psychologische Typen. Von C. G. Jung, Dr. med. et jur. h. es., vormals Dozent
der Psychiatrie an. der Universität Zürich. Zürich 1921, Verlag Rascher & Co. 708 S.

br. 25 Fr. gb. 31 Fr.



— 142 —

als was der andere versteht, und wenn der andere entgegnet, so
antwortet er eben auf das, was er verstanden hat, nicht auf das, was
der erste meinte. Wem die zwei Arten, sich zur Welt einzustellen
vertraut sind, der wird viel weniger anstossen als der, der von andern
Menschen ohne weiteres annimmt, sie „denken" so wie alle
Menschen. — Man muss das Denken hervorheben, es gibt nämlich
Menschen, die überhaupt nicht in erster Linie mit dem Denken an
das Leben herangehen, die vielmehr eme andere Seelenfähigkeit gut
entwickelt haben. Jung unterscheidet vier Hauptfähigkeiten oder
Funktionen. Zuerst muss der Mensch die Aussenwelt aufnehmen,
um überhaupt eine Beziehung dazu zu erhalten; seine Sinne
vermitteln ihm Bilder, es arbeitet die erste Seelenfähigkeit, das
Empfinden. Hierauf bewertet unsere Seele, sie scheidet nach gut und
schlecht, angenehm und unangenehm, schön und hässlich, sie sagt
gleichsam mit diesen Bewertungen, was die Eindrücke für uns
bedeuten, sie lehnt sie ab oder nimmt sie an, es arbeitet das Fühlen.
Das Denk en ordnet die gewonnenen Erkenntnisse und Anschauungen
nach bestimmten Gesetzen; diese Ordnung erleichtert die Übersicht,
sie ermöglicht das Arbeiten mit allen mannigfaltigen Bildern und
Wissensteüen. Der Mensch arbeitet aber nicht nur mit der Wirklichkeit;

er muss vielmehr auch Mögliches erschauen können, er hat
als vierte Seelenfähigkeit das Ahnen (die Intuition bei Jung)
entwickelt. Während die zwei Fähigkeiten Denken und Fühlen nach
bestimmten Gesichtspunkten und Gesetzen wählen und bestimmen,
annehmen oder ablehnen, was gegeben ist, nehmen die andern zwei
wahllos auf, was sie erschauen oder ahnen. Die zwei Gruppen
ergänzen sich also wunderhübsch, je zwei nehmen einfach auf, sie
schaffen sozusagen den Rohstoff her (irrationale Funktionen), die
zwei andern treffen die Auslese, wie sie für den betreffenden Menschen
notwendig und lebenfördernd ist (rationale Funktionen). Und doch
sind nie alle vier Fähigkeiten in einem Menschen gleichmässig
entwickelt, im Gegenteü: mit diesen vier Funktionen sind wieder vier
weitere Möglichkeiten geschaffen, welche uns verschieden zur Welt
einstellen. Es gibt Menschen, bei denen vor allem das Denken gut
entwickelt ist (Philosophen, Mathematiker, Systematiker aller Arten)
bei andern Menschen ist vor allem das Fühlen fein geartet (sehr viele
Frauen, alle feinen Tröster, die wahren Krankenpfleger und
Seelsorger beider Geschlechter) ; wir finden wiederum Menschen, die ein
grossartiges Ahnungsvermögen haben (Staatsmänner mit weitem
Blick, Künstler, Geschäftsleute, denen alle Spekulationen glücken),
und schliesslich gibt es Menschen mit gewaltig gesteigerter
Empfindungsfähigkeit, Menschen, denen eine Empfindung einen viel stärkern
Eindruck macht, als andern, Menschen, die schembar viel mehr
sehen und erfassen mit ihren Sinnen als wir, die wir ja achtlos manche
Schönheit übersehen (feine Naturbeobachter, aber auch besonders
schmerzempfindliche Menschen). Da jede der vier Fähigkeiten wieder
nach aussen oder nach innen gerichtet sein kann, ergeben sich schon
acht psychologische Haupttypen, auch wenn man ganz ab-



— 143 —

sieht von den Schattierungsmöglichkeiten. Ohne weitgehende
Duldung, ohne gegenseitiges Geltenlassen auch dann, wenn man den
andern nicht begreift, können wü also ganz unmöglich gedeihlich
zusammenleben.

Die Menschen haben sich dadurch geholfen, dass vor allem eine
Fähigkeit stark entwickelt wurde, das Denken. Das Denken galt
eine Zeitlang alles, jeder Mensch, auch der ganz anders veranlagte,
musste denken, denken, immer wieder nur denken, für die
Betätigung anderer Seelenfähigkeiten blieb sehr wenig Zeit im gewöhnlichen

Leben. Die Anlagen gar vieler Menschen verkrüppelten auf
Kosten der Denkentwicklung auch dann, wenn diese Entwicklung
trotz aller Anstrengung nie viel zeitigen konnte, wie die Entwicklung
der eigentlich persönlichen Fähigkeit; diese Menschen blieben
zeitlebens die Dummen oder sie waren gar bildungsunfähig. Aber man
erreichte so eine Art gegenseitiges Übereinkommen : Das Denken
dominiert, wü* verstehen uns dann ganz ausgezeichnet, es gibt keinen
Streit, oder man kann wenigstens jeden Streit der Meinungen
erledigen, das Denken entscheidet eben, und das gehorcht ja bei allen
Menschen den gleichen Gesetzen. Natürlich ging die Entwicklung
nicht so bewusst vor sich, aber im Unterbewusstsein spielte sich die
Entwicklung ungefähr so ab. Noch mehr: durch die einseitige
Entwicklung steigerte sich wüklich die Denkfähigkeit in gar hohem
Masse, unsere Zivilisation, unsere Technik erreichte eine gewaltige
Höhe. Aber auf die Dauer konnte sich doch ein solch gekünsteltes
und lebensfeindliches Einigsem nicht halten, es mussten sich schliesslich

alle die zur Wehr setzen, deren Seelenfähigkeiten litten, alle die
seelipch Verkrüppelten bäumten sich auf gegen die Gewalt. Noch
mehr: auch beim Denktypus wurde schliesslich die obere Grenze
der Entwicklungsmöglichkeit erreicht, bei der es hiess: weiter geht
es nicht, die Entwicklung kam zu dem Punkt, den man den
Überschlagpunkt nennen könnte. Und da zeigte es sich dann plötzlich,
dass in jeder Seele alle Möglichkeiten sitzen, und dass eigentlich
alle nach Entwicklung verlangen.

Es gibt keine ganz einseitig veranlagten Menschen,
denen es wohl wäre, wenn nur eine Seite der Seele
entwickelt wird. Das möchte Jung vor allem zeigen. Man erkannte,
dass in unserer Seele ein gewaltiger Kampf tobt, der Kampf der
Gegensätze. Stets versucht die unterdrückte Seite sich
durchzusetzen, sie möchte auch zur Entwicklung herangezogen werden.
Es ist der uralte Kampf, den uns die alten Götter- und Heldensagen
schüdern, natürlich nur bildhaft, sinnlich dargestellt, während es in
Wüklichkeit ein Kampf seelischer Kräfte ist, es ist der Kampf, den
wü in Träumen schauen als Kampf wüder Tiere oder feindlicher
Heere. Dass gerade wilde Tiere als Bild gewählt werden, dass in
Träumen überhaupt Gestalten der alten Helden- und Göttergeschichte
auftreten, ja, dass gelegentlich sozusagen wörtlich längst vergangene
Zeiten in Träumen dargestellt werden, ist nicht bedeutungslos. Schon
bald nachdem man angefangen hatte, sich mit der Traumanalyse



— 144 —

abzugeben, bald also nach der genialen Entdeckung Freuds, wunderte
man sich darüber, dass oft inTräumen alteMythen dargestellt wurden,
auch dann, wenn die betreffenden Personen rem nichts von diesen
Mythen wussten, sie noch nie gehört hatten. Man erklärte, es seien
das eben nur Bilder für Erlebnisse des betreffenden Menschen in der
Kindheit, und da diese Erlebnisse immer die gleichen seien, werden
auch die uralten Bilder gebraucht. Nun hat Jung den Begriff des

allgemeinen Unbewussten (kollektiven Unbewussten bei Jung)
geschaffen und erklärt: diese Bilder ruhen in uns allen durch
Vererbung, es smd die urtümlichen Bilder, in denen die Seele gewisse
Vorgänge darstellt und stets darstellte. Nun sind natürlich die
Seelenvorgänge heute keine andern als vor hundert und vor tausend
Jahren, kern Wunder also, wenn sich die alten Bilder wiederholen.
Stets war ein Seelenzustand besonders gut entwickelt, und es musste
sich ein anderer „höherer" durchkämpfen, um den Fortschritt zu
erzwingen, und immer wieder erzeugte sich aus dem Zwiespalt der
Gegensätze, aus Kampf und Streit das Neue, das Wertvolle. Noch
mehr : jedesmal erschien das Neue zuerst in verächtlicher Form oder
zum mindesten als „Symbol", d.h. in verkleideter Form, in der
noch jede Möglichkeit steckte, ja, die sogar trügerisch war. Solche
Symbole sind z. B. : das Kind und zwar oft ähnlich dem Christuskind,

das ärmliche Kind, oder ein Stern, ein Licht. Manchmal steht
sich das Neue auch gar als gefährlich und böse dar, man erinnere sich
an das Jenseits von Gut und Böse bei Nietzsche oder an die Räuber
bei Schiller, auch an menschenverschlingende Drachen in Märchen,
aus denen der Held Prinzessinnen herauszaubert. Das Neue, das ja
aus den Tiefen des Unbewussten herausgeholt werden muss (es ist
die neue Einstellung, die dorthin verdrängt wurde durch die
einseitige Entwicklung), ist natürlich zum Teil gefährlich. Im
Unbewussten ruhen nämlich auch die alten bösen, wilden Triebe, die wü '

von unsern Vorfahren, vielleicht sogar von den Tieren ererbt haben.
Sie können sich an das zu Gebärende anhängen, sie können es zum
verderblichen, zerstörenden Wesen umgestalten, die Revolutionen
aller Zeiten, nicht zuletzt die unserer Zeiten, liefern dafür genügend
Beispiele.

Den Streit der Gegensätze mit all seinen Gefahren, aber auch
seinen Entwicklungsmöglichkeiten hat wohl kern Dichter schöner
dargestellt als Spitteler in seinem Buch: „Prometheus und Epi-
metheus". Jung benützt die Besprechung des Buches, um gleich den
Weg anzudeuten, den wü bei diesem Streit zu gehen haben, um ihn
fruchtbringend zu gestalten, es ist der Weg, den die uralten indischen
Philosophenwerke der Upanishaden prächtig darstellen : Sich zurückziehen

von den Gegensätzen, weder beim einen noch beim andern
sein, begierdelos werden, wie es in den indischen Sprüchen heisst.
Das Symbol des Neuen erträgt in der Tat keine voreingenommene
Stellungnahme, es muss geduldig angenommen, sogar „erlitten"
werden, damit es sich zum lebensfördernden Wert auswächst.

Als man seiner Zeit in der Psychologie die Unterschiede zwischen



— 145 —

den visuellen, den motorischen, den akustischen Typen entdeckte, da
bedeutete das einen grossen Fortschritt und eine gewaltige Hilfe in
der Beurteilung des Einzelnen, sowie in der Bildung und Erziehung.
Die vorliegende Arbeit gibt uns in ähnlicher, man möchte sagen
vertiefter Weise höchst wertvolle Fingerzeige für die Erziehung und
Förderung des werdenden Menschen, für die Schätzung des Erwachsenen

und vor allem zur Vermeidung von unnützen und leidvollen
Missverständnissen und Streitigkeiten. Wohl sagt schliesslich die
Arbeit vor allem, dass wir weit über unser Verstehen und Begreifen
dulden und anerkennen müssen, aber die Kenntnis der Typen gibt
doch in gar vielen Fällen die Möglichkeit des Begreifens oder Ahnens,
wo wü früher im besten Fall die Achseln zuckten, vielleicht gar
unsinnig schimpften, früher, d. h. solange wir glaubten, wü mussten
andern Menschen unbedingt „das Wahre" oder ..das Gute und
Rechte" oder „das einzig Richtige" aufdrängen. Inbezug auf die
Beurteüung des Mitmenschen, die ja oft allein schon den Kern eines
Streites in sich enthält, oft sogar, ohne dass wü es wollen, uns zur
Abneigung zwingt, ist vielleicht das Wertvollste, was Jung nachweist,
der Begriff des Erfassens über das Unbewusste. Das Unbewusste
mit seinen unentwickelten und halbwilden Trieben kann natürlich
nur herabsetzend und zersetzend urteilen. Jung sagt mit Recht vom
unbewussten Ahnen (um nur ein Beispiel zu wählen), es habe „ein
Witterungsvermögen für alle zweideutigen, düstern, schmutzigen
und gefährlichen Hintergründe der Wüklichkeit. Dieser Intuition
(Ahnungsvermögen) gegenüber will die wükliche und bewusste
Absicht des Objektes (des andern Menschen) nichts bedeuten, sondern
sie wittert darunter alle Möglichkeiten der archaischen Vorstufen
emer solchen Absicht. Sie hat daher etwas geradezu gefährlich
Untergrabendes ..." Vielleicht zeigt diese einzige Stehe, wie wertvoll das
Studium dieses Werkes auch für die Menschen ist, die eme neue
Ethik oder neue Wege für die Ethik suchen.

Natürlich gibt nur das Studium des ganzen Buches eine Einsicht
in die prachtvolle Mannigfaltigkeit vnserer Seele und ihrer
Entwicklungsmöglichkeiten. Jung hat es meisterhaft verstanden, uns
geradezu zu begeistern für die Schönheiten, die im Menschen stecken,
für die Entwicklungsmöglichkeiten, die der Pflege und Förderung,
harren. Ich glaube, dass das Buch wie kaum ein zweites uns den
Erzieherberuf von neuem recht lieb macht.

Die Lehrerbildung und die eidgenössische
Maturitätsreform.

Von Dr. phil. Heinrich Kleinert, Neuenegg.

I.
Prof. Dr. M. Grossmann schreibt in seinem Artikel „Eidgenössische

Maturitätsreform" unter den Leitlinien, von denen die eid-
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1922. jq


	Psychologische Typen

