Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 5

Artikel: Psychologische Typen

Autor: Steiger, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 141 —

Psychologische Typen.

Yon H. Steiger, Zirich.

Unter diesem Titel vertffentlicht der bekannte Psychiater und
Psychologe Dr. C. G. Jung, Ziirich-Kiisnacht, seine neuesten For-
schungen auf dem Gebiete der Seeclenkunde.l) Seine Ausfithrungen
sind von grundlegender Bedeutung fiir das Verstindnis und die
Erklérung von Erscheinungen des Seelenlebens, wie sie uns tagtiglich
im Verkehr mit unsern Mitmenschen entgegentreten.

Um den Wert einiger solcher Grundtatsachen gleich hervorzu-
heben, wollen wir uns daran erinnern, wie erschreckt und erstaunt
wir dem grisslichen Weltkrieg zuschauten, wir wollen daran denken,
wie Revolution und Gegenrevolution ohne unser Wollen wirken, und
wie ohnmiichtig wir mitten drin stehen. Denken wir aber nicht nur
an die Volkergeschichte, betrachten wir den Verkehr der Einzelnen
im téglichen Leben! Wieviel Streit und Missverstindnis! Wie hart
prallen die Meinungen aufeinander! Gewisse Fragen darf man bei-
nahe nicht mehr zur Aussprache bringen, es sei nur an die Politik
erinnert.

Dr. Jung zeigt in seinem Buch, warum wir uns so schlecht ver-
stehen miissen: die menschliche Seele ist eben zu mannigfaltig, als
dass man aus der eigenen Art heraus jede andere verstehen konnte.
Das haben wir ja freilich schon lange gewusst, und schon lange haben
die Denker auch versucht, eine gewisse Ordnung und Einteilung in
das Chaos der seelischen Regungen zu bringen. Es diirfte aber wohl
nirgends eine so klare und scharfe Darstellung verschiedener ,, Typen*
gezeichnet sein, die zugleich so iiberzeugend wirkt, wie die in dem
vorliegenden Buche.

Jung unterscheidet vor allem zwei Arten, sich der Welt gegen-
iiberzustellen: die extravertierte und die introvertierte Art.
Wir kénnten von ,,nach aussen‘‘ und von ,,nach innen‘ gerichteten
Menschen sprechen.

Den einen ist die Aussenwelt in d er Art, wie sie ungefihr allen
Menschen erscheint, wichtig, der andere betrachtet seine innere
Anschauung, seine seelischen Erlebnisse als viel wichtiger. Wir
kennen ja jene praktischen Geschiftsleute, die so gut auf die Aussen-
welt eingestellt sind, jene tiichtigen Handwerker, mit der grossen
Freude am Stoff, iiberhaupt alle, die wirklich praktischen Menschen,
und wir stellen ihnen gerne etwa Triumer und Philosophen gegen-
iiber, auch einzelne Kinstler mit ihrer Weltfremdheit und in ihrer
ungeschickten Art, wie sie im praktischen Leben sich gebirden. Da
haben wir diesen Gegensatz. Es ist ganz klar, dass ein gegenseitiges
Verstehen zwischen zwei Vertretern dieser Richtungen sehr schwierig
ist. Wenn der eine etwas sagt, so meint er damit etwas ganz anderes,

1) Psychologische Typen. Von C. G. Jung, Dr. med. et jur. h. ¢., vormals Dozent
der Psychiatrie an der Universitat Zirich. Zirich 1921, Verlag Rascher & Co. 708 S.
br. 25 Fr. gb. 31 Fr. '



— 142 —

als was der andere versteht, und wenn der andere entgegnet, so ant-
wortet er eben auf das, was er verstanden hat, nicht auf das, was
der erste meinte. Wem die zwei Arten, sich zur Welt einzustellen
vertraut sind, der wird viel weniger anstossen als der, der von andern
Menschen ohne weiteres annimmt, sie ,,denken‘ so wie alle Men-
schen. — Man muss das Denken hervorheben, es gibt nimlich
Menschen, die iberhaupt nicht in erster Linie mit dem Denken an
das Leben herangehen, die vielmehr eine andere Seelenfahigkeit gut
entwickelt haben. Jung unterscheidet vier Hauptfzhigkeiten oder
Funktionen. Zuerst muss der Mensch die Aussenwelt aufnehmen,
um iiberhaupt eine Beziehung dazu zu erhalten; seine Sinne ver-
mitteln ihm Bilder, es arbeitet die erste Seelenfihigkeit, das Emp-
finden. Hierauf bewertet unsere Seele, sie scheidet nach gut und
schlecht, angenehm und unangenehm, schon und hésslich, sie sagt
gleichsam mit diesen Bewertungen, was die Eindriicke fiir uns be-
deuten, sie lehnt sie ab oder nimmt sie an, es arbeitet das Fiihlen.
DasDenken ordnet die gewonnenen Erkenntnisse und Anschaunungen
nach bestimmten Gesetzen; diese Ordnung erleichtert die Ubersicht,
sie ermoglicht das Arbeiten mit allen mannigfaltigen Bildern und
Wissensteilen. Der Mensch arbeitet aber nicht nur mit der Wirklich-
keit; er muss vielmehr auch Mégliches erschauen kénnen, er hat
als vierte Seelenfihigkeit das Ahnen (die Intuition bei Jung) ent-
wickelt. Wiahrend die zwei Fahigkeiten Denken und Fiihlen nach
bestimmten Gesichtspunkten und Gesetzen wihlen und bestimmen,
annehmen oder ablehnen, was gegeben ist, nehmen die andern zwei
wahllos auf, was sie erschauen oder ahnen. Die zwei Gruppen er-
ginzen sich also wunderhiibsch. je zwei nehmen einfach auf, sie
schaffen sozusagen den Rohstoff her (irrationale Funktionen), die
zweil andern treffen die Auslese, wie sie fiir den betreffenden Menschen
notwendig und lebenfoérdernd ist (rationale Funktionen). Und doch
sind nie alle vier Fiahigkeiten in einem Menschen gleichmissig ent-
wickelt, im Gegenteil: mit diesen vier Funktionen sind wieder vier
weitere Moglichkeiten geschaffen, welche uns verschieden zur Welt
einstellen. Es gibt Menschen, bei denen vor allem das Denken gut
entwickelt ist (Philosophen, Mathematiker, Systematiker aller Arten)
bei andern Menschen ist vor allem das Fiihlen fein geartet (sehr viele
Frauen, alle feinen Troster, die wahren Krankenpfleger und Seel-
sorger beider Geschlechter) ; wir finden wiederum Menschen, die ein
grossartiges Ahnungsvermégen haben (Staatsménner mit weitem
Blick, Kiinstler, Geschiiftsleute, denen alle Spekulationen gliicken),
und schliesslich gibt es Menschen mit gewaltig gesteigerter Empfin-
dungsfihigkeit, Menschen, denen eine Empfindung einen viel stérkern
Eindruck macht, als andern, Menschen, die scheinbar viel mehr
sehen und erfassen mit ihren Sinnen als wir, die wir ja achtlosmanche
Schonheit tibersehen (feine Naturbeobachter, aber auch besonders
schmerzempfindliche Menschen). Da jede der vier Fahigkeiten wieder
nach aussen oder nach innen gerichtet sein kann, ergeben sich schon
acht psychologische Haupttypen, auch wenn man ganz ab-



— 143 —

‘siecht von den Schattierungsmoglichkeiten. Ohne weitgehende Dul-
dung, ohne gegenseitiges Geltenlassen auch dann, wenn man den
andern nicht begreift, kénnen wir also ganz unmdglich gedeihlich
zusammenleben.

Die Menschen haben sich dadurch geholfen, dass vor allem eine
Fahigkeit stark entwickelt wurde, das Denken. Das Denken galt
eine Zeitlang alles, jeder Mensch, auch der ganz anders veranlagte,
musste denken, denken, immer wieder nur denken, fir die Be-
tdtigung anderer Seelenfihigkeiten blieb sehr wenig Zeit im gewohn-
lichen Leben. Die Anlagen gar vieler Menschen verkriippelten auf
Kosten der Denkentwicklung auch dann, wenn diese Entwicklung
trotz aller Anstrengung nie viel zeitigen konnte, wie die Entwicklung
der eigentlich personlichen Fahigkeit; diese Menschen blieben zeit-
lebens die Dummen oder sie waren gar bildungsunfihig. Aber man
erreichte so eine Art gegenseitiges Ubereinkommen: Das Denken
dominiert, wir verstehen uns dann ganz ausgezeichnet, es gibt keinen
Streit, oder man kann wenigstens jeden Streit der Meinungen er-
ledigen, das Denken entscheidet eben, und das gehorcht ja beiallen
Menschen den gleichen Gesetzen. Natiirlich ging die Entwicklung
nicht so bewusst vor sich, aber im Unterbewusstsein spielte sich die
Entwicklung ungefihr so ab. Noch mehr: durch die einseitige Ent-
wicklung steigerte sich wirklich die Denkfihigkeit in gar hohem
Masse, unsere Zivilisation, unsere Technik erreichte eine gewaltige
Hohe. Aber auf die Dauer konnte sich doch ein solch gekiinsteltes
und lebensfeindliches Einigsein nicht halten, es mussten sich schliess-
lich alle die zur Wehr setzen, deren Seelenfihigkeiten litten, alle die
seelirch Verkriippelten biumten sich auf gegen die Gewalt. Noch
mehr: auch beim Denktypus wurde schliesslich die obere Grenze
der Entwicklungsmoglichkeit erreicht, bei der es hiess: weiter geht
es nicht, die Entwicklung kam zu dem Punkt, den man den Uber-
schlagpunkt nennen kénnte. Und da zeigte es sich dann plétzlich,
dass in jeder Seele alle Moglichkeiten sitzen, und dass eigentlich
alle nach Entwicklung verlangen.

Es gibt keine ganz einseitig veranlagten Menschen,
denen es wohl wéire, wenn nur eine Seite der Seele ent-
wickelt wird. Das moéchte Jung vor allem zeigen. Man erkannte,
dass in unserer Seele ein gewaltiger Kampf tobt, der Kampf der
Gegensitze. Stets versucht die unterdriickte Seite sich durch-
zusetzen, sie mochte auch zur Entwicklung herangezogen werden.
Es ist der uralte Kampf, den uns die alten Gotter- und Heldensagen
schildern, natiirlich nur bildhaft, sinnlich dargestellt, wihrend es in
Wirklichkeit ein Kampf seelischer Krifte ist, es ist der Kampf, den
wir in Triumen schauen als Kampf wilder Tiere oder feindlicher
Heere. Dass gerade wilde Tiere als Bild gew#hlt werden, dass in
Traumen iiberhaupt Gestalten der alten Helden- und Gottergeschichte
auftreten, ja, dass gelegentlich sozusagen wortlich lingst vergangene
Zeiten in Traumen dargestellt werden, ist nicht bedeutungslos. Schon
bald nachdem man angefangen hatte sich mit der Traumanalyse



— 144 —

abzugeben, bald also nach der genialen Entdeckung Freuds, wunderte
man sich dariiber, dass oft in Triumen alte Mythen dargestellt wurden,
auch dann, wenn die betreffenden Personen rein nichts von diesen
Mythen wussten, sie noch nie gehort hatten. Man erklarte, es seien
das eben nur Bilder fiir Erlebnisse des betreffenden Menschen in der
Kindheit, und da diese Erlebnisse immer die gleichen seien, werden
auch die uralten Bilder gebraucht. Nun hat Jung den Begriff des
allgemeinen Unbewussten (kollektiven Unbewussten bei Jung)
geschaffen und erkldrt: diese Bilder ruhen in uns allen durch Ver-
erbung, es sind die urtiimlichen Bilder, in denen die Seele gewisse
Vorginge darstellt und stets darstellte. Nun sind natiirlich die
Seelenvorgange heute keine andern als vor hundert und vor tausend
Jahren, kein Wunder also, wenn sich die alten Bilder wiederholen.
Stets war ein Seelenzustand besonders gut entwickelt, und es musste
sich ein anderer ,,hoherer durchkimpfen, um den Fortschritt zu er-
zwingen, und immer wieder erzeugte sich aus dem Zwiespalt der
Gegensitze, aus Kampf und Streit das Neue, das Wertvolle. Noch
mehr: jedesmal erschien das Neue zuerst in veridchtlicher Form oder
zum mindesten als ,,Symbol®, d.h. in verkleideter Form, in der
noch jede Moglichkeit steckte, ja, die sogar triigerisch war. Solche
Symbole sind z. B.: das Kind und zwar oft dhnlich dem Christus-
kind, das drmliche Kind, oder ein Stern, ein Licht. Manchmal stellt
sich das Neue auch gar als gefihrlich und bose dar, man erinnere sich
an das Jenseits von Gut und Bose bei Nietzsche oder an die Rauber
bei Schiller, auch an menschenverschlingende Drachen in Mirchen,
aus denen der Held Prinzessinnen herauszaubert. Das Neue, das ja
aus den Tiefen des Unbewussten herausgeholt werden muss (es ist
die neue Kinstellung, die dorthin verdringt wurde durch die ein-
seitige Entwicklung), ist natiirlich zum Teil gefihrlich. Im Unbe-
wussten ruhen namiich auch die alten bosen, wilden Triebe, die wir
von unsern Vorfahren, vielleicht sogar von den Tieren ererbt haben.
Sie konnen sich an das zu Gebirende anhdngen, sie konnen es zum
verderblichen, zerstérenden Wesen umgestalten, die Revolutionen
aller Zeiten, nicht zuletzt die unserer Zeiten, liefern dafiir geniigend
Beispiele.

Den Streit der Gegensitze mit all seinen Gefahren, aber auch
seinen Entwicklungsmoglichkeiten hat wohl kein Dichter schéner
dargestellt als Spitteler in seinem Buch: ,,Prometheus und Epi-
metheus®. Jung beniitzt die Besprechung des Buches, um gleich den
Weg anzudeuten, den wir bei diesem Streit zu gehen haben, um ihn
fruchtbringend zu gestalten, es ist der Weg, den die uralten indischen
Philosophenwerke der Upanishaden priachtig darstellen: Sich zuriick-
ziehen von den Gegensitzen, weder beim einen noch beim andern
sein, begierdelos werden, wie es in den indischen Spriichen heisst.
Das Symbol des Neuen ertrigt in der Tat keine voreingenommene
Stellungnahme, es muss geduldig angenommen, sogar ,erlitten‘
werden, damit es sich zum lebensférdernden Wert auswichst.

Als man seiner Zeit in der Psychologie die Unterschiede zwischen



— 145 —

den visuellen, den motorischen, den akustischen Typen entdeckte, da
bedeutete das einen grossen Fortschritt und eine gewaltige Hilfe in
der Beurteilung des Einzelnen, sowie in der Bildung und Erziehung.
Die vorliegende Arbeit gibt uns in &#hnlicher, man mochte sagen ver-
tiefter Weise hochst wertvolle Fingerzeige fiir die Erziehung und
Forderung des werdenden Menschen, fiir die Schitzung des Erwach-
senen und vor allem zur Vermeidung von unniitzen und leidvollen
Missverstindnissen und Streitigkeiten. Wohl sagt schliesslich die
Arbeit vor allem, dass wir weit iiber unser Verstehen und Begreifen
dulden und anerkennen miissen, aber die Kenntnis der Typen gibt
doch in gar vielen Fillen die Moglichkeit des Begreifens oder Ahnens,
wo wir frither im besten Fall die Achseln zuckten, vielleicht gar
unsinnig schimpften, friiher, d. h. solange wir glaubten, wir miissten
andern Menschen unbedingt ,.das Wahre“ oder ,,das Gute und
Rechte“ oder ,,das einzig Richtige” aufdringen. Inbezug auf die
Beurteilung des Mitmenschen, die ja oft allein schon den Kern eines
Streites in sich enthilt, oft sogar, ohne dass wir es wollen, uns zur
Abneigung zwingt, ist vielleicht das Wertvollste, was Jung nachweist,
der Begriff des Erfassens iiber das Unbewusste. Das Unbewusste
mit seinen unentwickelten und halbwilden Trieben kann natiirlich
nur herabsetzend und zersetzend urteilen. Jung sagt mit Recht vom
unbewussten Ahnen (um nur ein Beispiel zu wihlen), es habe ,,ein
Witterungsvermogen fiir alle zweideutigen, diistern, schmutzigen
und gefihrlichen Hintergriinde der Wirklichkeit. Dieser Intuition
(Abnungsvermogen) gegeniiber will die wirkliche und bewusste Ab-
sicht des Objektes (des andern Menschen) nichts bedeuten, sondern
sie wittert dahinter alle Moglichkeiten der archaischen Vorstufen
einer solchen Absicht. Sie hat daher etwas geradezu gefahrlich Unter-
grabendes ... Vielleicht zeigt diese einzige Stelle, wie wertvoll das
‘Studium dieses Werkes auch fiir die Menschen ist, die eine neue
Ethik oder neue Wege fiir die Ethik suchen.

- Natiirlich gibt nur das Studivm des ganzen Buches eine Einsicht
in die prachtvolle Mannigfaltigkeit unserer Seele und ihrer Entwick-
lnngsmdéglichkeiten. Jung hat es meisterhaft verstanden, uns ge-
radezu zu begeistern fiir die Schonheiten, die im Menschen stecken,
fiir die Entwicklungsmoglichkeiten, die der Pflege und Foérderung,
‘harren. Ich glaube, dass das Buch wie kaum ein zweites uns den
Erzieherberuf von neuem recht lieb macht.

Die Lehrerbildung und die eidgenossische
Maturititsreform.
Von Dr. phil. Heinrich Kleinert, Neuenegg.

I

Prof. Dr. M. Grossmann schreibt in seinem Artikel ,,Eidgenos-
sische Maturitatsreform‘ unter den Leitlinien, von denen die eid-
Schweiz. Pidagog. Zeitschrift, 1922, 10



	Psychologische Typen

