
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 3

Artikel: Zur Jugendlehre Kung-fu-tses

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 72 —

des Schülers in ihrem Unterrichte in weitgehendstem Masse
durchgeführt haben. So bin ich schon vor 25 Jahren von einem Lehrer
in einzelnen Fächern ganz im Sinne des Arbeitsprinzips unterrichtet
worden. Wir sind gewandert, haben an das Beobachtete die
Besprechungen angeschlossen, haben geformt und gebastelt. Was jenen
Lehrern vielleicht noch fehlte, ist das: Sie haben nicht den Mut
gehabt, allen Unterricht in diesem Sinne zu erteilen, sie sind zu
wenig folgerichtig gewesen. Aber es wäre ein Unrecht, wenn wir
heute nicht ihrer Vorarbeiten dankbar gedächten. (Schluss folgt.)

Zur Jugendlehre Kung-fu-tses.1)
Ton Dr. Eugen Moser, Zürich.

I.
Unter den chinesischen Weisen sind gerade die beiden ältesten

in Europa am bekanntesten geworden: Lao-tse und Kung-fu-tse.
Sie sind die denkbar grössten Gegensätze, ergänzen aber einander
so vollkommen, wie etwa Goethe und Schiller. Nur ein Gemeines
haben sie: sie wurden beide Gegenstände der Legendenbildung,
wenn auch in ganz ungleicher Weise.

Lao-tse lehrte „die Kunst des ewigen Lebens" und wurde zum
Gotte erhoben. Seine Geburt hat grosse Ähnlichkeit mit der Buddhas
und wird im Märchen2) folgendermassen erzählt : Lao-tse ist eigentlich
älter als Himmel und Erde. Er ist der gelbe Alte, der Beherrscher
der Erde, der mit den andern vieren die Welt schuf. Er hat sich auf
der Erde unter verschiedenen Namen gezeigt. Seine berühmteste
Menschwerdung ist die als „altes Kind" (Lao-tse). Seine Mutter
empfing ihn auf übernatürliche Weise und trug ihn zweiundsiebzig
Jahre lang (nach einer andern Überlieferung gar 81 Jahre). Als er
geboren wurde, kam er aus der linken Achselhöhle seiner Mutter
hervor. Er hatte gleich von Anfang an weisse Haare, darum nannte
man ihn „altes Kind". Auch konnte er schon sprechen. Da er keinen
menschlichen Vater hatte, deutete er auf den Pflaumenbaum, unter
dem er zur Welt gekommen, und sprach : "Dies soll mein Name sein. "
Er erlangte grosse Zauberkünste, durch die er sein Leben verlängerte.
Er schrieb das Buch: „Vom Sinn und Leben" (Tao-te-King) und
verkündete der Welt seine Lehre. Er wird als das Haupt des Taoismus
verehrt. Diese Lehre heisst noch heute „die Lehre des gelben Alten".

a) Verkürzter Abschnitt aus einer demnächst erscheinenden Schrift:
Konfuzius und wir".

2) Kr. 29 der „Chines. Volksmärchen", übersetzt von Dr. R. Wilhelm Jena,.
E. Diederichs). Ein guter Wegweiser zu Chinas grossen Wahrheiten ist auch der
schön illustrierte Band von Marta Burkhardt: „Chinesische Kultstätten und
Kultgebräuche"; nach dem Studium dieses Buches greife man zu W. Salensteins Auswahl
der Gleichnisse des Dschuang-dsi. Beide Bände im Rotapfel-Verlag Zürich-Erlenbach.



— 73 —

Auch geht ein Wort um : „Erst war Lao-tse da, nach ihm der Himmel."
Das bezieht sich wohl darauf, dass er eben jener gelbe Alte der Urzeit
war." ¦—¦ Lao-tse lehrte drei Dinge, die er seine Schätze nannte:
die Liebe, die Genügsamkeit und die Demut (Spruch1) Nr. 67).
Wenn auch nach des Meisters Tode sich seine Lehre nicht mehr so
reingeistig hat erhalten können, so sind dennoch die Taoisten nicht
ausschliesslich jene volksbetörenden Schwarzkünstler, als welche
man sie in Europa immer noch hinstellt. Der Japaner Okakura
Kakuzo redet dem Taoismus denn auch energisch das Wort: „der
Taoismus nimmt das Weltliche hin, wie es ist und sucht, im Gegensatz
zu Kung-fu-tse und den Buddhisten, nach Schönheit in unsrer Welt
der Pein und Klagen." („Büchlein vom Tee", Inselbücherei 274).

Während also Lao-tse über das Irdische hinausstrebte, blieb
Kung-fu-tse daran gebunden. Er war der praktische
Lebenskünstler, der sorgfältig alle Tradition anerkannte. Die Märchendichtung

hat sich seiner Person ebenfalls bemächtigt und zwar in
höchst origineller Art. So berichtet Nr. 26 der „chinesischen
Volksmärchen" folgendes über ihn: „Als Kung-fu geboren wurde, da
kam ein Kilin (ein sagenhaftes Einhorn, wie etwa im „tapfern
Schneiderlein") und spuckte einen Nephritstein aus, darauf geschrieben
stand: „Sohn des Wasserkristalls (d. h. der Weisheit), du wirst einst
ungekrönter König werden!" Er wuchs heran und ward neun Fuss
hoch. Er war schwarz und hässlich im Gesicht, seme Augen standen
hervor, seine Nase war aufgestülpt. Die Lippen bedeckten die Zähne
nicht und die Ohren hatten grosse Öffnungen. Er lernte.fleissig und
war bewandert in allen Dingen. So ward er zum Heiligen. Eines
Tages stieg er mit seinem Lieblingsjünger Yän Hui auf di^ Spitze des
Tai schan (des heiligen Berges in Schan-tung). „Siehst du", sprach
er zu Yän Hui, „was das für ein Ding ist, das vor dem Stadttor von
Wu schimmert?" Yän Hui sab genau hin, dann sagte er: „Das
ist ein Stück weisses Tuch." „Nein," sprach Kung-fu, „das ist ein
weisses Pferd." Und als man nachsah war es so. Der Tai schan
ist von Wu wohl tausend Meilen weit entfernt und dass Kung-fu
auf diese Entfernung ein Pferd erkennen konnte, zeigt seinen Scharfblick.

Yän Hui kam ihm nicht ganz gleich; doch sah er wenigstens
noch etwas Weisses. Darum nennt man ihn den zweiten Heiligen."

Als Kung-fu dem Tode entgegenging, erzählt die Sage weiter,
fing der Fürst von Lu (der Heimat Kungs) auf der Jagd ein Kilin.
Man tötete es und siehe, an einem roten Faden, den die Matter Kung-
fus dem Tiere bei der Geburt ihres Sohnes ums Hörn gebunden,
erkannte man in ihm das einstige Wundertier. Als Kung-fu davon
hörte, brach er in Tränen aus: „Ich werde sterben müssen!" Dann
dichtete er ein Lied:

„Es stürzt der Grosse Berg,
Es bricht des Daches First:
Der Weise fährt dahin."

*) „Vom Sinn und Leben", übersetzt von R. Wilhelm (Jena, E. Diederichs).



— 74 —

„Dann legte er sich zu Bett, ward krank und starb." Aber auch
nach seinem Tode noch- gab er Beweise seiner Allwissenheit. Die
Legende berichtet nämlicn, dass Kaiser Tsin Schi Huang pietätslos
sein Grab aufgebrochen und die roten Seidenschuhe des Verstorbenen
angezogen habe. Plötzlich aber sei an der Wand eine Tafel erschienen,
die ihm seinen nahen Tod voraussagte, der auch wirklich eingetroffen
sei. — Rätselhaft, wie das Land China selber, ist nun aber, dass die
Legendensammlung der Dynastie Dschou, das „Tung Dschou Lie
Kuo Tse", die Geburt des Kung zu der duftigsten Märchendichtung
umgestaltet hat, die mit dem Charakter des weltgewandten
Weisen in Einklang zu bringen für uns schwer fällt. Seine Mutter,
die jugendliche Dsching Tsai sah im Traume fünf Greise, die ein Tier
mit sich führten von der Gestalt eines Kalbes, das aber nur ein Hörn
hatte. Es legte sich ihr zu Füssen und aus seinem Munde kam ein
edelsteinerner Stab mit der Inschrift: „Der Sohn des Wassergeistes
wird heimlicher König über die Menschen sein." Tsai ahnte ein
Wunder und umwand das Hörn des Tieres mit einem Seidenbande;
da verschwand die Erscheinung. Als die Geburt herannahte, zog
Tsai mit ihrem Manne in eine einsame Schlucht, wie ihr einst von
einem schwarzen Gotte geheissen worden. In der Nacht der Geburt
half ihr der Himmel: „zwei Engel schwebten daher, nahmen
wohlriechenden Tau, badeten Dsching Tsai darin und verschwanden.
Als dann Kung-fu-tse geboren war, kam plötzlich ein klarer Quell
aus dem steinernen Tore der Schlucht geflossen. In dem Wasser,
das warm aus dem Felsen sprang, badete sie das Kindlein. Kaum
aber hatte sie das Bad beendet; so versiegte der Quell sogleich.
Wunderbar war das Ansehen, das er mit auf die Welt brachte: er
hatte Ochsenhppen, Tigertatzen, die Schultern eines Vogels imd den
Rücken einer Schildkröte. Sein Mund war gross, sein Hals dick.
Als er herangewachsen war, mass er neun Fuss und sechs Zoll, so dass
er den Namen eines Riesen erhielt. Seine Tugend war wunderbar.
Er durchwanderte alle Länder; seine Schüler erfüllten die ganze
Welt und es gab keinen Herrscher, der seinen Namen nicht geehrt
hätte." (Leo Greiner: „Chinesische Abende.")

IL 9
Bei der Beurteüung der Jugendlehre Kung-fus ist es notwendig,

zu wissen, dass in China, in Ermangelung einer Kirche in unserem
Sinne, dis Familie im Mittelpunkt des gesamten Lebens
des Volkes steht. Es ist demnach sehr verständlich, dass die
erzieherischen Grundsätze Kung-fus in der Familie verankert sind.
Die Elternhebe ist denn auch der Kinder erste Pflicht. „Man soll
den Eltern, ausser durch Erkrankung, keinen Kummer machen",
steht im I. Buch (Nr. 6) seiner „Gespräche" (Lun Yü).1) Als der
Ireiherr Mong J ihn nach dem Wesen der Kindespflicht fragte,
antwortete er lakonisch: „Nicht übertreten" und wollte sein Wort
dahin ausgelegt wissen, dass, solange die Eltern lebten, man ihnen

*) Übers, v. R. Wilhelm (Jena, E. Diederichs).



— 75 —

dienen solle; nach ihrem Tode müsse man sie beerdigen, wie es sich
gezieme. (II, 5.) Die Pietät den Eltern gegenüber ist ihm unrüttelbar;
sie wird sogar zur restlosen Selbstaufopferung gesteigert. Forderungen
wie folgende: „den Eltern dienend, darf man ihnen in zarter Weise
Vorstellungen machen. Wenn man aber sieht, dass sie nicht gewillt
sind, darauf zu hören, soll man sich ehrerbietig fügen und die schwersten

Anstrengungen ohne Murren tragen" (TV, 18), oder dass man das
Alter seiner Eltern ehre (IV, 21) sind auch für uns durchaus bindende
Grundsätze. Anders aber verhält es sich bei des Meisters Satz: „Wer
drei Jahre lang nicht abweicht von seines Vaters Wegen, kann

kindesliebend genannt werden" (IV, 20). Zu starr auch empfinden wir
unbedingt eine Forderung wie: „Solange die Eltern leben, soll man
nicht in die Ferne ziehen. Und wenn man nach auswärts geht, soll
man einen bestimmten Wohnort wählen" (damit sie einen jederzeit
rufen können). Auch im modernen China wird diese Satzung als zu
verhängnisvoll empfunden; denn hohe, unentbehrliche Beamte
pflegen der Trauerpflicht, die 27 bis 36 Monate beträgt, enthoben
zu werden. — Die wichtigsten Eigenschaften bei der Ausbildung
des Charakters sind Pünkthchkeit und Zuverlässigkeit. Der Verkehr
mit den Menschen muss auf freier Sympathie fussen. Auf dieser
Grundlage sittlicher Erziehung allein darf man, bei genügender
Begabung, sich dem höheren Studium zuwenden. Damit hat also schon
dieser alte Chinese, ein halbes Jahrhundert vor Christus, den Zudrang
Ungeeigneter zu den geistigen Berufen zu verhindern versucht,
ein Problem, das wir auch heute noch nicht gelöst haben. Der
betreffende Ausspruch lautet ganz deutlich: „Ein Jüngling soll nach
innen kindeshebend, nach aussen bruderhebend sein, pünktlich und
wahr, seine Liebe überfliessen lassend auf alle und eng verbunden
mit dem Sitthchen. Wenn er so wandelt und übrige Kraft hat, so

mag er sie anwenden zur Erlernung der Künste." (I, 6.)
Meister Kung drängte seine Philosophie niemandem auf: nur

innere Freiheit und eigenes Streben müsse zum Ziele der Erkenntnis
führen. Darum belehrte er seine Jünger nicht von oben herab: sie
mussten alle Schwierigkeiten selbständig überwinden
lernen Er selbst gab nur den Anstoss, die Anleitung. Damit hat
er wieder einen ganz modernen Grundsatz ausgesprochen, den bei
uns kaum alle Pädagogen befolgen. Er sagt hierüber folgendes:
„Wer sich nicht strebend bemüht, dem helfe ich nicht voran; wer
mcht nach dem Ausdrucke ringt, dem eröffne ich ihn nicht. Wenn
ich eine Ecke zeige und er kann es nicht auf die drei andern
übertragen, so wiederhole ich es nicht." (VII, 6.) Überhaupt war die
Ausdrucksweise Kung-fus eigentlich sokratisch: auf jede Frage, die
man an ihn stellte, gab er nur den ersten Zipfel der Antwort, um den
Frager zum Selbstdenken und zum eigenen Auffinden der Wahrheit
anzuregen. Damit hat er wieder einen wahren Gedanken verwirklicht,
zu dem sich auch Schopenhauer bekennt: „es ist mit Gedanken,
wie mit Menschen : man kann nicht immer sie rufen lassen, sondern
muss abwarten, bis sie kommen. Das Denken über einen Gegenstand



— 76 —

muss sich von selbst einstellen, durch ein harmonierendes Zusammentreffen

des äusseren Anlasses mit der innern Stimmung und Spannung. ' '
So wollte also auch Kung-fu als wahrer Weiser nicht mehr als der die
Spannung auslösende „Anlass" sein. Die rechte Art des Studierens-
war für ihn dann die gewissenhafte Überprüfung des bereits
gewonnenen Wissens: „wer täghch weiss, was ihm noch fehlt und
monatlich nicht vergisst, was er kann, der darf ein Freund des Lernens
heissen." (XIX, 5.) Deshalb wird der wahrhaft Strebende nie um
einen Lehrer verlegen sein; denn das Leben bietet ihm stets und
überall Gelegenheit, Erkenntnisse zu sammeln. Das drückte er in
dem Spruche VII, 21 aus: „Wenn ich selbdritt gehe, so habe ich
sicher einen Lehrer. Ich suche ihr Gutes heraus und folge ihm, ihr
Ungutes und verbessere es." Ein guter Lehrer aber müsse „das Alte
üben und das Neue kennen" (II, 11). Das Geheimnis der Lernens
drückte er in folgendem Satze aus: „Lerne, als hättest du es nicht
erreicht und als fürchtetest du, es wieder zu verlieren. (VIII, 17.)
Und das Lernen hatte für ihn so wahrlich kein Ende Sagt doch sein
Lieblingsschüler Yän Hui:. „Ich sehe empor und es wird immer
höher; ich bohre mich hinein und es wird immer undurchdringlicher.
Ich schaue es vor mir und plötzlich ist es wieder hinter mir. Der
Meister erweitert unser Wesen durch Kultur und er beschränkt es
durch das Ziemliche. ' Welch verblüffende Übereinstimmung mit
Schillers „Pilgrim":

Vor mir Hegt's in weiter Leere,
Näher bin ich nicht dem Ziel.
Ach kein Steg wül dahin führen
Und das Dort wird niemals Hier.

Gebüdet schien ihm denn auch nicht, wer viele Bücher gelesen,
sondern wer Vater und Mutter diene, wer zu seinen Worten stehe und
an den Würdigen, Grossen, sich emporrichte (I, 7). Den Minister
Wen Dsi nannte er darum einen Weisen, weü er im Drange nach
Erkenntnis keinen Standesdünkel kannte und sich nicht schämte,
Niedrige zu fragen (V, 14). Aber nur höchste geistige Sammlung
führe zu den tiefen Wahrheiten: „Schweigen und so erkennen,
forschen und nicht überdrüssig werden" (VII, 2). Dennoch komme
nie alles zur Reife: „Dass manches keimt, das nicht zum Blühen
kommt, ach, das kommt vor Dass manches blüht, das nicht zur
Reife kommt, ach, das kommt vor!" (IX, 21). Er unterschied vier
Stufen des Wissens: Schwierigkeiten haben und nicht lernen: das
ist die unterste Stufe des gewöhnlichen Volkes; Schwierigkeiten
haben und doch lernen: das ist die nächste Stufe. Durch Lernen
Wissen erwerben ist die nächst höhere, bei der Geburt schon Wissen
haben ist die höchste Stufe." Also auch Kung verehrte das intuitive
Wissen des Genies als das höchste Die intellektuelle Büdung habe
drei Stufen: der Wissende sei nämhch noch nicht so weit wie der
Forschende und dieser wieder nicht so weit wie der „heiter
Erkennende" (VI, 18).

Überraschend modern ist dann die Ansicht Kung-fus über das



— 77 —

Ziel der Erziehung. Nur das Sittengesetz sei imstande, Sympathien

und Antipathien eme vernünftige Richtung zu geben. Die
Menschen hassen und lieben heisst nach ihm: das Böse an ihnen
ablehnen, dem Guten aber sich öffnen. Das wül sein lapidarer Satz :

„Nur der Sittliche kann lieben und hassen" besagen (IV, 3). Wahre
Büdung stellte er, als eine reinigende Kraft, sehr hoch: „wo ein
Gebüdeter herrscht, kann kerne Rohheit aufkommen" (IX, 13),
da die wahre geistige Reue nicht plumper, „zungenfertiger Art" sei,
die Kung nicht zu ertragen vermochte. Und der Meister selber,
von höchster Bescheidenheit, war frei von vier Fehlern: er hatte
keine Meinungen, kerne Voremgenommenheit, keinen Starrsinn und
kerne Selbstsucht (IX, 4). Wie Lao-tse, wünschte er nicht „das
glänzende Gleissen des Juwels, sondern die Rauheit des Sterns."
Klar aber war für ihn erst jener, auf den „langsam durchsickernde
Verleumdungen und durch die Haut dringende Klagen nicht wirken"
(XII, 6). Und Treu und Glauben zum Hauptinhalt seines Lebens
zu machen, das hiess er „sein Wesen erhöhen" (XII, 10). Das innerste
Wesen der wahren Sittlichkeit bestimmte er einfach und klar so:
„Sich selbst überwinden und sich den Gesetzen der Schönheit
zuwenden." Damit hat er den uralten Gedanken der Vervollkommnung
des Charakters, den Schopenhauer aufs schärfste verneinte,
ausgesprochen, zu dem sich auch Goethe in seinem Gedichte „Selige
Sehnsucht" bekannte:

Und so lang du dies nicht hast,
Dieses : stirb und werde
Bist du nur ein trüber Gast,
Auf der dunklen Erde"

und den auch Schiller in seinem faustischen „Das Ideal und das
Leben" verherrlicht:

„Aber dringt bis in der Schönheit Sphäre,
Und im Staube bleibt die Schwere
Mit dem Stoff, der sie beherrscht, zurück."

Die grossen, lebendig machenden Gedanken sind eben Weltgut
und stecken im Herzen des Chinesen wie des Abendländers. Worin
bestand nun Kung-fus Begrüf der Sittlichkeit? In der Ehrfurcht
und der Nächstenliebe. „Trittst du zur Tür hinaus," sagte er einmal
zu seinem Jünger Dschung Gung, „so sei wie beim Empfang eines
geehrten Gastes. Und was du selbst nicht wünschest, das tue keinem
Menschen an" (XII, 2, IV, 15 und XV, 23). Mit diesen Worten ist
nichts weniger als der kategorische Imperativ Kants vorweg
genommen! Zur höchsten Stufe der Sittlichkeit, zum Mitleide aber,
zu welchem dann erst Schopenhauer Kants kühle Moral führte
(vgl. „Die Grundlage der Moral", bes. § 12, 16—19: „Neminem
laede; imo omnes, quantum potes juva"), hat sich Kung-fu nicht
durchzuringen vermocht. Das blieb allein dem tiefer angelegten
Lao-tse vorbehalten, der in seinem schönsten Spruche (Nr. 49) sich
so ausdrückt:



— 78 —

„Der Berufene hat kein Herz für sich,1)
Er macht der Menschen Herz zu seinem Herzen
Zu den Guten bin ich gut,
Zu den Nichtguten bin ich auch gut:
Denn das Leben ist die Güte."

Da der Meister eine allseitige Entwicklung der Persönlichkeit
semer Jünger erstrebte, führte er sie in vier Dinge ein, in die Kunst,
in den Wandel, also dem Handeln nach moralischen Grundsätzen,
indie Gewissenhaftigkeit und in die Treue (VII, 24). Der Herausgeber

umschreibt den vierfachen Weg der Erziehung folgender-
massen : eine harmonische Büdung könne man nur dadurch erreichen,
dass man sich ein einheithches Lebensziel setze. Dies Ziel, das
unsern Wülen antreibe, müsse objektiv im Vernunftgesetz
begründet sein. Alle Ansätze im Menschen mussten kräftig ausgebüdet
werden: so entwickle sich eine sichere sittliche Gesinnung, die
man in allen Fällen zu Rate ziehen könne. Diese moralische
Ausbüdung solle dann zuletzt durch eme ästhetische Allseitigkeit der
Interessen vollendet werden. Das ist in der Tat der Sinn des
Ausspruches, in welchem Kung-fu den Weg der Büdung als vierfach
bezeichnete: „Sich das Ziel setzen im Pfad, sich klammern
an die guten Naturanlagen, sich stützen auf die
Sittlichkeit, sich vertraut machen mit der Kunst" (VII, 6).

Verblüffend wahrhaftig ist es nun zu sehen, dass Kung-fu mit
seinem vierfachen Weg der Erziehung schon so weit war, als die
modernsten Pädagogen! Prof. Dr. Paul Häberlin, der Berner
Universitätspädagoge, vertritt in seinem Buche: „Das Ziel der
Erziehung" (Basel, Kober, 1917) genau denselben Standpunkt.
Es ergeben sich für ihn, gemäss „den vier höchsten Kategorien des
kulturellen Verhaltens," für jedes Individuum vier Teilziele der
Erziehung: die Erziehung zum rechten Wülen (Kung-fus „Sittlichkeit"),

zum Gewissen (Kung-fus „Naturanlagen"), zur Urteüsfähig-
keit (Kung-fus „Kunst") und endlich zur Tüchtigkeit (Kung-
fus „Pfad"). Die allseitige Entwicklung des Charakters ist also
das Ziel der Erziehung, bei dem alten chinesischen Weisen wie
bei diesem modernen Pädagogen, um den Zögimg zur möglichsten
„Erfüllung seiner Bestimmung" zu führen. Diese also schon
vorchristliche, asiatische Vierteüung der Jugendlehre hat dann Häberlin
m dem Buche „Wege und Irrwege der Erziehung" (Basel,
Kober, 1918, zweite Auflage 1920) ausführlicher dargestellt. Ganz
deutlich offenbart sich darin, dass Häberlins Pädagogik, wie
jene Kung-fus, eine Heilerziehung im besten Sinne
darstellt und besonders erfreulich ist, dass er, im Gegensatz
zu Foerster, die Askese als verkehrt verurteilt. Das ist
wieder im Sinne Kung-fus. Auch ist es ein Stück der weisen Mässigung

x) Diese Verse lauten in Julius Grills ungelenker Übertragung: „Wer gut
gegen mich ist, den behandle ich meinerseits auch gut, wer nicht gut ist, den
behandle ich gleichfalls gut. Tugend ist doch wohl Güte." (Siehe: „Lao-tozes
Buch vom höchsten Wesen"; Tübingen, 1910, S. 102).



— 79 —

des chinesischen Meisters, wenn Häberlin der heutigen extremen
Richtung, wie sie etwa Wyneken vertritt und welche die Jugend
bequem der „Selbsterziehung" übergeben und ganz frei gewähren
lassen will, nicht das Wort redet. Auch Häberlin ist für Selbsterziehung

: der Erzieher regt an, aber getan wird die Arbeit vom Zögling

selber. Doch ja kern Machenlassen: „man muss Freude haben
an der eigenen Arbeit des Zöglings; dann ist man bewahrt vor
unnötigem Dreinreden und auch der Schüler hat Freude daran." T>

Wer würde, angesichts dieser beinahe restlosen Übereinstimmung
zwischen dem alten Chinesen und dem modernen Schweizer, nicht
die alte Wahrheit bestätigt finden, dass alles schon gesagt ist und
man es nicht weiter zu bringen vermöge, als Altes in eine neue Form
zu kleiden?

m.
Herder bemerkt einmal in seinen „Ideen zur Geschichte der

Menschheit", die konfuzianische Jugenderziehung habe in China
zu der einer formvollendeten, aber kalten Höflichkeit geführt. Könnte
es darum je geschehen, dass der Konfuzianismus über Europa kommen
sollte, unser Denken und Fühler zu verdrängen? Zwei gewichtige
Stimmen von heute wagen dies nicht mehr in Abrede zu stellen.

Hermann Keyserling sagt in seinem „Reisetagebuch eines
Phüosophen" : „Jeder Normalmensch muss als Konfuzianer weiter
gelangen; nur die Unnormalen bleiben ungefordert. Der Konfuzianismus

ist die Weltanschauung der Norm; dem Geiste und nicht dem
Buchstaben nach aufgefasst, ist er zweüelsohne die beste
Weltanschauung für die Massen. Wüd er einmal zu uns gelangen?
Unmöglich ist es nicht."

Bestimmter drückt sich der Chinese Ku-Hung-Mingin seinem
Buche: „Chinas Verteidigung gegen die europäischen Ideen" aus.
Bei Anlass der Abfertigung eines englischen Journalisten, der höchst
oberflächlich über China scnrieb, bemerkt der chinesische Professor
am Tung Wen Kuan zu Peking: „Der Engländer vermag nicht durch
die gelbe H\ut hindurch das Innere zu sehen, das moralische Wesen
und den geistigen Gehalt des Chinesen. Wenn er es könnte, so würde
er den Taoismus erbücken mit Büdern von Feen und Genien, die
den Göttern des alten Griechenland in nichts nachgeben. Er würde
den Buddhismus finden und seinen Sang von unendlichem Leid,
Mitleid und Gnade. Und schliesslich würde er den Konfuzianismus
finden, mit seinem „Weg des Edeln", der, so wenig auch der
Engländer davon ahnt, eines Tages doch noch Europas gesellschaftliche
Ordnung ändern und seine Zivüisation zerbrechen wird."

Ku-Hung-Ming scheint sich also der Auffassung des Kung-fu-tse
anzuschliessen, unter Gebüdeten gäbe es in der Tat keine
Rassenunterschiede

Man könnte geneigt sein, die wohl nicht zufällige, schlagende
Übereinstimmung im vierfachen Wege der Erziehung als das erste
Zeichen eines bereits unbemerkbar begonnenen Einsickerns des



— 80 —

Chinesentums ins Europäertum zu deuten. Denn unsre alte Kulturform

ist in Trümmer geschlagen und aus den klaffenden Rissen und
gähnenden Löchern heraus recken sich Millionen Arme, gierig nach
frischer Luft und gesunderer Nahrung. Woher könnte uns aber da?
kommen, wenn nicht von der Mutter, von der wir stammen, vom
grossen Asien?

Nein! Wir Europäer haben mehr nötig, als uns die
Lehre des Kung-fu-tse geben könnte: Keine Norm, die
gebrechlich uns nur als Krücken äusserhch zu stützen vermöchte,
sondern ein Ideal, das in uns lebendig geworden, uns von innen heraus
durchwärmt, durchstrahlt und wieder gesunde Glieder schafft, die
keiner Stützen mehr bedürfen.

Unser Individualismus, verkörpert in dem sterüen Militarismus,
unser Glaube an das geschichtliche Heldentum, unser Verrat am
Nächsten, dessen Menschentum wü leugneten, folterten, töteten,
das alles ist, unbewusst masslos ins Dämonische gesteigert, verherrend
und zermalmend über uns hereingestürzt. Wir haben den Zusammenhang

mit dem Volksganzen, dem Allgemeinen verloren; die Kräfte,
die wü daraus sogen, missbrauchten wir, um, eitelgebläht, unser
Ich gross zu mästen. Aber das Ich konnte, mit fremden Säften
genährt, nur zum diebischen Schmarotzer werden. Darum versagen
wü jetzt, wo wir stark und — wahr sein sollten. Denn wir waren
stets — unwahr!

Der neue Weg kann uns nie durch die Lehre des ehrwürdigen
Kung-fu-tse gewiesen werden. Weltumspannendes, Welterlösendes
allein kann uns gesund machen. Und das ist die Lehre seines
Zeitgenossen: Lao-tses. Er war ein „Berufener". Christus
freilich war es noch mehr. Ihm aber glauben wir nicht!
So glauben wü wieder dem fremden Propheten?

Das Verhältnis zwischen der weiblichen und männ¬
lichen Jugend in Amerika.

Von Dora Rosenberger, ifew-York.

Noch in keinem Lande habe ich ein solch gesundes, natürlich
schönes Verhältnis zwischen jungen Mädchen und jungen Männern
gesehen, wie in den Vereinigten Staaten.

Wü aüe, die wü uns mit Jugend- und Erziehungsfragen befassen,
wissen, wie dieses Verhältnis sein sollte, denn es wüd ja viel darüber
gesprochen und geschrieben. Amerika zeigt uns aber, wie es wüklich
sein kann.

Die Kinder Amerikas wachsen meist gemeinsam in Tagesschulen
auf — vom Kindergarten an bis zum Ende der „Highschool" (die
in den unteren Klassen unserer Sekundärschule, in den oberen Klassen
unseren ersten Mittelschulklassen entspricht). Da sitzen die weissen
und „farbigen" Knaben und Mädchen ganz nach Selbstwahl neben


	Zur Jugendlehre Kung-fu-tses

