
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 2

Artikel: Philosophische Propädeutik im Mittelschulunterricht

Autor: Zollinger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 45 —

auch die Asymmetriewerte ?% bei Lehrer K. die Vermutung nahe
legen, dass er bei der Erteilung vereinzelter schlechter Noten etwas
schwarz gesehen habe, so zeigt doch wieder Lehrer B. mit verhältnismässig

grossen Unterschieden in der Asymmetrie, dass das ebensogut

Tabelle 4.

Vergleich der Mittelwerte der zwei Parallelklassen einiger Lehrer:

Lehrer K T G Si B

Klasse.... I II II III IV V IV VI IV VI
Schüler 25 23 28 24 29 26 10 38 21 34

Mittl. Note 4.6 4.5 4.6 4.5 4.2 4.5 4.3 4.2 4.1 4.3

Vi- ¦ ¦ ¦ 1.5 1.6 1.3 1.3 1.3 1.2 1.7 2.5 1.9 2.1

VÎ- ¦ ¦ ¦ -3.1 -2.6 -1 0.6 0.3 0.3 1.1 1.5 1.2 -5.1
V\- ¦ ¦ ¦ 14 13.1 5.1 5.3 38 3.5 5.3 14.8 10.4 17.8

vi-vt - • ¦ 6.1 5 3.1 2.9 2.3 2.5 1.8, 2.3 3 4.2

a,uf einer beiden Klassen K gemeinsamen Eigenheit beruhen kann,
als auf der „Eichung" des Lehrers. Der Verteilungswert >?* : »t,
d. h. der Charakter der Scharung der Fälle um das Mittel, ist vom
Lehrer offenbar auch nicht persönlich ohne weiteres abhängig; sonst
mussten die Werte bei den Reihen Si und B einander ebensonahe
stehen, wie in den Reihen K, T und G.

Da diese Arbeit nur einen gegebenen Zeitpunkt des
Notenbestandes einer Schülerschaft erfasst, kann sie auf viele aufgeworfene
Fragen keine abschliessenden Antworten erteilen. Diese haben aber
gute Aussicht, klar hervorzutreten, wenn Beobachtungen an geeignetem

Material über längere Zeitabschnitte einer systematischen
Analyse unterworfen werden.

Philosophische Propädeutik im Mittelschulunterricht.
Von Dr. Max Zollinger, Zürich.

Wer unsere künftigen Akademiker durch das entscheidende
Jahrfünft von fünfzehn bis zwanzig begleitet, weiss, dass sie oder
doch wenigstens die wirklich Denkenden unter ihnen von einer tiefen
Sehnsucht nach dem, was hinter den Dingen liegt, erfüllt sind. Die
materialistische Anschauungsweise der Jahrhundertwende hatte
auch auf geisteswissenschaftlichem Gebiete zu einer unheilvollen
Überschätzung des Stoffes geführt; die Fortschritte der
Naturwissenschaften und der Technik zwangen die Schule zu einer
gewaltigen, aber durchaus einseitigen Erweiterung ihres Arbeitsfeldes,
die Verschärfung des Lebenskampfes verpflichtete sie dazu, sich weit
mehr als zuvor den Ansprüchen des Zweckes zu fügen. Niemand
wird den Stubengelehrten von ehedem, der dem heben Tageslicht
den Zugang zum dumpfen Mauerloch seiner wirkkclikeitsfremden



— 46 —

Grübeleien ängstlich wehrte, einer Träne würdigen; es tut der Reinheit

geistigen Bemühens keineswegs Eintrag, wenn auch der Gelehrte
gegebenenfalls den Hammer oder den Spaten zu handhaben versteht,
und der geistig Arbeitende ist seines materiellen Lohnes nicht minder
wert und bedürftig als der Handwerker oder der Kaufmann. Was
die Technik, der Handel, das Gewerbe für die Gestaltung unseres
körperlichen Lebens leisten, bleibt dankbarer Anerkennung gewiss,
und wer sich in ihren Dienst begibt, braucht deswegen noch nicht
ohne weiteres ein Knecht des Stoffes zu werden; tatsächlich aber
scheidet die Frage, ob die Sache oder etwas anderes das höchste und
einzige Ziel des Daseins bedeute, die Menschen, und näher als der
Nur-Kaufmann steht dem Kopfwerker echten Geblüts der Bauer,
dem die Arbeit auch das Herz, nicht bloss den Speicher füllt.

Die Notwendigkeit geisteswissenschaftlicher, von der Rücksicht
auf den greifbaren Zweck befreiter Ausbildung wird auch von den
realistisch gerichteten höheren Schulen anerkannt; der Unterricht
in der Muttersprache wird da, wo er auch für die Bildungsarbeit der
alten Sprachen aufkommen muss, in der Regel mit höheren Stundenzahlen

bedacht als im Gymnasium, und eine technische Hochschule
ohne Freifächerabteilung würde auch in Amerika nicht als vollwertig
anerkannt. Eins aber fehlt heute mehr als je dem gesamten höheren
Unterricht: das „geistige Band", das die von den Einzelwissenschaften

vermittelten Teile zur Ganzheit bindet. Es hilft nichts,
irgendein Fach zum „Zentralfach" zu stempeln; denn abgesehen
davon, dass immer die Neigung des Schülers oder die Persönlichkeit
des Lehrers das Gewicht des einzelnen Faches bestimmt, fehlt dem
„Zentralfach" gerade das, was ihm allein das Recht auf diesen Namen
geben würde: die gleichmässige Beziehung auf alle andern
Unterrichtsgebiete. Kein Fach kann sich den Luxus der splendid isolation
leisten; keins aber — besonders auf der Oberstufe der Mittelschule
mit ihren sehr hohen Ansprüchen an die wissenschaftliche
Durchbildung der Lehrer — vermag auch nur das Wesentlichste von dem,
was die andern leisten, zur Einheit zusammenzufassen, auch der
Unterricht in der Muttersprache nicht, dem man immer wieder
aufzubürden behebt, was die andern schuldig bleiben müssen.

Und doch gibt es eine Betätigung des menschhchen Geistes, die
dazu berufen zu sein scheint, die auseinanderstrebenden Bildungselemente

in ihrer Totalität zu erfassen: die Philosophie; denn
Philosophie ist — nach Wundt — „eine allgemeine Wissenschaft,
welche die durch die Einzelwissenschaften vermittelten allgemeinen
Erkenntnisse zu einem widerspruchslosen System zu vereinigen hat."
Jahrhundertelang hatte die Philosophie zuerst als Dialektik, dann
als Propädeutik, die meist aus Logik und Psychologie bestand, ihren
Platz im Gymnasialunterricht. Unter dem Eindruck des Kantischen
Kritizismus wurde sie in Preussen zuerst abgeschafft, dann durch
Hegel wieder eingeführt und 1856 endgültig aus den Lehrplänen
gestrichen. Dem preussischen Beispiel folgten nach und nach die
meisten deutschsprachigen Gymnasien; nur Österreich bheb bei



— 47 —

emem zweijährigen Kursus in Logik und Psychologie. In der Schweiz
kennen mit Ausnahme der katholischen Kollegien, wo aber die
Philosophie doch wohl lediglich eine Filiale der ReHgion bedeutet,
nur noch ganz wenige Mittelschulen einen Unterricht in philosophischer

Propädeutik, und keiner der für die Umgestaltung unserer
Gymnasien vorgeschlagenen Typen sucht in der Philosophie den
Brennpunkt des gesamten Unterrichts : denn die Überfüllung unserer
Lehrpläne verbietet die Einführung neuer Fächer, wenn diese nicht
einen sichern Ertrag versprechen.

Man mag es immerhin bedauern, dass der höhere Unterricht
ein Fach, dem der stärkste und nachhaltigste Bildungswert zu eignen
scheint, offenbar unwiderruflich preisgegeben hat; aber man wird
dies verstehen, sofern man nicht das Wünschbare mit dem Erreichbaren

verwechselt. Mit Recht stellt Otto von Greyerz
(Deutschunterricht, S. 326) fest, die Veranlagung zur Spekulation sei unter
Jünglingen (von den Mädchen ganz zu schweigen) etwa ebenso selten
wie die zu höherer Mathematik. Allerdings wäre hinzuzufügen, dass
die Lust dazu mitunter im umgekehrten Verhältnis zur Veranlagung
steht. Dass aber die philosophische Propädeutik in herkömmlicher
oder erweiterter Form dieser Neigung zu genügen vermöchte, ist
fraglich. In der Regel verspricht sich der Achtzehnjährige von der
Philosophie mehr, als sie ihm und andern zu geben vermag. Er hat
vielleicht den Zusammenbruch seines Kinderglaubens erlebt und
sehnt sich nun nach einer Weltanschauung, die den Bedürfnissen des
Intellekts besser genügt als die kirchliche Frömmigkeit, ohne in den
Niederungen einer materialistisch-deskriptiven Naturbetrachtung
stecken zu bleiben; oder er ist dem berückenden Pessimismus Schopenhauers,

dem triebbejahenden Egoismus Nietzsches verfallen und
erwartet nun vom philosophischen Unterricht eine Bestätigung
solcher Sehnsüchte. In beiden Fällen aber wird der Erfolg der
Erwartung gewöhnlich nicht entsprechen, ganz sicher dann nicht, wenn
sich der Unterricht auf die beiden grundlegenden Disziplinen der
Logik und Psychologie beschränkt. Nicht die übrigens zum Glück
sehr seltenen rein intellektuell begabten jungen Menschen vor allem
sehnen sich nach philosophischer Belehrung, sondern die weicheren
Seelen, die unter dem Missverhältnis zwischen dem durch die Schule
einseitig geförderten Intellekt und dem mangelhaft entwickelten
Gefühlsleben leiden; der reine Formalismus der Schullogik muss
gerade die so veranlagten Schüler abstossen, während der Mathematikunterricht

in den obersten Klassen, fälschlich immer wieder „höhere
Mathematik" genannt, eine geradezu ideale, bei ausreichender
Allgemeinbegabung auch dem Gefühlsmenschen durchaus erreichbare
Veranschaulichung der wichtigsten Denkprozesse darstellt. Und
ebensowenig befriedigt die Psychologie den jungen Menschen, der
einen zuverlässigen Halt im Wirrwarr der Meinungen und Erlebnisse
zu finden hofft: die Experimentalpsychologie, deren Ergebnisse
kein Vernünftiger unterschätzen wird, macht gerade da halt, wo die
entscheidenden Lebensfragen einsetzen, und der leidige Hader



— 48 —

zwischen der „ Schulpsychologis" und den verschiedenen Richtungen
oder Sekten der Psychanalyse, an denen der Unterricht natürlich
nicht vorbeigehen könnte, bedeutet auch keine Stärkung des Glaubens

an den allgemeinen Bildungswert dieser Disziplin — ihre
besondere Bedeutung z. B. für die Pädagogik bleibt deswegen ebenso
unbestritten wie die Tatsache, dass emzelne Kapitel (z. B. Wille,
Gedächtnis) der didaktischen Verarbeitung durchaus zugänglich sind.
Die übrigen Spezialgebiete der Philosophie aber — Erkenntnistheorie,
Ethik, Ästhetik — stellen abgesehen davon, was etwa der
Religionsunterricht (Ethik) oder der Unterricht in der Muttersprache (Ästhetik)
zu leisten vermag, so an den Lehrenden wie an den Lernenden
Anforderungen, die das Mass des auf dieser Stufe Erlaubten entschieden
überschreiten. Dasselbe gilt für die Geschichte der Philosophie, die
selbstverständlich nur dann wirklich fruchtbar ist, wenn sie nicht im
Einpauken fertiger Systeme, sondern in fortlaufender Lektüre
phüosophischer Texte besteht, wofür aber Stundenzahlen erforderlich
wären, die kein Lehrplan aufzubringen vermöchte. Und selbst wenn
es möglich wäre, einen allen Schülern verständlichen philosophischen
Unterricht auf systematischer oder geschichthcher Grundlage im Lehrplan

unterzubringen, bliebe es zweifelhaft, ob die philosophiebegierigen
Schüler dabei auf ihre Rechnung kämen : das Bild zu Sais vermöchte
ein solcher Unterricht doch niemals zu entschleiern; die Jugend aber ¦—
das ist ihr Vorrecht — verlangt in allen Dingen das Absolute und ist
enttäuscht, wenn sie sich mit dem Relativen begnügen soll. Die
blosse Kenntnis der wichtigsten historischen Systeme würde die
wenigen wirklich fähigen Köpfe kaum befriedigen; für die andern
ergäbe sich ein Halbwissen, das schlimmer ist als ein ehrliches
Nichtwissen. Nur eineä liesse sich gewiss rechtfertigen: Für die Schüler,
die für solche Überlegungen die Anlage und den guten Willen
mitbringen, könnten fakultative Einführungskurse in die Philosophie
eingerichtet werden — in den höheren Schulen ohne streng konfessionelle

Bindung ist der Rehgionsunterricht auf der Oberstufe schon
jetzt gewöhnlich mehr philosophische als theologische Propädeutik —,
vorausgesetzt freüich, dass ein Lehrer zur Verfügung steht, der dieser
Aufgabe gewachsen ist.

Und darin Hegt die zweite grosse Schwierigkeit eines
philosophischen Unterrichts: so vorgebildete Lehrer dürften sehr schwer
zu finden sein. Ausnahmen vermögen dieses Bedenken nicht zu
entkräften; das Beispiel der Hochschule, wo die wirkhch tüchtigen
philosophischen Lehrer wahrHch nicht dicht gesät sind, beweist ebenfalls

nichts, denn die akademische Lehrmethode Hesse sich gerade
auf diesem Gebiet auf keinen FaU einfach auf die Mittelschule
übertragen. Unter den Vertretern der übrigen Fächer einen Lehrer zu
finden, der zu seinem Unterrichtsgegenstand hinzu noch die
Einführung in die Philosophie übernehmen kann und will, dürfte schon
darum nicht leicht sein, da die Fachausbildung der Mittelschullehrer
aUer Richtungen die gründliche Beschäftigung mit philosophischen
Dingen nicht einschüesst, ja sogar erschwert; und es ist zuzugeben,



— 49 —

dass man einen gedanklich tiefen, von banausischer Beschränktheit
völHg freien Fachunterricht geben kann, ohne zugleich auch für eine
systematische Einführung in die Philosophie qualifiziert zu sein.
Mit guten Gründen hat sich daher Rudolf Lehmann, dem niemand
Mangel an Interesse für Philosophie vorwerfen wird, dagegen
verwahrt, dass man dem Deutschlehrer auch diese Last zu andern Lasten
zu tragen gebe (Zeitschrift f. d. deutschen Unterricht 1913, S. 614 ff.;
vgl. a. Der deutsche Unterricht, 3. Aufl., 1909, S. 53): die Eigenart
der Philosophie als einer exakten Wissenschaft ist dem Lehrziel des
Deutschunterrichts geradezu entgegengesetzt; „wie auf der einen
Seite das exakte Denken durch Phantasietätigkeit und Gefühls-
zustände getrübt und beeinträchtigt werden kann, so wird auf der
andern Seite der Sinn für das Künstlerische und Ethische durch
eine allzu intenektualistische aufs Exakte gerichtete Anschauungsweise

gelähmt und geschädigt. Das gilt zumeist schon für das
Interesse des Schülers, geschweige denn für seine Geistesrichtung und
sein Können." Zugleich aber weist Rud. Lehmann nach, dass der
Deutschunterricht innerhalb seines eigenthchen Arbeitsgebietes
mancherlei Einsichten philosophischer, besonders ethischer und
ästhetischer Art vermitteln kann, indem er nicht von den phüosophi-
schen Systemen und Normen selbst, sondern von ihrer Ausstrahlung
in die dem Schüler viel leichter zugänghche gestaltete Wirkhchkeit,
der Dichtung, ausgeht; und diesmal stimmt auch Otto von Greyerz
seinem Widerpart bei, wenn er (S. 327 f.) vom Deutschunterricht
„empirische Philosophie im Anschluss an die Dichtung" fordert.
Eine allen wissenschaftlichen Fächern immanente philosophische
Propädeutik, die aber von den Mängeln des bloss Zufälligen und
GelegentHchen befreit werden musste, wünschte Gottfried Bohnenblust

vor acht Jahren in einem fördernden Vortrag vor der
Jahresversammlung des Vereins schweizerischer Gymnasiallehrer (Jahrbuch
1914, S. 53—77) als Ersatz eines systematischen Unterrichts, indem
er gleichzeitig davor warnte, „mit Hegel das abstrakte Denken dazu
lehren zu woüen, damit der Jugend das Sehen und Hören vergehe
und sie vom konkreten VorsteUen abgezogen, in die innere Nacht
der Seele zurückgezogen werde, auf diesem Boden sehen,
Bestimmungen festhalten und unterscheiden lerne.' Sondern es handelt
sich bei Denken und Anschauen, in der höchsten Form bei Phüosophie
und Dichtung, einfach um Systole und Diastole des Geistes, und
auch der Geist der Sprache kommt nicht ganz zur Darsteüung, wenn
nicht beide gleichmässig klar und geläufig werden."

Der begründeten Überzeugung, dass eine philosophische
Propädeutik als ein Fach für sich in der Luft stehen würde, dankt ein
vor kurzem erschienenes Buch, das dem höheren Unterricht einen
höchst wirksamen Impuls zu geben verspricht, seine Entstehung:
„Philosophische Propädeutik im Anschluss an Probleme der
Einzelwissenschaften." Unter Mitwirkung von E. Goldbeck, M
Grüner, E. Hoffmann, P. Lorentz, A. Messer herausgegeben von
G. Lambeck. (236 S., B. G. Teubner, Leipzig und Berlin, 1919.)

Schweiz, l'iidagog. Zeitschrift. 1922. a



— 50 —

Der Herausgeber anerkennt die Schwierigkeit, die sich au3 dem
mangelhaften Kontakt der verschiedenen Fächer ergibt, und er sucht
ihr dadurch zu begegnen, dass er die Ergebnisse der Einzelerörterungen

(Mathematik, Physik, Biologie, Geschichte, Deutsche Literatur,
Antike) von berufener Hand in einem abschliessenden „ÜberbHck
über die Philosophie" (Psychologie, Logik, Erkenntnistheorie und
Metaphysik, Wertphilosophie, Ethik, Rehgionsphüosophie) zusammenfassen

lässt. Innerhalb der einzelnen Fächer aber werden hier zum
erstenmal mit grossem Geschick eine Reihe von Erkenntnissen
fixiert, die aus dem Unterrichtsstoffe selbst gewonnen werden können,
und das „occasionahstische Prinzip" wird entgiftet, indem nun nicht
mehr Laune oder ZufaU, sondern ein klarer Plan bestimmt, wo die
philosophische Denkarbeit einsetzen soU. Mit Nachdruck wird
betont, dass auch hier nur das entwickelnde Unterrichtsverfahren einen
wirklichen Erfolg verbürge; „die Schüler müssen glauben, die
betreffende Wahrheit selbst gefunden zu haben. Nur so wird es dem
Lehrer gelingen, ein tieferes Interesse für Philosophie bei ihnen zu
entzünden" (Lambeck). Selber finden soU aber auch der Lehrer,
und darum zeigt das Buch zwar Ziel und Richtung des Weges, über-
lässt es aber dem Lehrer, wie er seine Schüler führen will. Ausgeführte
Lektionsbeispiele, die den einen in seiner Trägheit bestärken, dem
andern die Freude des Findens verkümmern, findet man daher in
diesem Buche nicht; die in einzelnen Abschnitten sehr zahlreichen
Anmerkungen dagegen setzen doch wohl mitunter ein Bildungsniveau

voraus, das den Anforderungen des Textes kaum entsprechen
würde.

Mit erfreulicher Klarheit bestimmt der Herausgeber Ziel und
Grenze der philosophischen Betrachtungsweise, indem er sagt: „Es
handelt sich bei dem philosophischen Unterricht, wie wir ihn uns
denken, in erster Linie darum, die Schüler der oberen Klassen zu
phüosophisehem Denken zu erziehen, d. h. sie daran zu gewöhnen,
von dem Einzelnen zum Ganzen, von dem Besondern zum Allgemeinen,
von den Tatsachen zu ihrem letzten Grunde emporzusteigen. Eme
,Weltanschauung' zu geben, ist nicht Sache dieses Unterrichts. Man
wird büligerweise nicht mehr erwarten, als dass die Linien, die er in
den verschiedenen Gebieten zieht, die Möghchkeit ahnen lassen, dass
sie in weiter Ferne einmal zusammenlaufen."

Die von tüchtigen Fachleuten bearbeiteten einzelnen Kapitel
des Buches beweisen auch dem Zweifler, dass es, wie Richard Weissen-
feld (Kernfragen des höh. Unterr., N. F. 1903, S. 54) einmal sagt,
„eigentHch unmöghch ist, gut zu unterrichten, wenn man nicht
phüosophisch unterrichtet." Der Referent darf sich auf das Gebiet,
wo er zuständig ist, beschränken; und vieUeicht ist kein Abschnitt
in so hohem Masse geeignet, den Glauben an die Fruchtbarkeit dieser
Betrachtungsweise zu stärken, wie der von Paul Lorentz über die
deutsche Literatur. Eine ungewöhnlich schwierige Aufgabe ist hier
mit hervorragendem Geschick gelöst, denn die Dichtung setzt im
Gegensatz etwa zur ausschHesslich auf inteUektuaHstischem Boden



— 51 —

ruhenden Mathematik die sämtHchen geistigen Kräfte des Menschen
in Bewegung : Intellekt und Gefühl, Phantasie und Ethos, Wille und
Temperament; individueUe und generehe Eigenschaften sind an der
Verarbeitung des dichterischen Kunstwerkes gleichermassen beteiligt.
Die Gefahr jener einseitig verstandesmässigen Betrachtungsweise,
vor der Rud. Lehmann a. a. O. warnt, wird erkannt und durch die
Formel beschworen: „Dem verstandesmässigen Erkennen ist (das
Einzelwesen) also nicht restlos zugänglich, wohl aber der Anschauung,
die die Kunst vermittelt, und dem gefühlsmässigen Ergreifen:
begriffen kann es nicht werden, weil es selbst Leben ist und das Leben
nicht im Denken aufgeht: der Kern des individueHen Wesens Hegt
eben im Fühlen und Wollen" (S. 141). Der Gegenstand der Kunst
ist das Leben, und es darf daher durch die Betrachtung nicht zur
Abstraktion verdünnt werden; ebensowenig aber darf man
überschätzen, was die Kunst für die Erkenntnis leistet: nicht nur „durch
das Morgentor des Schönen" führt der Weg in der Erkenntnis Land.

In übersichtlicher Gliederung und vorbildHch klarer Formulierung

(S. 133, Z. 3 v. unten soUte es besser heissen „Die Kantische
Begründung der Moral" statt „Diese") werden die Grundfragen der
Philosophie, soweit sie sich aus der Lektüre deutscher Dichtungen
ableiten lassen, erläutert: Wüte, Charakter, Persönhchkeit (ethische
Werte), der Begriff des Schönen, IHusion, Einfühlung, Phantasie,
Spieltrieb, der Organismus des Kunstwerks, Genie, das Tragische, das
Komische, Humor (ästhetische Werte); der Schlussabschnitt
charakterisiert die drei Grundtypen der Weltanschauung des Ä6thetizismus,
des Idealismus und des ReaHsmus und mündet in ein packendes
Bekenntnis zum aktiven, deutschen Ideahsmus aus: „Der praktische
Idealismus ist sich der Unmöglichkeit bewusst, die gesamte Wirkhchkeit

zu rationaHsieren, wird den ethischen Werten gerecht durch Ver-
wirkhchung sittUcher Ideen und den ästhetischen durch Auflösung
der Dissonanzen in mühevoUer Arbeit, nicht durch ihre Ableugnung,
und wird auch nicht entmutigt durch das stets wache Bewusstsein,
dass eine restlose Umsetzung seiner Ideale in die Wirklichkeit eine
unendliche Arbeit ist" (S. 172). Die Beispiele werden dem gesamten
Gebiet der deutschen Literatur vom HüdebrandsUed bis zum Biberpelz

entnommen. Die lohnendste Gelegenheit zu Meditationen dieser
Art bietet Schiller, dessen Beziehungen zu Kant Bohnenblust mit
Recht als die schwierigste Frage dieses Problemkreises bezeichnet.
Die vorHegende Darstellung und Kritik des kategorischen Imperativs,
dessen ethischem Rigorismus Lorentz die freiere Schillerische
Bewertung des Menschen als einer geistig-sinnHchen Einheit gegenüberstehe,

macht wohl auch dem Zaudernden Mut, sich an diese Aufgabe
heranzuwagen, an der ein in die Tiefe dringender Deutschunterricht
unmögUch vorübergehen kann. Reflexion, nicht Produktion ist. wie
er selbst bekannte der Grundzug von Lessings Wesen; daher ist seine
Dichtung der reflektierenden Betrachtung besonders leicht zugänglich,
und einzelne seiner kritischen Schriften sind, wenn man auch mit
Lorentz ihre Ergebnisse nicht überschätzen wird, noch heute Muster-



— 52 —

stücke dialektischen Stils, der „Laokoon" vor aUem ein vorzügHches
Exempel induktiver Darstellung. Als Beispiel dafür, wie die Dichtung
ein an und für sich furchterregendes Ereignis zum Gegenstand reinen
WohlgefaUens erheben kann, dürfte S. 149 Gottfried KeUers „Feuer-
idyUe" genannt werden, die man in reichsdeutschen Lesebüchern
immer noch umsonst sucht; meisterHch wird ein störendes Gefühl nach
dem andern unschädlich gemacht: kein Nachbarhaus ist in Gefahr,
der alte Geizkragen kann den Schaden verschmerzen und er verdient
nicht einmal Mithed — so bleibt scbüessHch „von FeuerHHen ein
gewaltger Strauss", den man in geruhsamem Behagen betrachten
mag, bis er verblüht ist. — Vorzügüch erläutert Lorentz das Wesen
der Phantasie an Goethes Gedicht „Meine Göttin"; Art, Wirksamkeit,
Schicksal des Genies werden aus andern Gedichten Goethes abgeleitet.

Mit dem Literaturunterricht, soweit er sich zu solchen
Überlegungen eignet, ist der Anteü des Deutschen an der philosophischen
Propädeutik allerdings keineswegs erschöpft: grammatische Fragen,
wie sie der Aufsatz, die Lektüre tägHch aufwerfen, regen zu einfachen
sprachpsychologischen Überlegungen an (vorzügHche Dienste leistet
dabei z. B. K. O. Erdmann: Die Bedeutung des Wortes. 2. Aufl.
1910); der Aufsatz bietet überreichliche Gelegenheit zu
individualpsychologischen Auseinandersetzungen, und die Dispositionslehre mag
noch heute, da die Chrie in die didaktische Rumpelkammer gehört,
einzelne Grundbegriffe der Logik vermitteln.

In solchem Ausmass ist die philosophische Propädeutik im
Mittelschulunterricht einfach unentbehrlich. Eins wird sie den Schülern
niemals zu geben vermögen : eine Weltanschauung, die sie als dauernden

Besitz ins Leben hinübernehmen könnten; denn dieser kostbarste
Gewinn, den Vielzuvielen überhaupt unerreichbar, wird nur dem
zuteü, der Welt und Menschen nicht bloss aus Büchern kennt, und
der Achtzehnjährige darf sich daher nicht beklagen, wenn er merkt,
dass er sich seine Weltanschauung erst noch erwerben muss.
Unbedingte Voraussetzung für jede Beschäftigung mit diesen Dingen in
der Schule muss aber die Forderung bleiben, dass der Schüler nicht
bloss aufnehmend, sondern tätig daran teilnehme; nur was sich auf
diese Weise erarbeiten lässt, passt in den Rahmen des Unterrichts.
Denn die Mittelschule unserer Zeit ist schon längst nicht mehr blosse
Lernschule, sondern Arbeitsschule im höheren Sinne des Wortes,
obwohl sie auf jenes Mass von Kenntnissen, das jede geistige Arbeit
voraussetzt, nicht verzichten darf. Und die Kopfarbeit braucht sich
vor der Handarbeit nicht zu schämen, auch wenn der Wert ihrer
Ergebnisse nicht mit Wage und Meterstab bestimmt werden kann.

Neurose, Psychanalyse und Christentum.1)
Das in dieser Broschüre behandelte Thema dürfte auch für den

Pädagogen ein grosses Interesse haben. Werden doch dabei Fragen
l) Dr. med. P. MaAg, Neurose, Psychanalyse, Christentum. Meiringen, 1921.

Verlig Walter Loetphien-KIein.


	Philosophische Propädeutik im Mittelschulunterricht

