Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 12

Artikel: Personlichkeitspadagogik

Autor: Stern, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Personlichkeitspiidagogik.

Von Dr. Erich Stern, Privatdozent an der Universitit Giessen.

Wenn man in der massenhaft angeschwollenen pédagogischen
Literatur unserer Tage nach leitenden Gesichtspunkten sucht, so
wird man immer und immer wieder diesen zwei Forderungen begegnen:
die einen verlangen eine Erziehung zur Personlichkeit, die anderen
rufen nach einer Erziehung zur Gemeinschaft. In diesen beiden
Aufstellungen scheint auf den ersten Blick ein unlésbarer Widerspruch
zu liegen; die erstere wird man als Ausfluss einer individualistischen
Pidagogik ansehen, die lediglich auf das Einzelwesen abzielt, in der
zweiten hingegen wird man den Ausdruck einer Sozialpidagogik zu
erblicken geneigt sein, die den Menschen nicht in seinem Fiir-sich-
Sein, sondern vor allem als Glied einer Gemeinschaft betrachtet, fiir
die und zu der er erzogen werden muss. Ich habe an anderer Stelle
zu zeigen versucht, dass der Widerspruch zwischen diesen beiden
Bestimmungen nur ein scheinbarer ist, und dass sie auf einer hoheren
Stufe gewissermassen zur Synthese kommen. Ich war dort!) von
einer Analyse des Gemeinschaftsbegriffes ausgegangen und hatte ab-
zuleiten versucht, welche Bedeutung wir diesem Begriff geben miissen,
wenn er als Zielbestimmung iiberhaupt einen Sinn haben soll.

Dass aber mit der Forderung einer Erziehung zur Gemeinschaft
die Personlichkeit keineswegs in den Hintergrund tritt und treten
kann, das zeigt schon eine ganz einfache Uberlegung. Die Gemein-
schaft besteht aus einzelnen Individuen, und wenn es auch in ihrem
Wesen liegt, dass diese Einzelindividuen sich weniger als solche,
denn als Glieder dieser Gemeinschaft empfinden, so hat sie doch
Leben und Existenz nur in Einzelnen: jenseits der Seele der Einzel-
individuen gibt es nichts, was reale Existenz hitte: Begriffe wie
,,Volksseele” oder ,,Massengeist’*, wie ,,Gesamtbewusstsein oder
,, Volksgefiihl“ sind nichts als Fiktionen, deren wir uns bedienen, um
zum Ausdruck zu bringen, dass sich der Einzelne als Glied eines
Volkes, einer Masse, einer Gesamtheit so ganz anders verhilt wie
als Einzelner, und dass sich aus dem Zusammenwirken der Einzelnen
eine Gesamthaltung ergibt, welche eben nicht aus den KEinzelnen,
sondern nur aus ihrem Zusammensein und den zwischen ihnen ge-
gebenen Wechselwirkungen folgt. Wenn wir auf eine Masse wirken,

1) Erich Stern, Uber den Begriff der Gemeinschaft. (Piddagogisches Magazin,
Bd. 851.) Langensalza, Beyer & Mann. 1921.

Schweiz. Pidagog. Zeitschrifi, 1922, 23



— 354 —

so wirken wir nicht auf einen ,,Massengeist, sondern auf Einzelne
in der Masse, die nun, dank der in ihnen vorgegangenen Verinderung
ein neues Moment in die Wechselwirkung hineinzubringen haben, und
entweder mit sich fortreissen oder totgeschrien werden. Auch Er-
ziehung zur Gemeinschaft ist immer nur auf dem Wege der Erziehung
Einzelner moéglich.

Das Ziel der Erziehung ist immer der ,,gebildete’* Mensch. Hier
wird man leicht Zustimmung finden; aber die Verschiedenheit der
Meinungen beginnt da, wo es sich darum handelt, ni her zu bestimmen,
was wir denn unter Bildung zu verstehen haben, und wie wir dieses
Ziel erreichen kénnen. Herbart, von dem die Pidagogik bis auf
unsere Tage gezehrt hat, wollte die Pidagogik auf zwei Wissen-
schaften aufbauen: auf der Psychologie und auf der Ethik. Wozu
der Mensch erzogen werden miisse, wer als wahrhaft gebildet an-
zusehen sei, das folge aus der Bestimmung des Menschen, die nicht
irgendwie aus der Erfahrung gewonnen, die vielmehr nur rein speku-
lativ gefunden werden koénne. Es steht aber fiir ihn fest, dass die
Bestimmung des Menschen die Moraliti.t sei; daran konne nach
Kant ein Zweifel nicht mehr bestehen. Die Psychologie hingegen —
und er denkt hier an seine eigene, von metaphysischen Vorstellungen
stark durchsetzte Psychologie — habe die Mittel und die Gefahren
der Erziehung zu zeigen. Hier scheint also eine Antwort auf die eben
erhobenen Fragen zu liegen, und in der Tat hat man sich bis heute
mit dieser Losung zufrieden gegeben. Es kann hier nicht darauf
eingegangen werden, auf welchen Voraussetzungen diese Auseinander-
reissung der Pidagogik in zwei gesonderte Teile beruht, und dass ins-
besondere die Forderung Herbarts, die P:idagogik miisse eine
allgemeingiiltige Wissenschaft werden, unmoglich erfiillbar ist; es
bediirfte das langer wissenschaftstheoretischer Auseinandersetzungen.
Hier gilt es nur, den Begriff der Bildung bestimmt festzulegen.

Wir werden am besten von einem Vergleich ausgehen.l) Wir
sprechen ja auch in der Kunst von ,,bilden*, bezeichnen den Kiinstler
als ,,bildenden‘‘ Kiinstler. Was bedeutet hier ,,bilden“? Der Kiinstler
hat vor sich ein Material, einen Stoff, der roh und ungeformt ist und
der sich ihm zu jeder beliebigen Verwendung anbietet. In dem Stoff
selbst liegt keinerlei Forderung zur Formung, keinerlei Tendenz;
nimmt sich der bildende Mensch nicht seiner an, so bleibt er roh,
wie die Natur ihn schuf. Welche Form er annimmt, das hingt allein

1) Vgl. zu dem Folgenden den gehaltvollen Aufsatz von Theodor Litt, Die Me-
thodik des pédagogischen Denkens. Kantstudien 1921, XXVI, S. 17—51.



— 335 —

ab von dem Kiinstler, der frei mit dem Stoffe schalten kann. Die
Form ist daher fiir den Stoff auch stets etwas rein Ausseres, was
seine innere Struktur in keiner Weise verdndert. Die Form kann daher
jederzeit dem Stoff wieder genommen, zerstért werden, ohne dass
sich der Stoff éndert, der nun zu jeder beliebigen neuen Verwendung
wieder verfiigbar ist. Das ist am leichtesten ersichtlich fiir den Ton,
der unter dem Druck unserer Finger jede beliebige Gestalt annimmt
und wieder verliert; es gilt aber auch fiir die Broncestatue, die wieder
umgegossen werden kann. Stoff und Form hingen hier also nur lose
zusammen.

Auch der Erzieher bildet, soll ,,bilden‘‘; sein Material, sein Stoff
ist — sofern man hier iiberhaupt von ,,Stoff’* reden kann — der
Zogling, und zwar in erster Linie die Seele des Zoglings. Aber diese
ist nicht ein Material, das er beliebig nach seinem Willen formen
kann, dem er, wie dem Ton, jede Gestalt geben und nehmen kann.
Denn irgendeine Form, irgendeine Gestalt ist doch in dem Zdogling
bereits angelegt, und diese Formanlage setzt den willkiirlichen Be-
miihungen des Erziehers Widerstand entgegen, mit ihr muss er rech-
nen. Wenn wir hier von ,,Formanlage‘ reden, so meinen wir damit
etwas anderes als die herkommliche Psychologie mit dem Begriff
,,Anlage‘‘; diese Psychologie versucht das Seelenleben aus einer Reihe
von Elementen aufzubauen, die zueinander in keinerlei Beziehung
-tehen, und die Anlagen sind fiir sie in gleicher Weise solche be-
ziehungslos nebeneinander dastehenden Bedingungen des seelischen
Geschehens. Alle Zusammenhiinge werden erst hergestellt, wobei man
aber auf die Schwierigkeit stosst, aus Bruchstiicken nie ein sinnvolles
Ganzes aufbauen zu kénnen. Schon die neuere experimentelle Psy-
chologie hat sich hiergegen gewendet; sie sieht in den Elementen
kiinstliche Produkte, und meint von dem Zusammenhang ausgehen
zu miissen. Gerade eben hat Koffka !) in einem schonen Buch diese
Gedanken fiir die Kinderpsychologie fruchtbar zu machen versucht.
Wir méchten aber diesen Zusammenhang, der hier im wesentlichen
ein biologischer ist, noch in etwas anderem sehen: driicken wir es
kurz aus, so konnen wir sagen, in der Einheit der Seele, in einem
Wertmittelpunkt. Wir alle sind nicht nur auf Selbsterhaltung und
Selbstentfaltung im biologischen Sinn gerichtet, sondern erleben und
schaffen auch Werte; wie der eine Mensch eine Vollendung seines
Wesens und den Hoéhepunkt seines Daseins im Geniessen oder im

1) Koffka, Die Grundlagen der psychischen Entwicklung. Eine Einfithrung in
die Kinderpsychologie. Osterwieck a. Harz, A. W. Zickfeldt, 1921.



— 356 —

Schaffen von Kunstwerken erlebt, so ein anderer in der Religion
oder in der Wissenschaft usw. Je nach dieser Richtung auf bestimmte
Werte konnen wir verschiedene Menschentypen unterscheiden, wie
sie Eduard Spranger?) kiirzlich entwickelt hat. Den Sinn und
Wert des Lebens erblickt jeder dieser Typen in etwas anderem, und
jedes einzelne Erlebnis wird auf diesen Sinn als den Mittelpunkt
bezogen. Dieser Wertgerichtetheit ordnen sich alle anderen Erleb-
nisse, alle anderen Wertrichtungen in einer fiir das Individuum eigen-
tiimlichen Weise unter, und es ergibt sich so ein ganz bestimmter
Aufbau der Werttendenzen im Menschen, eine ganz bestimmte see-
lische Struktur. Diese Struktur ist im Menschen irgendwie angelegt,
und ebendiese Anlage meinen wir, wenn wir von ,,Formanlage‘
reden.

Wir kénnen also sagen, dass in jedem Menschen eine Form an-
gelegt ist, dass die Seele des Menschen schon in sich eine Form birgt,
und dadurch unterscheidet sich das ,,Material*‘, der ,,Stoff‘* des
Erziehers grundsétzlich von dem Stoff des Kiinstlers; wihrend dieser
mit seinem Stoff frei schalten kann, weil er selbst keine Form be-
sitzt, und alle Formgebung von aussen stammt, ist jener an die in
seinem ,,Stoff’“ bereits gegebene, wenn auch nur angelegte Form
gebunden, und er kann den Zogling nie nach seinem — des Erziehers
— Ideal bilden wollen:

,,2Denn wir konnen die Kinder nach unserem Sinn nicht formen,
So wie Gott sie uns gab, so muss man sie haben und lieben,

Jeden erziehen aufs beste, und jeglichen lassen gewéhren,

Denn der eine hat die, die anderen andere Gaben,

Und jeder ist doch nur auf seine Weise

Gut und gliicklich®,

so hebt Goethe schon in ,,Hermann und Dorothea mit Recht
hervor. Erziehung kann also gar nichts anderes wollen, als die An-
lagen, welche im Menschen gegeben sind, entwickeln und die in ihm
vorhandene Strukturanlage entfalten.

Hieraus folgt schon, dass man in der Pidagogik Ziellehre und
Mittellehre gar nicht voneinander trennen kann, wie es Herbart
gewollt hat. Denn ein Ziel aufzustellen, ist nur moglich im stéindigen
Hinblick auf die seelische Beschaffenheit des Zoglings, und die Fest-
stellung der Mittel setzt in gleicher Weise die Richtung auf das Ziel
voraus. Aber wir miissen noch ein weiteres hervorheben: mit jener
Bestimmung, die Erziehung solle die eigene Form des Stoffes ver-

1) Spranger, Lebensformen, Gexstesmssenschafthche Psychologie und Ethik der
Personlichkeit. II. Auflage. Halle 1921.



— 357 —

wirklichen, stellen wir uns in keiner Weise auf den Boden jener
naturalistischen Pédagogik, die in der Entfaltung der ,,natiirlichen*
Anlagen die Aufgabe der Erziehung sieht; denn fiir sie besteht kein
sinnvoller Zusammenhang, kein Wertmittelpunkt, wihrend wir ge-
rade die Entfaltung der Struktur im Auge haben. Diese Ent-
faltung der Struktur ist aber nur moglich auf dem Wege iiber die Auf-
nahme von Kulturgiitern. Und hier miissen wir eine weitere iiberaus
bemerkenswerte Tatsache feststellen. Alle Kultur ist geschaffen von
Einzelnen, und jede Schopfung trigt die Ziige ihres Schopfers mehr
oder minder deutlich an und in sich. Neben diesen individuellen
Ziigen — die es uns etwa gestatten, ein uns bisher unbekanntes Ton-
werk sofort als ein Werk Beethovens anzusprechen — triigt jedes
Werk aber auch das typische Geprige der Wertgattung, der es
zugehort; wir konnen so auch von einer Struktur der Kultur-
giiter reden. Und genau so wie jeder schopferische Mensch nur Werte
auf den Gebieten zu schaffen vermag, die seiner Strukturanlage ent-
sprechen, so kann der Mensch auch nur die Kulturgiiter wirklich
aufnehmen, sich nur an denen wirklich bilden, die seiner Struktur
gemiss sind. Daraus ergibt sich, wie Kerschensteiner!) es nennt,
das Grundaxiom des Bildungsprozesses: jeder Mensch kann nur
durch diejenigen Kulturgiiter gebildet werden, die seiner Struktur
adiquat sind.

Struktur bezeichnet aber stets den Aufbau der Werttendenzen
im Menschen, bezeichnet, wie sich alle anderen seiner Gerichtetheit
einordnen, sich um das Zentrum seines Lebens gruppieren. Hieraus
folgt zweierlei, dass namlich einmal mit der Entfaltung der Form-
anlage der innere Zusammenhang aller Tendenzen in einem Menschen
ein immer festerer und immer innigerer werden wird. In jedem Men-
schen ist, so sagten wir, eine Struktur angelegt, und er kann sich
bilden nur an den Kulturgiitern, die dieser Struktur angemessen sind,
die ihr entsprechen. Nun sind aber, wie in jedem Menschen alle Wert-
tendenzen gegeben sind und in jedem einzelnen Akt mitschwingen,
auch in jedem Kulturgut alle anderen Tendenzen mitgegeben, und
dies in sinnvoller Beziehung auf den — sagen wir einmal grob — be-
stimmenden Wert. Durch die Aufnahme dieses Kulturgutes werden
also alle anderen Tendenzen in einem Menschen bereits mitentfaltet,
und zwar in ihrer sinnvollen Beziehung zur Gerichtetheit dieses
Menschen. Daraus folgt ein zweites, dass nimlich auf dem Wege

1) Kerschensteiner, Das Grundaxiom des Bildungsprozesses und seine Folgerungen
fir die Schulorganisation. Berlin, Union Deutsche Verlagsanstalt, 1917.



— 368 —

iiber das ihm adiquate Kulturgut der Mensch den Weg zur Kultur
tiberhaupt, zu allen Kulturgebieten findet, insofern alle ja in jedem
enthalten sind.

Erziehung will nicht nur Kultur iibertragen, sondern sie will,
wie dies aus unseren ganzen Darlegungen bereits mit aller Klarheit
hervorgeht, den werdenden Menschen bilden, dadurch, dass sie ihn
fiir die Kultur iiberhaupt empfinglich macht und ihn in den Stand
setzt, selbst Kulturwerte zu schaffen. Und damit kommen wir zu
der Versohnung der individualistischen mit der soziologisch orien-
tierten Padagogik: am Leben der Gemeinschaft hat der Mensch Anteil
in erster Linie durch sein Schaffen, durch das, was er fiir die Kultur
leistet, und die Gemeinschaft wird um so hoéher stehen, je kultur-
schopferischer sie ist, d. h. je mehr sie den einzelnen in den Stand
setzt, Werte zu schaffen und zu verwirklichen. Ich verfolge dieses
Problem hier nicht weiter, sondern verweise auf meinen oben zitierten
Aufsatz.

Alle Bildung ist also nur moglich auf dem Wege iiber die objek-
tive Kultur; aber sofern sie auf diesem Weg den Menschen seine
eigene Form verwirklichen lisst, kann man sagen, dass die Kultur
den Menschen zu sich selbst fiihrt, oder wie Simmel es einmal aus-
gedriickt hat: Kultur ist der Weg der Seele zu sich selbst. Wir
kénnten dies auch mit gleichem Recht von der Bildung sagen, auch
sie ist der Weg der Seele zu sich selbst. Und damit haben wir schon
das Urteil gefdllt iiber das, was man heute gern als ,,allgemeine Bil-
dung‘ bezeichnet. Als ob es eine Bildung gibe fiir alle, an der alle
Anteil haben koénnten, wenn auch in verschiedenem Grade! Hier
werden zwei Dinge miteinander verwechselt, die nichts miteinander
zu tun haben: Bildung und Kenntnisse. Es kann jemand sehr viel
wissen, und er ist deshalb doch nicht gebildet, und es kann jemand,
der wenig weiss, recht gebildet sein. Montaigne?!) verspottet einmal
den gebildet sein wollenden Wisser: ,,Man seh’ ihn nach so vielen
verbrachten Jahren von Universititen kommen: wer ist ungeschickter
als er, zu Geschiften angestellt zu werden? Was sich am meisten an
ihm erkennen lisst, ist, dass sein Latein und sein Griechisch ihn nur
diimmer und einbildrischer gemacht haben, als er war, da er von
Hause fortreiste. Er sollte mit genihrter voller Seele zuriickkommen,
aber er hat sie immer nur aufgeblasen. Sie ist nicht grosser geworden,
sondern nur aufgeschwollen.” Was aber Bildung wirklich ist, das
sagt uns Montaigne gleichfalls: ,,Nun aber muss man das Wissen

1) In seinen Essays in dem Aufsatz ,,Uber die Pedanterie®.



— 359 —

der Seele nicht umhingen als ein Gewand, sondern ihr als einen
lebendigen Geist einhauchen, man muss sie damit nicht anfeuchten,
sondern durch und durch firben, und wenn es die Seele nicht éndert,
und ihren unvollkommenen Zustand nicht bessert, so wire es wahr-
lich besser, sich gar nicht weiter damit zu befassen.” Worauf es hier
ankommt, das ist: Bildung feuchtet die Seele nicht an, sondern
farbt sie durch und durch, héngt ihr nicht lose an wie ein Gewand,
sondern wohnt ihr als ein lebendiger Geist inne, Bildung bessert die
Seele. Diese Unterschiede von Bildung und blossen Kenntnissen
koénnen gar nicht scharf genug hervorgehoben werden. Nicht wer
Kenntnisse hat, die beziehungslos zu dem Zentrum seiner Person in
ihm vorhanden sind, die ihm lose anhdngen, nicht der ist gebildet;
gebildet ist der, der einen lebendigen Mittelpunkt hat, um den sich
alles andere gruppiert, dem sich jedes Einzelne einordnet, der so eine
innere Geschlossenheit hat und seine Struktur immer mehr verwirk-
licht. Kommt hierzu noch der Wille, Werte zu schaffen und zu ver-
wirklichen, und die Fzhigkeit, beharrlich an Aufgaben und Zielen
festzuhalten, so nennen wir einen solchen Menschen eine Personlich-
keit. In diesem Sinne also hat die Personlichkeitspidagogik ihre Be-
rechtigung, ja man kann sagen, in diesem Sinne muss jede Pidagogik
eine Personlichkeitspi.dagogik sein.

Man kann nun einwenden, dass hier der Mensch immer zur Ein-
seitigkeit erzogen wird; aber diese Einseitigkeit ist eine notwendige.
Das Leben bietet die Moglichkeit zu verschiedenen Formungen, es
hat verschiedene Seiten, von denen es betrachtet werden kann; nur
von einer kann es der Mensch sehen, aber indem er auf alle anderen
Moglichkeiten Verzicht leistet, erschliesst es sich ihm von dieser einen
Seite her ganz. Simmel spricht nicht ohne Unrecht von einem
Fragmentcharakter des Lebens, das insofern also immer Fragment
bleibt, als dem Individuum nur eine Ansicht moglich ist. Nur wenn
wir verzichten, kénnen wir unsere Krifte in einem Brennpunkt
sammeln und in einer Richtung etwas Ganzes leisten. Auch das gehort
zur Personlichkeit, und zur Erziehung zur Persénlichkeit, dass sie
verzichten, sich bescheiden lernt. Dem Menschen, der so seinen
eigenen Mittelpunkt findet, der seine Krifte in der Richtung seiner
Formanlagen entfaltet und seine Form in immer hoherem Masse
verwirklicht, wird aus diesem Bemiihen ein Gefiihl der Befriedigung
und der Lebensbejahung entspringen, das ihm Freude am Dasein
und Kraft zum Schaffen gibt; Spranger nennt es den Selbst-
genuss der Personlichkeit. Aber diese Wesensverwirklichung,



— 360 —

die volle Entfaltung der eigenen Form, das Heranreifen zu einer
festen, in sich geschlossenen Personlichkeit, ist nur ein Ziel, das im
Unendlichen liegt, und dem wir uns nur asymptotisch nihern kénnen.
Wir arbeiten an seiner Verwirklichung unser ganzes Leben hindurch,
wofern wir iiberhaupt nach Bildung streben, und kommen doch nie
ans Ziel; aber in diesem ,,immer strebend sich bemiihen* liegt unsere
Aufgabe, liegt die Aufgabe aller Erziehung: den Menschen zu bilden
zu einem ewig Strebenden und Suchenden, zu einem Ringenden um
die Verwirklichung seines Wesens: nur dadurch dient er der Kultur
und der Gemeinschaft, in der er steht. Denn die Gemeinschaft bedarf
der Personlichkeiten, wie die Personlichkeit zu ihrer Entfaltung der
Gemeinschaft bedarf, die der Tréiger der Kultur und der Werte ist.
Darin aber liegt die tiefste Begriindung aller Personlichkeitspida-
gogik, dass alle Kultur von den Einzelnen geschaffen — und auch
immer wieder erlebt werden muss.

Latein B und D.

Fin Beitrag zur Maturitdts-Reform.
Von Dr. Alphons Meier, Basel.

Wir haben uns angewohnt, in der Diskussion iiber die Eid-
genodssische Maturitéts-Reform mit A, B, C, D die 4 Typen von
Gymnasien zu bezeichnen, die es kiinftig wird geben kénnen: das
humanistische, das Real-Gymnasium, das mathematisch-naturwissen-
schaftliche und das neusprachliche. Wir setzen voraus, dass der Leser
dariiber des Nihern orientiert sei. Von C wird im folgenden nicht die
Rede sein; von A nur beiliufig; denn fiir ¢ kommt Latein gar nicht
in Betracht, und fiir 4 gibt es keine Lateinfrage; das humanistische
Gymnasium mit seiner Jahrhunderte alten Tradition kennt eine Dis-
kussion iiber Latein-Unterricht nur als interne Angelegenheit; nach
aussen hin steht ihm Wert und Umfang der alten Sprachen als ge-
gebene Grosse fest, und es ist nur zu wiinschen, dass es sich von den
Konzessionen, die es dem falschen Zeitgeist zwischen 1870 und 1914
gemacht, wieder zur Einheit und Reinheit zuriickfinde. Die unseligen
Memoiren Wilhelms II. diirften ihm gezeigt haben, wes geistlosen
Geistes Kind jene Reformen gewesen sind.

Anders liegen die Dinge ja nun fiir uns; denn die eidgenéssische
Maturitéts-Reform ist das Ergebnis ernster und gewissenhafter pida-
gogischer Besinnung. Fiir die Typen B und D aber ist die Latein-
frage das eigentliche Sorgenkind; ihr Gedeihen hiingt wesentlich
an einer iiberlegten und geschickten Loésung der Lateinfrage, und
zwar muss sie von vorneherein gut gelost werden, sie l&sst sich nicht
nachtraglich aus Erfahrung l6sen; nein, nur experimentieren diirfen



	Persönlichkeitspädagogik

