
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 32 (1922)

Heft: 12

Artikel: Persönlichkeitspädagogik

Autor: Stern, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PersönlicMeitspädagogik.
Ton Dr. Erich Stern, Privatdozent an der Universität Giessen.

Wenn man in der massenhaft angeschwollenen pädagogischen
Literatur unserer Tage nach leitenden Gesichtspunkten sucht, so

wird man immer und immer wieder diesen zwei Forderungen begegnen :

die einen verlangen eine Erziehung zur Persönlichkeit, die anderen
rufen nach einer Erziehung zur Gemeinschaft. In diesen beiden
Aufstellungen scheint auf den ersten Bhck ein unlösbarer Widerspruch
zu hegen; die erstere wird man als Ausfluss einer individualistischen
Pädagogik ansehen, die lediglich auf das Einzelwesen abzielt, in der
zweiten hingegen wird man den Ausdruck einer Sozialpädagogik zu
erblicken geneigt sein, die den Menschen nicht in seinem Für-sich-
Sein, sondern vor allem als Glied einer Gemeinschaft betrachtet, für
die und zu der er erzogen werden muss. Ich habe an anderer Stelle
zu zeigen versucht, dass der Widerspruch zwischen diesen beiden
Bestimmungen nur ein scheinbarer ist, und dass sie auf einer höheren
Stufe gewissermassen zur Synthese kommen. Ich war dort1) von
einer Analyse des Gemeinschaftsbegriffes ausgegangen und hatte
abzuleiten versucht, welche Bedeutung wir diesem Begriff geben müssen,
wenn er als Zielbestimmung überhaupt einen Sinn haben soll.

Dass aber mit der Forderung einer Erziehung zur Gemeinschaft
die Persönlichkeit keineswegs in den Hintergrund tritt und treten
kann, das zeigt schon eine ganz einfache Überlegung. Die Gemeinschaft

besteht aus einzelnen Individuen, und wenn es auch in ihrem
Wesen hegt, dass diese Einzelindividuen sich weniger als solche,
denn als Glieder dieser Gemeinschaft empfinden, so hat sie doch
Leben und Existenz nur in Einzelnen: jenseits der Seele der
Einzelindividuen gibt es nichts, was reale Existenz hätte: Begriffe wie
„Volksseele" oder „Massengeist", wie „Gesamtbewusstsein" oder

„Volksgefühl" sind nichts als Fiktionen, deren wir uns bedienen, um
zum Ausdruck zu bringen, dass sich der Einzelne als Ghed eines

Volkes, einer Masse, einer Gesamtheit so ganz anders verhält wie
als Einzelner, und dass sich aus dem Zusammenwirken der Einzelnen
eine Gesamthaltung ergibt, welche eben nicht aus den Einzelnen,
sondern nur aus ihrem Zusammensein und den zwischen ihnen
gegebenen Wechselwirkungen folgt. Wenn wir auf eine Masse wirken,

l) Erich Stern, Über den Begriff der Gemeinschaft. (Pädagogisches Magazin,
Bd. 851.) Langensalza, Beyer & Mann. 1921.

Schweiz Pâihiïoj.-. Zeitschrift. 1922. 23



— 354 —

so wirken wir nicht auf einen „Massengeist", sondern auf Einzelne
in der Masse, die nun, dank der in ihnen vorgegangenen Veränderung
ein neues Moment in die Wechselwirkung hineinzubringen haben, und
entweder mit sich fortreissen oder totgeschrien werden. Auch
Erziehung zur Gemeinschaft ist immer nur auf dem Wege der Erziehung
Einzelner möglich.

Das Ziel der Erziehung ist immer der „gebildete" Mensch. Hier
wird man leicht Zustimmung finden; aber die Verschiedenheit der
Meinungen beginnt da, wo es sich darum handelt, näher zu bestimmen,
was wir denn unter Bildung zu verstehen haben, und wie wir dieses
Ziel erreichen können. Herbart, von dem die Pädagogik bis auf
unsere Tage gezehrt hat, wollte die Pädagogik auf zwei
Wissenschaften aufbauen: auf der Psychologie und auf der Ethik. Wozu
der Mensch erzogen werden müsse, wer als wahrhaft gebildet
anzusehen sei, das folge aus der Bestimmung des Menschen, die nicht
irgendwie aus der Erfahrung gewonnen, die vielmehr nur rein spekulativ

gefunden werden könne. Es steht aber für ihn fest, dass die
Bestimmung des Menschen die Moraütät sei; daran könne nach
Kant ein Zweifel nicht mehr bestehen. Die Psychologie hingegen —
und er denkt hier an seine eigene, von metaphysischen Vorstellungen
stark durchsetzte Psychologie — habe die Mittel und die Gefahren
der Erziehung zu zeigen. Hier scheint also eine Antwort auf die eben
erhobenen Fragen zu liegen, und in der Tat hat man sich bis heute
mit dieser Lösung zufrieden gegeben. Es kann hier nicht darauf
eingegangen werden, auf welchen Voraussetzungen diese Auseinander-
reissung der Pädagogik in zwei gesonderte Teile beruht, und dass
insbesondere die Forderung Herbarts, die Pädagogik müsse eine
allgemeingültige Wissenschaft werden, unmöglich erfüllbar ist; es
bedürfte das langer wissensehaftstheoretischer Auseinandersetzungen.
Hier gilt es nur, den Begriff der Bildung bestimmt festzulegen.

Wir werden am besten von einem Vergleich ausgehen.1) Wir
sprechen ja auch in der Kunst von „bilden", bezeichnen den Künstler
als „bildenden" Künstler. Was bedeutet hier „bilden" Der Künstler
hat vor sich ein Material, einen Stoff, der roh und ungeformt ist und
der sich ihm zu jeder beliebigen Verwendung anbietet. In dem Stoff
selbst liegt keinerlei Forderung zur Formung, keinerlei Tendenz;
nimmt sich der bildende Mensch nicht seiner an, so bleibt er roh,
wie die Natur ihn schuf. Welche Form er annimmt, das hängt allein

x) Vgl. zu dem Folgenden den gehaltvollen Aufsatz von Theodor Litt, Die
Methodik des pädagogischen Denkens. Kantstudien 1921, XXVI, S. 17—51.



— 355 —

ab von dem Künstler, der frei mit dem Stoffe schalten kann. Die
Form ist daher für den Stoff aui'h stets etwas rein Äusseres, was
seine innere Struktur in keiner Weise verändert. Die Form kann daher
jederzeit dem Stoff wieder genommen, zerstört werden, ohne dass

sich der Stoff ändert, der nun zu jeder beliebigen neuen Verwendung
wieder verfügbar ist. Das ist am leichtesten ersichtlich für den Ton,
der unter dem Druck unserer Finger jede behebige Gestalt annimmt
und wieder verliert; es gilt aber auch für die Broncestatue, die wieder
umgegossen werden kann. Stoff und Form hängen hier also nur lose

zusammen.
Auch der Erzieher bildet, soll „bilden"; sein Material, sein Stoff

ist — sofern man hier überhaupt von „Stoff" reden kann — der
Zögling, und zwar in erster Linie die Seele des Zöglings. Aber diese

ist nicht ein Material, das er behebig nach seinem Willen formen
kann, dem er, wie dem Ton, jede Gestalt geben und nehmen kann.
Denn irgendeine Form, irgendeine Gestalt ist doch in dem Zögling
bereits angelegt, und diese Formanlage setzt den willkürlichen
Bemühungen des Erziehers Widerstand entgegen, mit ihr muss er rechnen.

Wenn wir hier von „Formanlage" reden, so meinen wir damit
etwas anderes als die herkömmliche Psychologie mit dem Begriff
„Anlage"; diese Psychologie versucht das Seelenleben aus einer Reihe
von Elementen aufzubauen, die zueinander in keinerlei Beziehung
tehen, und die Anlagen sind für sie in gleicher Weise solche

beziehungslos nebeneinander dastehenden Bedingungen des seelischen
Geschehens. Alle Zusammenhänge werden erst hergestellt, wobei man
aber auf die Schwierigkeit stösst, aus Bruchstücken nie ein sinnvolles
Ganzes aufbauen zu können. Schon die neuere experimentelle
Psychologie hat sich hiergegen gewendet; sie sieht in den Elementen
künstliche Produkte, und meint von dem Zusammenhang ausgehen
zu müssen. Gerade eben hat Koffka *) in einem schönen Buch diese
Gedanken für die Kinderpsychologie fruchtbar zu machen versucht.
Wir möchten aber diesen Zusammenhang, der hier im wesentlichen
ein biologischer ist, noch in etwas anderem sehen: drücken wir es

kurz aus, so können wir sagen, in der Einheit der Seele, in einem
Wertmittelpunkt. Wir alle sind nicht nur auf Selbsterhaltung und
Selbstentfaltung im biologischen Sinn gerichtet, sondern erleben und
schaffen auch Werte; wie der eine Mensch eine Vollendung seines

Wesens und den Höhepunkt seines Daseins im Geniessen oder im

*) Koffka, Die Grundlagen der psychischen Entwicklung. Eine Einführung in
die Kinderpsychologie. Osterwieck a. Harz, A. W. Zickfeldt, 1921.



— 356 —

Schaffen von Kunstwerken erlebt, so ein anderer in der Rehgion
oder in der Wissenschaft usw. J e nach dieser Richtung auf bestimmte
Werte können wir verschiedene Menschentypen unterscheiden, wie
sie Eduard Spranger1) kürzlich entwickelt hat. Den Sinn und
Wert des Lebens erblickt jeder dieser Typen in etwas anderem, und
jedes einzelne Erlebnis wird auf diesen Sinn als den Mittelpunkt
bezogen. Dieser Wertgerichtetheit ordnen sich alle anderen Erlebnisse,

alle anderen Wertrichtungen in einer für das Individuum
eigentümlichen Weise unter, und es ergibt sich so ein ganz bestimmter
Aufbau der Werttendenzen im Menschen, eine ganz bestimmte
seelische Struktur. Diese Struktur ist im Menschen irgendwie angelegt,
und ebendiese Anlage meinen wir, wenn wir von „Formanlage"
reden.

Wir können also sagen, dass in jedem Menschen eine Form
angelegt ist, dass die Seele des Menschen schon in sich eine Form birgt,
und dadurch unterscheidet sich das „Material", der „Stoff" des

Erziehers grundsätzlich von dem Stoff des Künstlers; während dieser
mit seinem Stoff frei schalten kann, weil er selbst keine Form
besitzt, und alle Formgebung von aussen stammt, ist jener an die in
seinem „Stoff" bereits gegebene, wenn auch nur angelegte Form
gebunden, und er kann den Zögling nie nach seinem — des Erziehers

— Ideal bilden wollen:
„Denn wir können die Kinder nach unserem Sinn nicht formen,
So wie Gott sie uns gab, so muss man sie haben und heben,
Jeden erziehen aufs beste, und jeglichen lassen gewähren,
Denn der eine hat die, die anderen andere Gaben,
Und jeder ist doch nur auf seme Weise
Gut und glücklich".

so hebt Goethe schon in „Hermann und Dorothea" mit Recht
hervor. Erziehung kann also gar nichts anderes wollen, als die
Anlagen, welche im Menschen gegeben sind, entwickeln und die in ihm
vorhandene Strukturanlage entfalten.

Hieraus folgt schon, dass man in der Pädagogik Ziellehre und
Mittellehre gar nicht voneinander trennen kann, wie es Herbart
gewollt hat. Denn ein Ziel aufzustellen, ist nur möghch im ständigen
Hinblick auf die seelische Beschaffenheit des Zöglings, und die
Feststellung der Mittel setzt in gleicher Weise die Richtung auf das Ziel
voraus. Aber wir müssen noch ein weiteres hervorheben: mit jener
Bestimmung, die Erziehung solle die eigene Form des Stoffes ver-

*) Spranger, Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie und Ethik der
Persönlichkeit. IL Auflage. Halle 1921.



— 357 —

wirklichen, stellen wir uns in keiner Weise auf den Boden jener
naturalistischen Pädagogik, die in der Entfaltung der „natürlichen"
Anlagen die Aufgabe der Erziehung sieht; denn für sie besteht kein
sinnvoller Zusammenhang, kein Wertmittelpunkt, während wir
gerade die Entfaltung der Struktur im Auge haben. Diese
Entfaltung der Struktur ist aber nur möghch auf dem Wege über die
Aufnahme von Kulturgütern. Und hier müssen wir eine weitere überaus
bemerkenswerte Tatsache feststellen. Alle Kultur ist geschaffen von
Einzelnen, und jede Schöpfung trägt die Züge ihres Schöpfers mehr
oder minder deuthch an und in sich. Neben diesen individuellen
Zügen — die es uns etwa gestatten, ein uns bisher unbekanntes
Tonwerk sofort als ein Werk Beethovens anzusprechen — trägt jedes
Werk aber auch das typische Gepräge der Wertgattung, der es

zugehört; wir können so auch von einer Struktur der Kulturgüter

reden. Und genau so wie jeder schöpferische Mensch nur Werte
auf den Gebieten zu schaffen vermag, die seiner Strukturanlage
entsprechen, so kann der Mensch auch nur die Kulturgüter wirklich
aufnehmen, sich nur an denen wirklich bilden, die seiner Struktur
gemäss sind. Daraus ergibt sich, wie Kerschensteiner x) es nennt,
das Grundaxiom des Bildungsprozesses: jeder Mensch kann nur
durch diejenigen Kulturgüter gebildet werden, die seiner Struktur
adäquat sind.

Struktur bezeichnet aber stets den Aufbau der Werttendenzen
im Menschen, bezeichnet, wie sich alle anderen seiner Gerichtetheit
einordnen, sich um das Zentrum seines Lebens gruppieren. Hieraus
folgt zweierlei, dass nämlich einmal mit der Entfaltung der
Formanlage der innere Zusammenhang aller Tendenzen in einem Menschen
ein immer festerer und immer innigerer werden wird. In jedem
Menschen ist, so sagten wir, eine Struktur angelegt, und er kann sich
bilden nur an den Kulturgütern, die dieser Struktur angemessen sind,
die ihr entsprechen. Nun sind aber, wie in jedem Menschen alle
Werttendenzen gegeben sind und in jedem einzelnen Akt mitschwingen,
auch in jedem Kulturgut alle anderen Tendenzen mitgegeben, und
dies in sinnvoller Beziehung auf den — sagen wir einmal grob —
bestimmenden Wert. Durch die Aufnahme dieses Kulturgutes werden
also alle anderen Tendenzen in einem Menschen bereits mitentfaltet,
und zwar in ihrer sinnvollen Beziehung zur Gerichtetheit dieses
Menschen. Daraus folgt ein zweites, dass nämhch auf dem Wege

*) Kerschensteiner, Das Grundaxiom des Bildungsprozesses und seine Folgerungen
für die Schulorganisation. Berlin, Union Deutsche Verlagsanstalt, 1917.



— 358 —

über das ihm adäquate Kulturgut der Mensch den Weg zur Kultur
überhaupt, zu allen Kulturgebieten findet, insofern alle ja in jedem
enthalten sind.

Erziehung will nicht nur Kultur übertragen, sondern sie will,
wie dies aus unseren ganzen Darlegungen bereits mit aller Klarheit
hervorgeht, den werdenden Menschen bilden, dadurch, dass sie ihn
für die Kultur überhaupt empfänghch macht und ihn in den Stand
setzt, selbst Kulturwerte zu schaffen. Und damit kommen wir zu
der Versöhnung der individualistischen mit der soziologisch
orientierten Pädagogik: am Leben der Gemeinschaft hat der Mensch Anteil
in erster Linie durch sein Schaffen, durch das, was er für die Kultur
leistet, und die Gemeinschaft wird um so höher stehen, je
kulturschöpferischer sie ist, d. h. je mehr sie den einzelnen in den Stand
setzt, Werte zu schaffen und zu verwirklichen. Ich verfolge dieses
Problem hier nicht weiter, sondern verweise auf meinen oben zitierten
Aufsatz.

Alle Bildung ist also nur möghch auf dem Wege über die objektive

Kultur; aber sofern sie auf diesem Weg den Menschen seine
eigene Form verwirklichen lässt, kann man sagen, dass die Kultur
den Menschen zu sich selbst führt, oder wie Simmel es einmal
ausgedrückt hat: Kultur ist der Weg der Seele zu sich selbst. Wir
könnten dies auch mit gleichem Recht von der Bildung sagen, auch
sie ist der Weg der Seele zu sich selbst. Und damit haben wir schon
das Urteil gefällt über das, was man heute gern als „allgemeine
Bildung" bezeichnet. Als ob es eine Bildung gäbe für alle, an der alle
Anteil haben könnten, wenn auch in verschiedenem Grade! Hier
werden zwei Dinge miteinander verwechselt, die nichts miteinander
zu tun haben: Bildung und Kenntnisse. Es kann jemand sehr viel
wissen, und er ist deshalb doch nicht gebildet, und es kann jemand,
der wenig weiss, recht gebildet sein. Montaigne1) verspottet einmal
den gebildet sein wollenden Wisser: „Man seh' ihn nach so vielen
verbrachten Jahren von Universitäten kommen : wer ist ungeschickter
als er, zu Geschäften angestellt zu werden? Was sich am meisten an
ihm erkennen lässt, ist, dass sein Latein und sein Griechisch ihn nur
dümmer und einbildrischer gemacht haben, als er war, da er von
Hause fortreiste. Er sollte mit genährter voller Seele zurückkommen,
aber er hat sie immer nur aufgeblasen. Sie ist nicht grösser geworden,
sondern nur aufgeschwollen." WTas aber Bildung wirklich ist, das

sagt uns Montaigne gleichfalls: „Nun aber muss man das Wissen
1) In seinen Essays in dem Aufsatz „Über die Pedanterie".



— 359 —

der Seele nicht umhängen als ein Gewand, sondern ihr als einen
lebendigen Geist einhauchen, man muss sie damit nicht anfeuchten,
sondern durch und durch färben, und wenn es die Seele nicht ändert
und ihren unvollkommenen Zustand nicht bessert, so wäre es wahrlich

besser, sich gar nicht weiter damit zu befassen." Worauf es hier
ankommt, das ist: Bildung feuchtet die Seele nicht an, sondern
färbt sie durch und durch, hängt ihr nicht lose an wie ein Gewand,
sondern wohnt ihr als ein lebendiger Geist inne, Bildung bessert die
Seele. Diese Unterschiede von Bildung und blossen Kenntnissen
können gar nicht scharf genug hervorgehoben werden. Nicht wer
Kenntnisse hat, die beziehungslos zu dem Zentrum seiner Person in
ihm vorhanden sind, die ihm lose anhängen, nicht der ist gebildet;
gebildet ist der, der einen lebendigen Mittelpunkt hat, um den sich
alles andere gruppiert, dem sich jedes Einzelne einordnet, der so eine
innere Geschlossenheit hat und seine Struktur immer mehr verwirklicht.

Kommt hierzu noch der Wille, Werte zu schaffen und zu
verwirklichen, und die Fähigkeit, beharrlich an Aufgaben und Zielen
festzuhalten, so nennen wir einen solchen Menschen eine Persönlichkeit.

In diesem Sinne also hat die Persönlichkeitspädagogik ihre
Berechtigung, ja man kann sagen, in diesem Sinne muss jede Pädagogik
eine Persönlichkeitspädagogik sein.

Man kann nun einwenden, dass hier der Mensch immer zur
Einseitigkeit erzogen wird; aber diese Einseitigkeit ist eine notwendige.
Das Leben bietet die Möglichkeit zu verschiedenen Formungen, es

hat verschiedene Seiten, von denen es betrachtet werden kann; nur
von einer kann es der Mensch sehen, aber indem er auf alle anderen
Möglichkeiten Verzicht leistet, erschhesst es sich ihm von dieser einen
Seite her ganz. Simmel spricht nicht ohne Unrecht von einem
Fragmentcharakter des Lebens, das insofern also immer Fragment
bleibt, als dem Individuum nur eine Ansicht möghch ist. Nur wenn
wir verzichten, können wir unsere Kräfte in einem Brennpunkt
sammeln und in einer Richtung etwas Ganzes leisten. Auch das gehört
zur Persönlichkeit, und zur Erziehung zur Persönlichkeit, dass sie

verzichten, sich bescheiden lernt. Dem Menschen, der so seinen

eigenen Mittelpunkt findet, der seine Kräfte in der Richtung seiner
Formanlagen entfaltet und seine Form in immer höherem Masse

verwirklicht, wird aus diesem Bemühen ein Gefühl der Befriedigung
und der Lebensbejahung entspringen, das ihm Freude am Dasein
und Kraft zum Schaffen gibt; Sprang er nennt es den Selbst-
genuss der Persönlichkeit. Aber diese WesensVerwirklichung,



— 360 —

die volle Entfaltung der eigenen Form, das Heranreifen zu einer
festen, in sich geschlossenen Persönlichkeit, ist nur ein Ziel, das im
Unendlichen hegt, und dem wir uns nur asymptotisch nähern können.
Wir arbeiten an seiner Verwirklichung unser ganzes Leben hindurch,
wofern wir überhaupt nach Bildung streben, und kommen doch nie
ans Ziel; aber in diesem „immer strebend sich bemühen" hegt unsere
Aufgabe, hegt die Aufgabe aller Erziehung: den Menschen zu bilden
zu einem ewig Strebenden und Suchenden, zu einem Ringenden um
die Verwirklichung seines Wesens: nur dadurch dient er der Kultur
und der Gemeinschaft, in der er steht. Denn die Gemeinschaft bedarf
der Persönhchkeiten, wie die Persönlichkeit zu ihrer Entfaltung der
Gemeinschaft bedarf, die der Träger der Kultur und der Werte ist.
Darin aber hegt die tiefste Begründung aller Persönlichkeitspäda-
gogik, dass alle Kultur von den Einzelnen geschaffen — und auch
immer wieder erlebt werden muss.

Latein B und D.
Ein Beitrag zur Maturitäts-Reform.

Von Dr. Alphons Meier, Basel.

Wir haben uns angewöhnt, in der Diskussion über die
Eidgenössische Maturitäts-Reform mit A, B, C, D die 4 Typen von
Gymnasien zu bezeichnen, die es künftig wird geben können: das
humanistische, das Real-Gymnasium, das mathematisch-naturwissenschaftliche

und das neusprachliche. Wir setzen voraus, dass der Leser
darüber des Nähern orientiert sei. Von G wird im folgenden nicht die
Rede sein; von A nur beiläufig; denn für G kommt Latein gar nicht
in Betracht, und für A gibt es keine Lateinfrage; das humanistische
Gymnasium mit seiner Jahrhunderte alten Tradition kennt eine
Diskussion über Latein-Unterricht nur als interne Angelegenheit; nach
aussen hin steht ihm Wert und Umfang der alten Sprachen als
gegebene Grösse fest, und es ist nur zu wünschen, dass es sich von den
Konzessionen, die es dem falschen Zeitgeist zwischen 1870 und 1914
gemacht, wieder zur Einheit und Reinheit zurückfinde. Die unseligen
Memoiren Wilhelms IL dürften ihm gezeigt haben, wes geistlosen
Geistes Kind jene Reformen gewesen sind.

Anders hegen die Dinge ja nun für uns; denn die eidgenössische
Maturitäts-Reform ist das Ergebnis ernster und gewissenhafter
pädagogischer Besinnung. Für die Typen B und D aber ist die Lateinfrage

das eigenthche Sorgenkind; ihr Gedeihen hängt wesentbch
an einer überlegten und geschickten Lösung der Lateinfrage, und
zwar muss sie von vorneherein gut gelöst werden, sie lässt sich nicht
nachträglich aus Erfahrung lösen; nein, nur experimentieren dürfen


	Persönlichkeitspädagogik

