Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 31 (1921)

Heft: 11

Artikel: Pestalozzi als Sozialphilosoph
Autor: Buchenau, Artur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 343 —

fehler leidet, insofern es nicht -die numerischen Einheiten zur Schau
trigt, welche die wesentlichen Koeffizienten eines jeden Buchstaben-
symbols ausmachen. In seinem Buche ,,The Concepts and Theories
of modern Physies meint Stallo, ,,Diihring hitte diese Bemerkung
dahin ausdehnen kénnen, dass der Gebrauch von Buchstaben als al-
gebraische Symbole, d. h. als Stellvertreter von Zahlen, an sich schon
eine ernstliche (wenn auch vielleicht unvermeidliche) Schwiche der
mathematischen Bezeichnungsweise ist. In der einfachen Formel,
die z. B. die Geschwindigkeit eines sich bewegenden Kérpers in ihrer

Abhingigkeit von Raum und Zeit ausdriickt (v = %), haben die

Buchstaben eine Tendenz, dem Mathematiker zu suggerieren, dass
er vor sich direkte Stellvertreter der Dinge oder Elemente hat, mit
denen er sich beschiftigt und nicht bloss deren in Zahlen ausgedriickte
Verhiltnisse.” Nach dem Vorausgegangenen wird dem Leser klar,
dass mir gegeniiber Stallo’s Warnung berechtigt ist, denn fiir mich
ist s eine Strecke, z. B. 45 m, und t eine Zeit, z. B. 3 Sek., fiir mich ist

: Strecke Lo Zeit 2 : :
also s nicht: Bt und t nicht: Folteinheit’ fiir mich sind

also s und t benannte und nicht unbenannte Zahlen und darum
kommt bei mir v nicht als unbenannte Zahl heraus, bei der ich nach-
traglich mit Mithe und Not festzustellen habe, welche Einheit ihr
unterschoben werden kann, sondern bei mir kommt v als benannte
Zahl heraus, niamlich als eine Anzahl Lingeneinheiten pro Zeiteinheit.

5 45 ;
Im angezogenen Spezialfall wird v = sl 15 E, und der Sinn
3 sec sec

dieser Gleichung ist, der Korper lege in der Sekunde 15 m zuriick,
womit seine Geschwindigkeit eindeutig festgestellt ist. Wenn man
also so verfihrt, wie Stallo es nicht haben will, so wird Diihrings Be-
merkung hinfallig.

Pestalozzi als Sozialphilosoph.

Von Stadtschulrat Dr. Artur Buchenau, Berlin-Charlottenburg.

In der bekannten Schrift: ,,Herbart, Pestalozzi und die heutigen
Aufgaben der Erziehungslehre® (Marburg 1899) wurde von Paul
Natorp zuerst mit Nachdruck auf Pestalozzis ,,Nachforschungen iiber
den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts®?)
hingewiesen. Natorp machte darauf aufmerksam, dass das Buch rein
philosophisch ist, obwohl der Verfasser versichert, in keinem Stiick
von einem bestimmten philosophischen Grundsatze auszugehen. Der
Ausdruck ,,Menschengeschlecht® zeigt schon, dass hier eine kiihne
Konstruktion vorliegt und in der Tat, bei allem Schopfen aus eigener,

1) Band VII der Werke ; auch erschienen als Separatausgabe der Kommission
fiur das Pestalozzi-Stibchen in Ziirich bei Schulthess, 1886,



— 344 —

personlichster Lebenserfahrung, sind -die ,,Nachforschungen doch
zugleich das Werk einer starken Abstraktionskraft und eines echt
philosophischen Triebes zur Vertiefung.

Dieses Natorpsche Ergebnis hat sich mir bestétigt bei einer mehr-
fachen Behandlung der ., Nachforschungen‘ in den Kursen des Berliner
Lehrer-Vereins. Dem Wunsche der Arbeitsgemeinschaft folgend, ist
die Analyse der ,.Nachforschungen‘* dann als Buch erschienen unter
dem Titel: Pestalozzis Sozialphilosophie (Wissen und Forschen,
Band 9, Leipzig, Felix Meiner, 1919). Es soll nun versucht werden, die
Grundgedanken in aller Kiirze wiederzugeben, um so den Eingang zu
dieser schwierigen, aber stilistisch wie inhaltlich vielfach wunder-
vollen Schrift zu erleichtern.

Pestalozzi hat an dieser ,,Philosophie der Staatskunst oder
,»Philosophie seiner Politik*‘, wie er selbst sie bezeichnet, drei Jahre
lang geschrieben und zwar ,,mit unglaublicher Miihseligkeit, wesentlich
in der Absicht, iiber den Gang meiner Lieblingsideen mit mir selbst
einig zu werden und meine Naturgefiihle mit meinen Vorstellungen
vom biirgerlichen Rechte und von der Sittlichkeit in Harmonie zu
bringen* (Werke I1X, S. 19). Hier klingt schon die Dreiteilung an, die
das ganze Werk durchzieht und mit der er in gewisser Beziehung an
Rousseau ankniipft, freilich nur, um ihn zu iiberwinden. Der Mensch
ist Naturwesen und Gesellschaftswesen, er soll sein sittliches Wesen.
Alle Erziehung ist Emporbildung aus dem Natur- und Gesellschafts-
stande, unter voller Ausnutzung der in ihnen liegenden Kréfte, zum
sittlichen Zustande. Erziehung also zur geistigen wie sittlichen Ge-
meinschaft und durch die Gemeinschaft, aber nicht spiritualistisch
oder einseitig intellektualistisch verstanden, sondern in voller An-
erkennung der Notwendigkeit der Naturkrafte wie der gesellschaft-
lichen und individualen Triebe.

Der gesellschaftliche Zustand ist ein ., Mittleres“ zwischen dem
Natur- und Sittlichkeits-Zustande, die ich mir beide als ,,ideal®, ,,voll-
kommen‘‘ denken kann, wenngleich sicherlich kein Lebewesen diesen
reinen Naturzustand oder sittlichen Zustand je darstellt cder erlebt.
Im gesellschaftlichen Zustande aber scheint an sich ein Widerspruch
zu liegen, weil die Naivetédt der Natur zerstért und andererseits die
Reinheit der Sittlichkeit noch nicht erreicht ist. Menschenrecht
und Menschenwohl ruhen ganz auf der Unterordnung der tierischen
(physischen) und gesellschaftlichen Anspriiche des Menschen unter den
sittlichen Willen. Das Naturwesen und den Biirger in mir muss ich
lernen, mehr und mehr dem Menschen, dem geistig-sittlichen Wesen,
unterzuordnen. Das ist die Wahrheit, die Pestalozzi als die Wahrheit
seines Lebens an sich erfahren zu haben sich bewusst ist und die zu-
gleich den Gang der Entwicklung des Menschengeschlechts im all-
gemeinen darstellt.

Dieses Hauptproblem zerlegt sich im Laufe der Untersuchung in
die drei Unterfragen, von denen die erste lautet: Was bin ich als Werk
der Natur? Die Antwort lautet: Als solches bin ich physische Kraft,
Tier, ein Werk der Notwendigkeit, ewig unverinderlich das gleiche



- =D

physische Wesen, das nach Jahrtausenden kein Haar auf seinem
Haupte und keinen, auch nicht den leisesten seiner Triebe, auszu-
l6schen vermochte. Pestalozzi vergleicht den Menschen als Natur-
wesen mit einem reinen, aber rohen und harten Marmor. Als solcher
sind wir ,.tief in den Felsen unserer Tierart eingeschichtet®, aber
dennoch mit einer Kraft begabt, als ., Geschlecht* d. h. als Gattung
sowohl wie als Individuum uns von dem Felsen, also der naturhaften
Verkettung, loszumachen und dabei von der Gattung als solcher und
,,von mir selbst als Individualitét® bearbeitet zu werden. Damit ist
schon die doppelte Aufgabe der Erziehung als Fremd- und Selbst-
Erziehung treffend gekennzeichnet.

Unsere tierische Natur, so flihrt Pestalozzi weiter aus. wehrt sich
gegen diese ,.doppelte Bearbeitung” und doch bliebe die Welt eine
Wiiste ohne die erste und ich selbst das elendeste Geschopf ohne die
zweite. Darum sehnt sich das Menschengeschlecht nach der Bearbei-
tung d. h. nach dem Fortschritt, wihrend der Einzelne als tierisches
Wesen ihm aus Trégheit mit aller Gewalt widerstrebt. In den Bau
der Welt taugt nur der abgeschliffene und zugehauene Marmor; was
sich nicht abschleifen und zuschneiden léisst, das wird zerschlagen.

Die zweite Frage ist: was bin ich als Werk meines Geschlechts?
Als solches stehe ich schwankend zwischen Natur und Sittlichkeit.
zwischen der ehernen Notwendigkeit der Dinge und der idealen Welt
der Sittlichkeit. Alle Gesellschaft ist einerseits naturhaftes Zusammen-
ballen von Menschenmassen, will aber dariitber unbewusst hinaus, in-
dem ,.sie”’, d. h. fiihrende Personlichkeiten in ihr, sich Ziele setzt
wirtschaftlicher, geistiger, sittlicher, sozialer, religiser, kiinstlerischer
Vervollkommnung. Ich habe daher hier als Gesellschaftswesen, wie
Pestalozzi ausfiihrt, keinen sicheren Standpunkt, weder fiir meine
tierische Befriedigung, noch fiir meine sittliche Veredlung. Auf dem
Punkte meiner (stets zufélligen!) gesellschaftlichen Ausbildung ver-
mag ich so wenig stehen zu bleiben, als auf demjenigen des blossen
Sinnengenusses. Ich muss im gesellschaftlichen Zustand entweder tief
unter die Behaglichkeit des befriedigten tierischen Naturlebens ver-
sinken oder mich hoch iiber das Verderben seiner gesellschaftlichen
Verhiartung erheben. Sehe ich meine ,,Verhdrtung® d. h. die Unmog-
lichkeit, bei dem jeweiligen gesellschaftlichen Zustande zu verharren,
ein, so muss ich auf dieser Bahn schliesslich zur Anerkennung des sitt-
lichen Rechts gelangen.

Damit stehen wir bei der dritten Frage: was bin ich als Werk
meiner selbst? Naturzustand, biirgerliche Bildung und Sittlichkeit
verhalten sich zu einander wie Kinderstand, Lehrlingsjahre und
Manneralter. Ohne den Irrtum meines Sinnengenusses und das Un-
recht meiner gesellschaftlichen Anspriiche wiirde ich gar nicht zu der
Gemiitsstimmung gelangen, die die Sittlichkeit voraussetzt. Beides
ist also notwendige Voraussetzung der eigentlichen inneren Entwick-
lung zum Menschen. Vom Tiere iiber den Biirger geht der Weg zum
Menschen, und zwar gilt dieser Satz fiir den Menschen als Gattung wie
als Individuum. Man konnte dieses ewige Gesetz als dasjenige der



— 346 —

Kontinuitidt der Entwicklung bezeichnen. Spriinge macht die Na-
tur, auch die des Menschen, nicht! Die tierische Natur und die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse sind gleichsam der Stoff, auf dem die Mog-
lichkeit der sittlichen Arbeit beruht; diese selbst aber ist keine Gabe
— von irgendwem und woher —, kein ,, Geschenk der Gotter, sondern
stdndig: Aufgabe, d. h.-sie besteht in der unabléssigen Formung des
von Natur und Gesellschaft dargebotenen Stoffs. Nach Pestalozzi —
und das ist genau so auch die Ansicht von Kant und Fichte — ist also
die Sittlichkeit kein dauernder Zustand, sondern ein Vorgang,
der sich freilich im Unterschiede von den Naturvorgingen rein im
Innern der Seele abspielt. Kein Sein, sondern ein ewiges Werden!
Die Sittlichkeit in ihrer menschlichen, also zufilligen Form ist beim
Individuum innigst mit seiner tierischen Natur und seinen gesell-
schaftlichen Verhiltnissen verbunden. In ihrem Wesen aber ruht sie
ganz auf der Freiheit unseres Willens d. h. auf derjenigen Beschaffen-
heit von uns selbst, wonach wir uns als unabhingig von der tierischen
Begierlichkeit fiithlen, iiber sie erhaben durch menschliche Einsicht
(Denken) und menschliches Streben (Wille). Um es mit Pestalozzi
auszudriicken: als sittliches Wesen wandle ich ausschliessend der
Vollendung meiner selbst entgegen und werde nur als solches fihig,
die in meiner ,,Natur liegenden Widerspriiche in mir selbst auszu-
l6schen.

So ist das Prinzip einer konkreten Sittlichkeit, héuslicher und
biirgerlicher Pflichten auf sittlichem, nicht mehr bloss gesellschaft-
lichem Grunde, erreicht. Da aber alle gesellschaftliche Abmachung,
alles gesellschaftliche Recht eine sittliche Berechtigung nur als Schule
zur freien Sittlichkeit hat, so folgt daraus natiirlich die Aufgabe, es
nach Moglichkeit diesem seinem Endzweck geméss d. h. nach Még-
lichkeit sittlich zu gestalten. Erziehung und Gesetzgebung miissen
dem Gang der Natur folgen, der vom Sinnlichen aufwirts zum Sitt-
lichen fiihrt.

Auch die Religion wird schliesslich von Pestalozzi nach ihrer ge-
meinschaftshildenden Kraft betrachtet. Alles Aussere der Religion
ist freilich innigst mit meiner tierischen Natur verbunden, ihr Wesen
allein ist gottlich. Dieses Wesen aber ist nichts anderes als das innere
Urteil meiner selbst von der Wahrheit und dem Wesen meiner selbst;
es ist nichts anderes als der gottliche Funken meiner Natur und meiner
Kraft, mich selbst in mir selbst zu richten, zu verdammen und loszu-
sprechen. Wenden wir diese Betrachtung wieder auf die drei Zusténde
an, so ergibt sich folgendes: Als reines Werk der Natur hat das
Menschengeschlecht keine Religion: tierische Unschuld opfert und
betet nicht.!) Als Werk meiner verdorbenen Natur ist die Religion
Irrtum. Als Werk des in Gesellschaft lebenden Menschengeschlechts,
als Werk des Staates, ist sie, wie Pestalozzi schroff sagt, Betrug. Allein
als Werk meiner selbst ist sie Wahrheit. Die Religion muss also
die Sache der Sittlichkeit sein; als Sache der Macht ist sie in

1) Siehe hierzu Volz. ,,IJm Démmern des Rimba*, der dies fiir die Ur-
menschen des Innern von Sumatra, die Kuber, vollauf bestétigt.




— 347 —

ihrem Wesen gar nicht Religion, iiberhaupt nichts Geistiges, sondern
nur Mittel zum Zweck. Die beste Religion fiir das Menschenge-
schlecht ist die, die in ihrem Wesen am meisten géttlich, in ihrer
ausseren Form am wenigsten, aber doch genugsam gottesdienstlich
ist. Das ist notwendig, um an die sinnliche Natur des Menschen an-
zukniipfen und diese zur Hohe der Sittlichkeit hinaufzufiihren. Nur
der Glaube, so lehrt Pestalozzi (mit Fichte) vermag uns aus den
Niederungen der Sinnlichkeit und des gesellschaftlichen Zwanges
hinauszufithren. —

Diese knappen Ausfiihrungen miissen hier geniigen, da es ja nur
darauf ankommen kann, einige Grundlinien der Pestalozzischen An-
schauung vom Wesen der Kultur klar erkennen zu lassen. Dass dieser
geniale ,, Triumer‘ aber der Gegenwart und auch noch der néichsten
Zukunft noch manches zu sagen hat, das diirften schon diese wenigen
Seiten zur Geniige erwiesen haben. Freilich gilt eins von dem grossen
Schweizer Pidagogen: wir miissen ihn leben und tun, nicht ihn aus-
wendig lernen und in vorschriftsméssigen Dosen einschlucken wollen.
Dazu hat er sich gliicklicherweise als unbrauchbar erwiesen. Kein
Schema, kein Rezept ldsst sich aus ihm gewinnen und dennoch gilt
es auch heute noch, ja gerade in der inneren wie #usseren Unsicher-
heit unserer Tage: Pestalozzi unser Fihrer!

Kleine Mitteilungen.

Freigeistige Erziehung in Basel. Die Ortsgruppe Basel der frei-
geistigen Vereinigung der Schweiz hat an die Erziehungsdirektion von
Baselstadt folgende Antrige gestellt, die den Lehrerkonferenzen der
verschiedenen Schulanstalten zur Behandlung vorgelegt werden:
1. Abschaffung des Choralgesanges (evangelisches Kirchenlied).
2. Strikte Weisung an die Lehrmittelkommission, die Aufnahme aller
Stiicke zu unterlassen, die ausgesprochen religiosen Charakter haben
oder die darin enthaltenen ethischen Forderungen von iibernatiir-
lichen Dingen ableiten. 3. Abschaffung des Schulgebetes. 4. Auf-
hebung der Statistik der Konfession im Klassenbuch, Jahresbericht
und Lehrerverzeichnissen.

Erhebungen iiber die ursiichlichen Verhiltnisse sehwachbegabter
Kinder. Im zweiten Heft der ,,Schweizerischen Zeitschrift fiir Ge-
sundheitspflege™ (1921) berichtet Frau Dr. Lennhoff-Keller iiber das
Ergebnis einer an 172 Hilfsschulkindern der Stadt Bern vorgenom-
menen Untersuchung iiber die ursichlichen Verhiltnisse der Schwach-
begabung und des leichten Schwachsinns. Diese hat vor allem die
grosse Bedeutung der Vererbung als Ursache des Schwachsinns dar-
getan. ,,In erster Linie,” schreibt die Verfasserin, ,,sind es dabei
geistige Defekte, die sich einerseits in Geisteskrankheiten, anderseits
in neuropathischen Erkrankungen und moralischen Schwichen dussern,
die einen schlimmen Einfluss auf das Keimplasma der Nachkommen-



	Pestalozzi als Sozialphilosoph

