
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 31 (1921)

Heft: 11

Artikel: Pestalozzi als Sozialphilosoph

Autor: Buchenau, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 343 —

fehler leidet, insofern es nicht die numerischen Einheiten zur Schau
trägt, welche die wesenthchen Koeffizienten eines jeden Buchstaben-
symbols ausmachen. In seinem Buche „The Concepts and Theories
of modern Physics" meint Stallo. ..Dühring hätte diese Bemerkung
dahin ausdehnen können, dass der Gebrauch von Buchstaben als
algebraische Symbole, d. h. als Stellvertreter von Zahlen, an sich schon
eine ernstliche (wenn auch vieheicht unvermeidliche) Schwäche der
mathematischen Bezeichnungsweise ist. In der einfachen Formel,
die z. B. die Geschwindigkeit eines sich bewegenden Körpers in ihrer

Abhängigkeit von Raum und Zeit ausdrückt (v -), haben die
t

Buchstaben eine Tendenz, dem Mathematiker zu suggerieren, dass
er vor sich direkte Stehvertreter der Dinge oder Elemente hat, mit
denen er sich beschäftigt und nicht bloss deren in Zahlen ausgedrückte
Verhältnisse." Nach dem Vorausgegangenen wird dem Leser klar.
dass mir gegenüber Stallo's Warnung berechtigt ist, denn für mich
ist s eine Strecke, z. B. 45 m, und t eine Zeit. z. B. 3 Sek., für mich ist
also s nicht : =-; —,—rr und t nicht : „ ,—r-. für mich sind

Längeneinheit Zeiteinheit
also s und t benannte und nicht unbenannte Zahlen und darum
kommt bei mir v nicht als unbenannte Zahl heraus, bei der ich
nachträglich mit Mühe und Not festzustehen habe, welche Einheit ihr
unterschoben werden kann, sondern bei mir kommt v als benannte
Zahl heraus, nämhch als eine Anzahl Längeneinheiten pro Zeiteinheit.

Im angezogenen Spezialfall wird v =15 —. und der Sinn
3 sec sec

dieser Gleichung ist. der Körper lege in der Sekunde 15 m zurück,
womit seine Geschwindigkeit eindeutig festgesteht ist. Wenn man
also so verfährt, wie Stallo es nicht haben wih, so wird Dührings
Bemerkung hinfällig.

Pestalozzi als Sozialphilosoph.
Von Stadtschulrat Dr. Artur Buchenau, Berlin-Charlottenburg.

In der bekannten Schrift : „Herbart, Pestalozzi und die heutigen
Aufgaben der Erziehungslehre" (Marburg 1899) wurde von Paul
Natorp zuerst mit Nachdruck auf Pestalozzis ..Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts"1)
hingewiesen. Natorp machte darauf aufmerksam, dass das Buch rein
philosophisch ist, obwohl der Verfasser versichert, in keinem Stück
von einem bestimmten philosophischen Grundsatze auszugehen. Der
Ausdruck „Menschengeschlecht" zeigt schon, dass hier eine kühne
Konstruktion vorhegt und in der Tat. bei allem Schöpfen aus eigener,

*) Band VIL der Werke ; auch erschienen als Separatausgabe der Kommission
für da? Pestalozzi-Stübchen in Zürich bei Schulthess, 1886.



— 344 —

persönlichster Lebenserfahrung, sind die „Nachforschungen" doch
zugleich das Werk einer starken Abstraktionskraft und eines echt
philosophischen Triebes zur Vertiefung.

Dieses Natorpsche Ergebnis hat sich mir bestätigt bei einer
mehrfachen Behandlung der ..Nachforschungen" in den Kursen des Berliner
Lehrer-Vereins. Dem Wunsche der Arbeitsgemeinschaft folgend, ist
die Analj'se der ..Nachforschungen" dann als Buch erschienen unter
dem Titel: Pestalozzis Sozialphilosophie (Wissen und Forschen,
Band 9, Leipzig. Felix Meiner. 1919). Es soll nun versucht werden, die
Grundgedanken in aber Kürze wiederzugeben, um so den Eingang zu
dieser schwierigen, aber stilistisch wie inhaltlich vielfach wundervollen

Schrift zu erleichtern.
Pestalozzi hat an dieser „Philosophie der Staatskunst'' oder

„Philosophie seiner Politik", wie er selbst sie bezeichnet, drei Jahre
lang geschrieben und zwar „mit unglaublicher Mühseligkeit, wesentlich
in der Absicht, über den Gang meiner Lieblingsideen mit mir selbst
einig zu werden und meine Naturgefühle mit meinen Vorstellungen
vom bürgerlichen Rechte und von der Sittlichkeit in Harmonie zu
bringen" (Werke IX, S. 19). Hier klingt schon die Dreiteilung an. die
das ganze Werk durchzieht und mit der er in gewisser Beziehung an
Rousseau anknüpft, freilich nur. um ihn zu überwinden. Der Mensch
ist Naturwesen und Gesellschaftswesen, er soll sein sittliches Wesen.
Ahe Erziehung ist Emporbildung aus dem Natur- und Gesellschaftsstande,

unter voher Ausnutzung der in ihnen liegenden Kräfte, zum
sitthchen Zustande. Erziehung also zur geistigen wie sitthchen
Gemeinschaft und durch die Gemeinschaft, aber nicht spiritualistisch
oder einseitig intehektualistisch verstanden, sondern in voller
Anerkennung der Notwendigkeit der Naturkräfte wie der gesellschaftlichen

und individualen Triebe.
Der gesellschaftliche Zustand ist ein ..Mittleres" zwischen dem

Natur- und Sitthcbkeits-Zustande. die ich mir beide als „ideal", ..voll¬
kommen" denken kann, wenngleich sicherlich kein Lebewesen diesen
reinen Naturzustand oder sittlichen Zustand je darstellt oder erlebt.
Im gesellschaftlichen Zustande aber scheint an sich ein Widerspruch
zu liegen, weil die Naivetät der Natur zerstört und andererseits die
Reinheit der Sittlichkeit noch nicht erreicht ist. Menschenrecht
und Menschenwohl ruhen ganz auf der Unterordnung der tierischen
(physischen) und gesellschaftlichen Ansprüche des Menschen unter den
sitthchen Wihen. Das Naturwesen und den Bürger in mir muss ich
lernen, mehr und mehr dem Menschen, dem geistig-sittlichen Wesen,
unterzuordnen. Das ist die Wahrheit, die Pestalozzi als die Wahrheit
seines Lebens an sich erfahren zu haben sich bewusst ist und die
zugleich den Gang der Entwicklung des Menschengeschlechts im
allgemeinen darsteht.

Dieses Hauptjiroblem zerlegt sich im Laufe der Untersuchung in
die drei Unterfragen, von denen die erste lautet : Was bin ich als Werk
der Natur Die Antwort lautet : Als solches bin ich physische Kraft,
Tier, ein Werk der Notwendigkeit, ewig unveränderlich das gleiche



— 345 —

physische Wesen, das nach Jahrtausenden kein Haar auf seinem
Haupte und keinen, auch nicht den leisesten seiner Triebe,
auszulöschen vermöchte. Pestalozzi vergleicht den Menschen als Naturwesen

mit einem reinen, aber rohen und harten Marmor. Als solcher
sind wir „tief in den Felsen unserer Tierart eingeschichtet", aber
dennoch mit einer Kraft begabt, als „Geschlecht" d. h. als Gattung
sowohl wie als Individuum uns von dem Felsen, also der naturhaften
Verkettung, loszumachen und dabei von der Gattung als solcher und
„von mir selbst als Individualität" bearbeitet zu werden. Damit ist
schon die doppelte Aufgabe der Erziehung als Fremd- und Selbst-
Erziehung treffend gekennzeichnet.

Unsere tierische Natur, so führt Pestalozzi weiter aus. wehrt sich
gegen diese „doppelte Bearbeitung" und doch bliebe die Welt eine
Wüste ohne die erste und ich selbst das elendeste Geschöpf ohne die
zweite. Darum sehnt sich das Menschengeschlecht nach der Bearbeitung

d. h. nach dem Fortschritt, während der Einzelne als tierisches
Wesen ihm aus Trägheit mit aber Gewalt widerstrebt. In den Bau
der Welt taugt nur der abgeschliffene und zugehauene Marmor; was
sich nicht abschleifen und zuschneiden lässt. das wird zerschlagen.

Die zweite Frage ist : was bin ich als Werk meines Geschlechts
Als solches stehe ich schwankend zwischen Natur und Sittlichkeit,
zwischen der ehernen Notwendigkeit der Dinge und der idealen Welt
der Sittlichkeit. Alle Gesellschaft ist einerseits naturhaftes Zusammenhaben

von Menschenmassen, will aber darüber unbewusst hinaus,
indem „sie", d. h. führende Persönlichkeiten in ihr, sich Ziele setzt
wirtschaftlicher, geistiger, sittlicher, sozialer, religiöser, künstlerischer
Vervollkommnung. Ich habe daher hier als Gesellschaftswesen, wie
Pestalozzi ausführt, keinen sicheren Standpunkt, weder für meine
tierische Befriedigung, noch für meine sittliche Veredlung. Auf dem
Punkte meiner (stets zufähigen!) gesellschaftlichen Ausbildung
vermag ich so wenig stehen zu bleiben, als auf demjenigen des blossen
Sinnengenusses. Ich muss im gesellschaftlichen Zustand entweder tief
unter die Behaglichkeit des befriedigten tierischen Naturlebens
versinken oder mich hoch über das Verderben seiner gesellschaftlichen
Verhärtung erbeben. Sehe ich meine „Verhärtung" d. h. die Unmöglichkeit,

bei dem jeweiligen gesellschaftlichen Zustande zu verharren,
ein, so muss ich auf dieser Bahn schliesslich zur Anerkennung des
sittlichen Rechts gelangen.

Damit stehen wir bei der dritten Frage: was bin ich als Werk
meiner selbst? Naturzustand, bürgerliche Bildung und Sittlichkeit
verhalten sich zu einander wie Kinderstand, Lehrlingsjahre und
Männeralter. Ohne den Irrtum meines Sinnengenusses und das
Unrecht meiner gesellschaftlichen Ansprüche würde ich gar nicht zu der
Gemütsstimmung gelangen, die die Sittlichkeit voraussetzt. Beides
ist also notwendige Voraussetzung der eigentlichen inneren Entwicklung

zum Menschen. Vom Tiere über den Bürger geht der Weg zum
Menschen, und zwar gilt dieser Satz für den Menschen als Gattung wie
als Individuum. Man könnte dieses ewige Gesetz als dasjenige der



— 346 —

Kontinuität der Entwicklung bezeichnen. Sprünge macht die Natur,

auch die des Menschen, nicht Die tierische Natur und die
gesellschaftlichen Verhältnisse sind gleichsam der Stoff, auf dem che
Möglichkeit der sitthchen Arbeit beruht; diese selbst aber ist keine Gabe
—• von irgendwem und wober —-, kein., Geschenk der Götter", sondern
ständig: Aufgabe, d. h. sie besteht in der unablässigen Formung des
von Natur und Gesellschaft dargebotenen Stoffs. Nach Pestalozzi ¦—¦

und das ist genau so auch die Ansicht von Kant und Fichte — ist also
die Sittlichkeit kein dauernder Zustand, sondern ein Vorgang,
der sich freilich im Unterschiede von den Naturvorgängen rein im
Innern der Seele abspielt. Kein Sein, sondern ein ewiges Werden!
Die Sittlichkeit in ihrer menschhchen. also zufähigen Form ist beim
Individuum innigst mit seiner tierischen Natur und seinen
gesellschaftlichen Verhältnissen verbunden. In ihrem Wesen aber ruht sie

ganz auf der Freiheit unseres Wihens d. h. auf derjenigen Beschaffenheit

von uns selbst, wonach wir uns als unabhängig von der tierischen
Begierlichkeit fühlen, über sie erhaben durch menschliche Einsicht
(Denken) und menschliches Streben (Wihe). Um es mit Pestalozzi
auszudrücken: als sitthches Wesen wandle ich ausschhessend der
Vollendung meiner selbst entgegen und werde nur als solches fähig,
die in meiner „Natur" liegenden Widersprüche in mir selbst
auszulöschen.

So ist das Prinzip einer konkreten Sittlichkeit, häuslicher und
bürgerlicher Pflichten auf sittlichem, nicht mehr bloss gesellschaftlichem

Grunde, erreicht. Da aber ahe gesellschaftliche Abmachung,
alles gesellschaftliche Recht eine sittliche Berechtigung nur als Schule
zur freien Sittlichkeit hat, so folgt daraus natürlich die Aufgabe, es
nach Möglichkeit diesem seinem Endzweck gemäss d. h. nach
Möglichkeit sittlich zu gestalten. Erziehung und Gesetzgebung müssen
dem Gang der Natur folgen, der vom Sinnlichen aufwärts zum
Sittlichen führt.

Auch die Religion wird schliesshch von Pestalozzi nach ihrer
gemeinschaftsbildenden Kraft betrachtet. Ahes Äussere der Religion
ist freilich innigst mit meiner tierischen Natur verbunden, ihr Wesen
allein ist götthch. Dieses Wesen aber ist nichts anderes als das innere
Urteil meiner selbst von der Wahrheit und dem Wesen meiner selbst;
es ist nichts anderes als der göttliche Funken meiner Natur und meiner
Kraft, mich selbst in mir selbst zu richten, zu verdammen und
loszusprechen. Wenden wir diese Betrachtung wieder auf die drei Zustände
an, so ergibt sich folgendes: Als reines Werk der Natur hat das
Menschengeschlecht keine Religion: tierische Lnschuld opfert und
betet nicht.1) Als Werk meiner verdorbenen Natur ist die Religion
Irrtum. Als Werk des in Gesellschaft lebenden Menschengeschlechts,
als Werk des Staates, ist sie, wie Pestalozzi schroff sagt. Betrug. Allein
als Werk meiner selbst ist sie Wahrheit. Die Religion muss also
die Sache der Sittlichkeit sein; als Sache der Macht ist sie in

l) Siehe hierzu Volz. „Im Dämmern des Rimba", der dies für die
Urmenschen des Innern von Sumatra, die Kuber, vollauf bestätigt.



— 347 —

ihrem Wesen gar nicht Religion, überhaupt nichts Geistiges, sondern
nur Mittel zum Zweck. Die beste Rehgion für das Menschengeschlecht

ist die, die in ihrem Wesen am meisten göttlich, in ihrer
äusseren Form am wenigsten, aber doch genugsam gottesdienstlich
ist. Das ist notwendig, um an die sinnliche Natur des Menschen
anzuknüpfen und diese zur Höhe der Sittlichkeit hinaufzuführen. Nur
der Glaube, so lehrt Pestalozzi (mit Fichte) vermag uns aus den
Niederungen der Sinnlichkeit und des gesellschaftlichen Zwanges
hinauszuführen. —¦

Diese knappen Ausführungen müssen hier genügen, da es ja nur
darauf ankommen kann, einige Grundlinien der Pestalozzischen
Anschauung vom Wesen der Kultur klar erkennen zu lassen. Dass dieser
geniale „Träumer" aber der Gegenwart und auch noch der nächsten
Zukunft noch manches zu sagen hat, das dürften schon diese wenigen
Seiten zur Genüge erwiesen haben. Freilich gilt eins von dem grossen
Schweizer Pädagogen: wir müssen ihn leben und tun, nicht ihn
auswendig lernen und in vorschriftsmässigen Dosen einschlucken wohen.
Dazu hat er sich glücklicherweise als unbrauchbar erwiesen. Kein
Schema, kein Rezept lässt sich aus ihm gewinnen und dennoch gilt
es auch heute noch, ja gerade in der inneren wie äusseren Unsicherheit

unserer Tage : Pestalozzi unser Führer

Kleine Mitteilungen.
Freigeistige Erziehung in Basel. Die Ortsgruppe Basel der

freigeistigen Vereinigung der Schweiz hat an die Erziehungsdirektion von
Baselstadt folgende Anträge gestellt, die den Lehrerkonferenzen der
verschiedenen Schulanstalten zur Behandlung vorgelegt werden:
1. Abschaffung des Choralgesanges (evangelisches Kirchenlied).
2. Strikte Weisung an die Lehrmittelkommission, die Aufnahme aber
Stücke zu unterlassen, die ausgesprochen rehgiösen Charakter haben
oder die darin enthaltenen ethischen Forderungen von übernatürlichen

Dingen ableiten. 3. Abschaffung des Schulgebetes. 4.
Aufhebung der Statistik der Konfession im Klassenbuch. Jahresbericht
und Lehrerverzeichnissen.

Erhebungen über die ursächlichen Verhältnisse Schwachbegabter
Kinder. Im zweiten Heft der „Schweizerischen Zeitschrift für
Gesundheitspflege" (1921) berichtet Frau Dr. Lennhoff-Keller über das
Ergebnis einer an 172 Hilfsschulkindern der Stadt Bern vorgenommenen

Untersuchung über die ursächlichen Verhältnisse der
Schwachbegabung und des leichten Schwachsinns. Diese hat vor ahem die
grosse Bedeutung der Vererbung als Ursache des Schwachsinns
dargetan. „In erster Linie," schreibt die Verfasserin, „sind es dabei
geistige Defekte, che sich einerseits in Geisteskrankheiten, anderseits
in neuropathischen Erkrankungen und moralischen Schwächen äussern,
die einen schlimmen Einfluss auf das Keimplasma der Nachkommen-


	Pestalozzi als Sozialphilosoph

