
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 31 (1921)

Heft: 7

Artikel: Naives und kritisches Verhalten

Autor: Hintermann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 204 —

Naives und kritisches Verhalten.
Von Dr. phil. H. Hintermann, Zürich.

Die naturwissenschaftlich orientierte Psychologie lehrt, dass
zwischen dem äusseren Reiz und der damit verbundenen Empfindung
ein auf dem Verhältnis von Ursache und Wirkung beruhender
Zusammenhang bestehe. Der äussere Reiz bewirkt nach dieser
Auffassungsweise zunächst eine Erregung des peripheren Nervenapparates,

worauf es durch Weiterleitung des Reizes zu einer Erregung
im Zentralnervensystem kommt, die ihrerseits stets eine dem Reize
entsprechende Empfindung im Bewrusstsein hervortreten lässt, sofern
wenigstens der äussere Reiz eine gewisse Stärke aufweist. Infolge
der rein naturwissenschaftlichen Einstellung wird dabei das Bewrusstsein

als ein sich rein mechanisch-passiv verhaltender Apparat
aufgefasst, der sogenannte „Eindrücke" empfängt, d. h.

registriert, wras in der „Aussenwelt" oder im Körper selbst vorgeht.
Dieser Auffassung entsprechend wird denn der ganze Vorgang auch
etwra mit dem Telegraphieren verglichen. Wie wenig zutreffend diese
Auffassungsweise aber ist, geht aus zwei durchaus unbestrittenen
Tatsachen hervor. Erstens gibt es Fälle, wo auf die Erregung des
peripheren Nervenapparates keinerlei Empfindung im Bewusstsein
hervortritt, und zweitens tritt bei komplexen Reizen stets eine Auslese

unter den einzelnen Elementen des Reizes ein, auch wenn der
periphere Nervenapparat von den nicht berücksichtigten Reizbestand-
teilen in mechanisch gleich starker Weise affiziert WTirde. So hören
wir z. B. das eine Mal olas Schlagen der LThr im Zimmer, das andere
Mal nicht, obschon der äussere Reiz in stets gleicher Weise erfolgt.
Aus den Versuchen, die die sogenannte „Aussagepsychologie"
veranstaltet hat, wissen wir ferner, dass z. B. bei Betrachtung eines
Bildes oder eines wirklichen Vorganges fast jede Versuchsperson von
der anderen verschiedene Beobachtungen macht, obschon alle die
gleichen äusseren Einwirkungen erlitten hatten.

Diese beiden Tatsachen zeigen zur Genüge, dass das Bewusstsein
nicht passiv Eindrücke empfängt, sondern sich im Gegenteil
ausgesprochen aktiv verhält, indem es einzelne der von aussen
andrängenden Erregungen nicht zur „normalen" Auswirkung kommen
lässt oder sie auf alle Fälle in „willkürlicher" Weise verändert. Genau
besehen ist freilich dieser letztere Ausdruck nicht zutreffend; denn
er könnte leicht zu der irrigen Ansicht führen, als ob es zu jeder äusseren

Erregung einen gewissermassen vom Bewusstsein unabhängigen
j)sychischen Normalzustand gebe, der dieser äussern Einwirkung
entspreche. Mit dem Ausdruck „willkürlich verändert" soll jedoch nur
klar gemacht werden, dass zwischen Reiz und Empfindung keinerlei
auf der eindeutigen Abhängigkeitsbeziehung von Ursache und
Wirkung beruhender Zusammenhang besteht, sondern dass beim
Zustandekommen der Empfindung oder Wahrnehmung unter
allen Umständen noch andere Faktoren zur Geltung



— 205 —

kommen, die nicht in der gegenwärtigen äusseren
Reizeinwirkung liegen.

Diese anderen Faktoren, von denen das Zustandekommen der
Empfindung oder Wahrnehmung weiterhin abhängig ist. sind nicht
in allen Fällen leicht erkennbar, was zur Folge hat, dass sie meist
völlig übersehen werden. Immerhin gibt es vereinzelte psychische
Erscheinungen, in denen sich das Bewusstsein gewissermassen verrät,
und wo man wenigstens auf einen Moment Gelegenheit bekommt, in
die Maschinerie selbst hineinzusehen. Solche Erscheinungen, die,
wenn sie in ausgeprägter Weise auftreten, hart an der Grenze des
Pathologischen stehen, sind z. B. die Illusionen.

Als Illusionen bezeichnen wir Sinneswahrnehmungen, denen
zwar ein äusserer Reiz zugrunde liegt, die aber noch früher erlebte
Vorstellungen in solcher Selbständigkeit enthalten, dass diese sofort
als solche erkannt werden. Wie ausgesprochen sich derartige
Erscheinungen bemerkbar machen können, geht z. B. aus der Tatsache
hervor, dass einem Lionardo da Vinci schon wenige Risse und
Flecken einer Mauer genügten, um ihn die seltsamsten Gebilde und
Gruppen darin erkennen zu lassen (Hellpack : Die Grenzwissenschaften

oler Psychologie).
Theoretische Überlegungen und exakte experimentelle

Untersuchungen zeigen nun, dass dieses Wieder-zur-Wirkung-kommen
früherer Erlebnisse anlässlich einer gegenwärtigen Reizeinwirkung
nicht nur in jenen Fällen eintritt, die wir als Illusionen bezeichnen,
sondern dass ohne ein Wiederaufleben des Vergangenen
überhaupt keine Wahrnehmung zustande kommen kann.
Es gibt somit keine völlig adacquate oder „den Dingen genau
entsprechende" Normalvorstellungen, sondern nur durch unser gesamtes
früheres Erleben modifizierte Wahrnehmungen. Und weil nun die
Whklichkeit einzig und allein in unserem Denken hervortreten kann,
so führt auch sie kein vom erkennenden Subjekte unabhängiges
Dasein; nur die Tatsache, dass eine Mehrzahl von Indi-
vididuen bei einer bestimmten Reizeinwirkung annähernd
gleichartige Erlebnisse haben, führt zur Annahme einer
für sich bestehenden, vom erkennenden Subjekte
unabhängigen Wirklichkeit.

Da nun vom Standpunkt der Völkerpsychologie und der
Entwicklungsgeschichte aus betrachtet das Gleichartige im Erleben
zuerst beachtet wurde,1) so musste der zu einem denkenden Erfassen
der Welt gelangende Primitive zunächst mit Notwendigkeit eine für
sich bestehende Wirklichkeit annehmen. Erst allmählich, d. h. im
Verlaufe der fortschreitenden kulturellen Entwicklung wurde man
darauf aufmerksam, dass auch bei gleichen äusseren Reizwirkungen
ungleiche Folgezustände eintreten können, d. h. man wurde auf
die subjektiven Faktoren aufmerksam, die jedem Wahrnehmungs-

1) Siehe hierüber die interessanten Ausführungen von E. Kulke: ,,Zur
Entwicklungsgeschichte der Meinungen", Leipzig 1891.



— 206 —

vorgange zugrunde liegen. Allein durch solch vereinzelte Erkenntnisse

wurde die landläufige, tief im Wesen des psychischen Geschehens
begründete Ansicht von dem Für-sich-bestehen und Von-sich-
aus-wirken der Dinge noch keineswegs verdrängt. Für die ganze
Antike und das Mittelalter blieb sie vielmehr die Grundlage der
gesamten Lebensauffassung und insbesondere auch die des Natm-
geschehens. Bezeichnen wir nun in Anlehung an den herrschenden
Sprachgebrauch, die Annahme einer für sich bestehenden Wirklichkeit

als naiv, ein Beachten der subjektiven Faktoren dagegen als
kritisch, so ergibt sich, dass das Fortschreiten der geistigen
Entwicklung sowohl des einzelnen Individuums als auch der Gesamtheit
charakteristisch wird durch ein Fortschreiten vom naiven
zum kritischen Verhalten.

Es ist das Verdienst von G. F. Lipps, inseinem Buche „Mythenbildung

und Erkenntnis" den Nachweis erbracht zu haben, dass
jeder grosse Fortschritt, sowohl auf dem Gebiete der Philosophie als
insbesondere auch auf dem der Naturerkenntnis mit einem immer
stärkeren und bewussteren Zurückdrängen des naiven Verhaltens
verbunden war. Das naive Verhalten wird jedoch keineswegs durch
eine einmalige Erkenntnis seines Wesens überwunden. Weil es so
tief im Wesen der Psyche begründet liegt, kommt es immer von neuem
wieder zum Vorschein. Obschon nun aber das naive Verhalten als
das Haupthindernis anzusehen ist, das sich dem Fortschreiten der
wissenschaftlichen Erkenntnis entgegenstellt, so kann es sich doch
keineswegs darum handeln, es etwa mit Hilfe einer planmässigen
Erziehung restlos zum Verschwinolen zu bringen. So sehr wir es
auf dem Gebiete oler Erkenntnis, wo es schadet,
bekämpfen müssen, so sehr müssen wir es anderseits
pflegen, weil d.ureh das naive Verhalten die künstlerische

Gestaltung und das künstlerische Geniessen, also
eine wesentliche Betätigungsweise des menschlichen
Geistes, überhaupt erst ermöglicht wird. Dass dies wirklich
der Fall ist, soll durch die naclifolgenden Ausführungen gezeigt werden.

Das ästhetische Verhalten charakterisiert sich im allgemeinen
als ein Ergriffensein der Psyche von dem Objekt. Dieses
Ergriffensein hat seinen Grund in dem Wiederaufleben vergangener
BewTisstseinserlebnisse anlässlich der gegebenen Reizeinwirkung.
Beim ästhetischen Verhalten findet also wie beim gewöhr liehen
Wahrnehmungsvorgange ein Verweben unseres eigenen
geistigen Seins mit den wahrgenommenen Objekten statt.
Allein auch hier bleibt der Prozess der VerwTebung durchaus
unbeachtet. Wir verlegen vielmehr bei einer solchen
Verhaltungsweise unser eigenes geistiges Sein in die
wahrgenommenen Gegenstände und erleben in oliesen uns
selbst wieder. Diese Behauptung trifft insbesondere für die
Gefühle zu, die an sich olurchaus unanschaulicher Art sinol und als solche
überhaupt erst in den Folgezuständen des Empfindens oder Vor-
stellens erlebt werden.



— 207 —

Sehr ausgeprägt und deutlich als solches erkennbar finden wir
das naiv-ästhetische Verhalten vor allem beim Kinde, insbesonolere
bei seinem Spiel mit der Puppe. Wer je ein Kind bei seinem Spiele
beobachtet hat, weiss, in wie weitgehendem Masse die Kleinen dabei
ihr eigenes geistiges Sein in den leblosen Gegenstand hineinzulegen
vermögen, und wie sehr sie in der Puppe ihr eigenes geistiges Sein
wiedererleben. Beim Erwachsenen sind es vor allem gewisse Tiere,
insbesondere Affen, Hunde und Papageien, die durch ihre
Lebensäusserungen, die Phantasie mächtig anregen und zum naiven
Verhalten veranlassen. Und wenn früher gesagt wurde, dass der
Fortschritt der Naturerkenntnis von der fortschreitenden Verdrängung
des naiven Verhaltens abhänge, so trifft dies wohl für keine Wissenschaft

in so hohem Masse zu wie für die Tierpsychologie. Das
Schlimme dabei ist, dass auf diesem Gebiete nicht nur der Forscher
selbst seiner psychischen Natur erliegt, sondern dass auch das gesamte
Publikum sich (statt erkennend) naiv-ästhetisch verhält und an
solchen vom wissenschaftlichen Standpunkte manchmal haarsträubenden

„Feststellungen" seine heUe Freude hat. Man braucht dabei
keineswegs nur an den von ersten wissenschaftlichen Autoritäten
begutachteten LTrrsinn der Kubikwurzeln ausziehenden Pferde zu
denken, auch in sonst durchaus ernst zu nehmenden tierpsychologischen.

Untersuchungen findet sich mancher Zug, der ruhig dem
Spiel des Kindes mit der Puppe gleichgesteht werden kann.

Ausser beim Tierpsychologen und dem Kinde finden wir das naive
Verhalten in der modernen Gesellschaft namentlich beim Dichter.
Für das dichterische Schaffen ist das naive Verhalten freilich keineswegs

ein Hemmnis, sondern im Gegenteil eine schöpferische Kraft,
über die der Dichter verfügen muss, wenn wir sein Werk ästhetisch
gemessen, das heisst tief innerlich von ihm ergriffen sein sollen. Der
Begriff des Naiven verliert hier jeden verächtlichen Beigeschmack;
denn vom Dichter verlangen wir gerade das, was wir beim Wissenschafter

verpönen: das Hineinverlegen eines eigenen, reichen seelischen
Erlebens in die ihn umgebende prosaische Welt. Zur Verdeutlichung
des eben Gesagten sei nur etwa auf Mörikes wundervolles Gedicht
„Die Mitternacht" hingewiesen, wo gerade dieses naive
Hineinverlegen der eigenen Gedanken und Empfindungen in eine
Abendlandschaft (neben der vollendeten Sprache und dem Rhythmus) den
tiefen Gehalt des Gedichtes bildet.

Kind und Dichter haben miteinander die beglückende Fähigkeit
des naiven Verhaltens gemein; allein das beim ersteren früher, beim
zweiten später einsetzende Erkennen der subjektiven Faktoren, die
sie selbst in die Dinge hineintragen, macht sie kritisch und zerstört
damit das beglückende Gefühl des einst unbewussten Sich-verlierens
und Sich-wieder-findens in den Dingen. Wie schmerzlich dieser Übergang

vom naiven zum kritischen, gefühlsärmeren Zustande sein kann,
beweist uns Schiller, wenn er in seinem Gedicht „Die Ideale" verzweif-

1 ungsvoll ausruft :



— 208 —

Er ist dahin, der süsse Glaube,
An Wesen, die mein Traum gebar,
Der rauhen Wirklichkeit zum Raube,
Was einst so schön und göttlich war.

Wie einst mit flehendem Verlangen
Pygmalion den Stern umschloss,
Bis in des Marmors kalte Wangen
Empfindung glühend sich ergoss,

So schlang ich mich mit Liebesarmen
Um die Natur mit Jugendlust,
Bis sie zu atmen, zu erwarmen
Begann an meiner Dichterbrust,

Und, teilend meine Flammentriebe,
Die Stumme eine Sprache fand,
Mir wiedergab den Kuss der Liebe,
Und meines Herzens Klang verstand;

Da lebte mir der Baum, die Rose,
Mir sang der Quellen Silberfall,
Es fühlte selbst das Seelenlose
Von meines Lebens Widerhall.

Eine.ganz andere Art der Ausgestaltung des naiven. Verhaltens
finden wir endlich jenseits der modernen GeseUschaft, bei den mit
einer höheren Kultur noch wenig in Berührung stehenden Primitiven.
Hier ist ein fortgesetztes Korrektiv durch die Kritik der Mitmenschen
nicht gegeben, und das naiv-ästhetische Verhalten bedingt die
gesamte Welt- und Lebensauffassung, indem es zur Mythenbildung führt
und insbesondere auch die psychologische Grundlage der religiösen
Bräuche bildet.

Die französische Mittelschule.
Von Hans B u c h m a n n, Paris.

In mancher Beziehung ist die geistige Lebensluft, die man in
Frankreich atmet, durchaus anders geartet, als wir es in der Schweiz
gewohnt sinol. Das ist nicht auffallend; denn wie nicht gerade ein
anderes Land Europas steht die Schweiz allen Winden des Himmels
offen. Was den Schweizer, wenn er nach Paris kommt, schon mehr
befremdet und ihm das Einleben in die neue geistige Umgebung nicht
gerade erleichtert, ist die Tatsache, dass, was er bis dahin als im
Mittelpunkte der französischen Kultur stehend betrachtet hatte,
sich in Wirklichkeit nur auf ziemlich kleine Kreise beschränkt, denen
man in Frankreich selbst keine führende Bedeutung beimisst. Der
suchende Geist stösst hier auf Strömungen, die ihn zunächst höchst
sonderbar anmuten und mit Erstaunen wird er inne, dass sie sich im
Vordergrunde der diskutierten Ideen befinden. Die erste irrige Auf-


	Naives und kritisches Verhalten

