
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 31 (1921)

Heft: 6

Artikel: Das Problem des Künstlers bei Thomas Mann : 2. Teil

Autor: Tappolet, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 174 —

Verwandtschaft der Eitern eine erhebliche Rohe spielt, da in ca..

einem Viertel aller Fälle dieselbe nachweisbar ist.
Ferner kennen wir verschiedene Mitglieder derselben Familie,

che an grauem und grünem Star erkranken, oder die Albinismus,
Schielen, Augenzittern usw. aufweisen.

Ein ganz besonders klassisches Beispiel für die Vererbung bildet
auch die totale Farbenblindheit und die Rotgrünblind-
heit. Die Vererbung geht hier in gleicher Weise vor sich wie bei
der Bluterkrankheit, indem dieser Defekt durch die gesunden Töchter
auf die männlichen Enkelkinder übergeht, wobei letztere erkranken,
während die erstem davon verschont bleiben. Der gleiche Vererbungsmodus

findet sich auch bei einem familiären Sehnervenleiden, das
Leber und Haab durch verschiedene Generationen hindurch
verfolgen konnten.

Noch manches würde sich über die engen Beziehungen des Auges
zu seinen Nachbarorganen, den Nebenhöhlen, demOhr, der Nase,
den Zähnen usw. sagen lassen. Diese Auseinandersetzungen würden
aber den Rahmen der heutigen Vorlesung weit überschreiten. Durch
den gegebenen kurzen Überblick glaube ich Ihnen aber doch einen
kleinen Einblick in die schulmedizinische Augendiagnose
gegeben und Sie davon überzeugt zu haben, dass in der kleinen Camera
obscura des Auges der ganze Organismus sich wiederspiegelt.

Mit Recht dürfen wir daher vom Auge behaupten, dass es nicht
nur den Spiegel der Seele, sondern auch den Spiegel
des ganzen Körpers repräsentiert, womit wohl am
besten die Wichtigkeit der Augenheilkunde für den
praktischen Arzt bewiesen ist.

Das Pro»lern tles Künstlers bei Thomas Mann.
Von Dr. Willy Tappolet, Genf.

IL
Und nun Thomas Mann in „Bilse und ich": „Der Künstler will

l erkennen und gestalten: tief erkennen und schön gestalten; und das
I geduldige und stolze Ertragen der Schmerzen, die von beidem un-

; zertrennhch sind, gibt seinem Leben die sittliche Weihe. Weiss man
um diese Schmerzen? Dass ahes Gestalten, Schaffen, Hervorbringen
Schmerz ist, Kampf und kreissende Qual Man glaube nämlich
nicht, dass die Verfeinerung und Wachheit des beobachtenden Sen-
soriums einen ungewöhnhchen Grad erreichen könne, ohne dass



— 175 —

zugleich seine Schmerzfähigkeit sich steigerte. Es gibt einen Grad
dieser Schmerzfähigkeit, der jedes Erleben zu einem Erleiden macht.
Die einzige Waffe aber, die der Reizbarkeit des Künstlers gegeben
ist, um damit auf die Erscheinungen und Erlebnisse zu reagieren,
sich ihrer damit auf schöne Art zu erwehren, ist der Ausdruck, ist
die Bezeichnung, und diese Reaktion des Ausdrucks, die, mit einigem
psychologischen Radikalismus geredet, eine sublime Rache des
Künstlers an seinem Erlebnis ist, wird desto heftiger sein, je feiner
die Reizbarkeit ist, auf welche die Wahrnehmung traf. JDies_iat..der
Ursprung jener kalten und unerbittlichen Genauigkeit der
Bezeichnung;'dies der zitternd gespannte Bogen, von welchem das Wort
schnellt, das scharfe, gefiederte Wort, das schwirrt und trifft und
bebend im Schwarzen sitzt ' ' Mann weist mit ahem Nachdruck
immer wieder auf die irrige Auffassung hin, Dichten sei eine leichte
Beschäftigung für Mussestunden, eine angenehme Abwechslung des
täghchen Einerlei oder gar ein Geschenk der Muse. Diese Auffassung
des künstlerischen Schaffens verbindet Mann aufs engste und
unmittelbarste mit Flaubert, der in durchwachten, durchschafften
Nächten mit dem Ausdruck gerungen hat. Wie sehr sich dieser
Meister des französischen Stiles um eine reine, künstlerisch abgeklärte
Sprache bemüht hat, zeigen viele Auslassungen in seiner „Correspon-
dence". Und im Journal semer beiden Schüler, der Brüder Concourt,
stehen die Worte: „Je m'occupe présentement à enlever les ,ef trop
fréquents, et quelques fautes de français. Je couche avec la Grammaire

des Grammaires et le dictionnaire de l'Académie surcharge
mon tapis verts". Man weiss, dass Flaubert seinem Werk ahes
geopfert hat: Leben, Gesundheit, Freundschaft, Liebe. Während er
an seinem Meisterwerk, der Madame Bovary, arbeitet, schreibt er
ins Tagebuch: „Ich habe vier Stunden verbracht, ohne einen Satz
fertig zu bekommen. Ich habe heute keine Zehe geschrieben, oder
vielmehr, ich habe hundert gekritzelt! Was für eine furchtbare
Arbeit! Was für ein Verdruss. 0 die Kunst! die Kunst! Was ist
denn diese wütende Schimäre, die uns ins Herz beisst, und weshalb?
Es ist Wahnsinn, sich soviel Mühe zu machen! Ah! die Bovary,
daran werde ich denken! Jetzt habe ich ein Gefühl, als hätte ich
Messerklingen in den Nägeln, und ich möchte mit den Zähnen
knirschen; ist das dumm! Dahin also führt dieser Zeitvertreib mit der
Literatur, die Schlagsahne!" Einmal gönnt sich Flaubert das
bescheidene Lob : „Ich habe immerhin ein paar schöne Sätze geschrieben",
ein Lob, das gerade so gut auch irgendwo bei Thomas Mann stehen
könnte. Seinem Schüler Maupassant gab Flaubert den weisen Rat,
als jener ihm einige Versuche zeigte: „Ich weiss nicht, ob Sie Talent
haben werden. Was Sie mir gebracht haben, beweist eine gewisse
Intelligenz, aber vergessen Sie dieses mcht, junger Mensch, que le
talent n'est qu'une longue patience. Travaillez!" Dies steht im
Vorwort des Romanes Pierre et Jean. Die seltsamerweise heute wenig
beachteten Brüder Goncourt, die sich mit einigem Recht rühmen,
che ersten Dichter der Nerven zu sein und das bis dahin Undarsteh-



— 176 —

bare dargestellt zu haben, bleiben ihrem Meister Flaubert treu, wemi
sie am 17. Mai 1857 in das Tagebuch schreiben: „Ceux qui imagent
ne doivent pas vivre. Il faut des jours réguliers, calmes, apaisés,
un état bourgeois de tout l'être, un recueillement bonnet de coton
pour mettre au jour du grand, du tourmenté, du dramatique. Les
gens qui se dépensent trop dans la passion on dans le tressautement
d'une existance nerveuse ne feront pas d'oeuvres et auront épuisé
leur vie à vivre". Pascal entschuldigt sich in einer Nachschrift des
16. Briefes der Provinciales, dass sein Brief so lang sei, er hätte nicht
Zeit gehabt, ihn kürzer zu schreiben. Beaudelaire, der Dichter
der wundervoll geformten Gedichte „Les fleurs du mal" äussert sich
in der „Art romantique" auf die Frage, was ist Genie, dahin: „Gerne
ist die tägliche Arbeit". Und Spitteler sagt gar: „Ich glaube in
der Tat, dass jeder Mensch mit dem nötigen Wihen, mit der nötigen
Charakterstärke, mit selbstloser Opferbegeisterung, mit treuem,
haarscharfem Gehorsam gegen die Stimme der eigenen Seele ein
bedeutender Dichter werden kann".

Die Übereinstimmung all dieser Äusserung mit der Auffassung
vom Beruf des Künstlers Th. Mamis geht aus einem einzigen Zitat
hervor. Es steht in einem Essay über Fontane: „Wer heutzutage
eine Kunst wirklich betreibt und in ihr etwas leisten will, muss
natürlich vor allem auch Talent, gleich hinterher aber Büdung,
Einsicht, Geschmack und eisernen Fleiss haben Der Künstler, der
echte Dichter, sucht oft vierzehn Tage nach einem Wort"".

So muss sich Mann seinen Besitz mühsam erwerben, lange und
sorgfältig sammehi, beobachten, Stück für Stück aneinanderfügen.
Und daraus ergibt sich, dass jener Gegensatz zur Welt niemals zur
Ruhe kommen kann. Er steht als Künstler unter dem Fluche: „Du
darfst mcht sein, du sohst schauen, du darfst nicht leben, du sohst
schaffen, du darfst nicht heben, sondern beobachten, erkennen,
wissen". Man begreift die Verzweiflung des Dichters, die Abscheu
vor sich und seiner Kunst: „Hellsehen noch durch den Tränenschleier

des Gefühls hindurch, erkennen, merken, beobachten, und
das Beobachtete lachend beiseite legen müssen noch in Augenblicken,
wo Hände sich umschlingen, Lippen sich finden, wo des Menschen
Bhck, erblindet von Empfindung, sich bricht — es ist infam, es ist
niederträchtig, empörend aber was hilft, es, sich zu empören?"
So schreibt Tonio Kroger an seine russische Freundin in München:
Die Arbeit des Künstlers ist aufreibend. Es gibt nur ein Mittel,
um nicht frühzeitig erschöpft zu sein. Das Rezept steht in „Königlicher

Hoheit". „Denn die Hygiene ist es ja, was mir und
meinesgleichen in erster Linie nottut ¦—• sie ist unsere ganze Moral. Aber
nichts ist unhygienischer als das Leben." Deshalb reist Tonio Kroger
an die Ostsee und nicht nach Itahen; denn dort käme er nicht mit
sich ins Reine; nein, Itahen kann er nicht leiden, demi was ist es
anderes als „sammetblauer Himmel, heisser Wein und süsse Süm-
hchkeit". So verstehen wir, dass Axel Martini, der Dichter der
beiden von Sachverständigen vielgerühmten Poesiebücher „Evoë"



— 177 —

und „Das heilige Leben", ein kaum Dreissigjähriger, schon graues
Schläfenhaar hat, keinen Wein trinkt und streng asketisch lebt.
Und als der Fürst Klaus Heinrich es kaum fassen kann, dass er von
den wilden Handgreiflichkeiten seines Preisgedichtes so gar nichts
erlebt haben soh, erklärt ihm der Verfasser: „Nein, die Sache ist
umgekehrt die, dass wenn ich der Mann wäre, dies ahes zu erleben,
ich nicht nur nicht solche Gedichte schreiben, sondern auch meine
jetzige Existenz von Grund aus verachten würde".

Nichts spannt den Willen so sehr an wie die Hemmung. Der
Mühelose wird nicht gross. So wird denn auch ohne weiteres die
Definition des Mannschen Heldenbegriffes verständlich. Sie steht
im Dreiakter „Fiorenza" am Schluss des zweiten Aktes und ist der
Fiore in den Mund gelegt. Zwiegespräch von Piero de Medici, der
auch bei der Gehebten seines sterbenden Vaters Nachfolger werden
möchte:

Fiore: „Ich will nur einem Helden gehören, Piero de Medici".
— Piero: „Einem Helden? Ich bin ein Held! Itahen weiss es!" ¦—

Fiore: „Du bist kein Held; du bist nur stark. Und du langwehst
mich". —¦ Piero: „Nur stark? Nur stark? Ist denn, wer stark ist,
kein Held?!*' '— Fiore: „Nein. Sondern wer schwach ist, aber so
glühenden Geistes, dass er sich dennoch den Kranz gewinnt — der
ist ein Held".

Ich finde keine bezeichnendere Stehe in den Büchern Manns,
in der so deuthch das ganze Problem des Künstlers beleuchtet wird.
Mann weiss, dass er keine ausserordentliche Begabung besitzt, dass
sein Ringen um die Kunst mit unzulänglichen und dilettantischen
Kräften geschieht. Nur Wille und Fleiss helfen ihm aus der Mittel-
mässigkeit heraus. Literat von Haus aus, müht er sich ab, Künstlerarbeit

zu leisten.
Ich lasse den Dichter über seine Arbeitsweise sprechen: „Jeden

Vormittag ein Schritt, jeden Vormittag eine .Stehe' •— das ist einmal
même Art, und sie hat ihre Notwendigkeit. Nun diese Machart (der
Prosa Melodie, Rhythmik und Dynamik zu geben, indem er das
Kunstmittel des „Leitmotivs" ausbüdet und verinnerhcht), diese
Machart ahein würde genügen, meine Langsamkeit zu erklären. Es
handelt sich dabei weder um Ängstlichkeit noch um Trägheit, sondern
um ein ausserordentlich lebhaftes Verantworthchkeitsgefühl bei der
Wahl jedes Wortes, der Prägung jeder Phrase •—¦ ein Verantworthchkeitsgefühl,

das nach vollkommener Frische verlangt, und mit dem
man nach der zweiten Arbeitsstunde heber keinen irgend wichtigen
Satz mehr unternimmt. Aber welcher Satz ist .wichtig' und wrelcher
nicht? Weiss man es denn zuvor, ob ein Satz, ein Satzteil nicht
vieheicht berufen ist, wiederzukehren, als Motiv, Klammer,
Symbol, Zitat, Beziehung zu dienen? Und ein Satz, der zweimal
gehört werden soll, muss darnach sein. Er muss •—¦ ich rede nicht
von ,Schönheit' — eine gewisse Höhe und symbolische Stimmung
besitzen, die ihn würdig macht, in irgendeiner epischen Zukunft
widerzuklingen. So wird jede Stehe zur ,Stehe', jedes Adjektiv zur

Schire'z. Pädajog. Zeitschrift. 1921. "



— 178 —

Entscheidung, und es ist klar, dass man auf diese Weise nicht aus
dem Handgelenk produziert. Ich bhcke in dieses oder jenes gern
gelesene erzählende Werk und ich sage mir: „Nun ja, ich will glauben,
dass das flink vonstatten gegangen ist!"' Was mich betrifft, so heisst
es, die Zähne zusammenbeissen und langsam Fuss vor Fuss setzen,
heisst es Geduld üben, den halben Tag müssig gehen, sich schlafen
legen und abwarten, ob es nicht morgen bei ausgeruhtem Kopf
doch vielleicht besser gehen wird. Irgendetwas Grösseres fertig zu
machen, dem einmal Unternommenen die Treue zu halten, nicht
davonzulaufen, nicht nach Neuem, im Jugendglanz Lockendem zu
greifen, dazu gehört bei meiner Arbeitsart in der Tat eine Geduld
¦— was sage ich! —¦ eine Verbissenheit, ein Starrsinn, eine Zucht und
Selbstknechtung des Wülens, von der man sich schwer eine
Vorstellung macht, und unter der die Nerven, wie man mir glauben darf,
oft bis zum Schreien gespannt sind. Jedes Urteü über Neuheit und
Wirkungsmöghchkeit ist mit der Zeit abhanden gekommen, der
Glaube daran wird künstlich, wird galvanisch, der grössere Teü der
Nervenkraft wird verbraucht, um den Glauben zu stimulieren, und
zuletzt fragt man sich, ob ah der Kampf eigenthch noch in irgendeinem

Verhältnis steht zu der Würde und Wichtigkeit dessen, um
was man kämpft." (Mitteilungen der Literarhistorischen Gesehschaft
Bonn, 2. Jahrgang, Nr. 7, Sonderheft.)

Dieses Verwachsensein mit einem angefangenen Werk finde ich
aufs glücklichste in der Skizze „Das Eisenbahnunglück" bestätigt.
Bei dem nächthchen Zusammenstoss zweier Züge quält den Dichter
nur der eine Gedanke, ob wohl sein Manuskript, von dem er keine
Abschrift besitzt, „sein Kunstgespinst, sein Stolz und seine Mühsal,
ahe die Notizen und Studien, ein in langen Jahren zusammengetragener,

erworbener, erhorchter, erschhchener, erlittener Hamsterschatz

von Material, das Beste von ihm", ob ches wohl gerettet sei.
Und wenn es vernichtet unter dem Trümmerhaufen des Gepäckes
läge? Was dann?

Er würde nicht zugrunde gehen wie der willensschwache Lövborg,
dessen Lebenswerk Hedda Gabler verbrannt hat. „Ich prüfte mich
genau und ich erkannte, dass ich von vorn beginnen würde. Ja,
mit tierischer Geduld, mit der Zähigkeit eines tiefstehenden
Lebewesens, dem man das wunderliche und komplizierte Werk seines kleinen
Scharfsinnes und Fleisses zerstört hat, würde ich nach einem Augenblick
der Verwirrung und Rastlosigkeit das Ganze wieder von vorn beginnen,
und vieheicht würde es diesmal ein wenig leichter gehen ..."

Das Ziel Manns, dem er rastlos zustrebt, ist nicht etwa irgendwelche

Vohkommenheit, sondern das subjektive Bewusstsein, dass
er es besser auf keinen Fall machen kann. Für ihn bedeutet jedes
Werk, auch das kleinste, eine sitthche Tat, einen Akt des Wülens
und der Selbstzucht, etwas dem Schicksal Abgerungenes.

Mann spricht von sich, wenn er von Gustav Aschenbach erzählt,
dass er ein Leben mit geschlossenen Fäusten und zusammengebissenen
Zähnen lebt, dass er ahes, was er an Kraft hat, unerbittlich, zähe



— 179 —

und inbrünstig am Schreibtisch opfert. Mann spricht von sich, wenn
er Gustav Aschenbach als den Verfasser einer Studie über Friedrich
den Grossen nennt ¦— denn von Mann ist während der Kriegszeit
ein Essay über Friedrich IL erschienen. Und durch den Mund
Friedrichs des Grossen spricht Mann wiederum von sich, wenn er
uns sagt, dass „Durchhalten" sein Liebhngswort war und dass fast
ahes Grosse ein Trotzdem sei, etwas, das trotz Kummer und Qual,
Armut, Körperschwäche, Leidenschaft, Laster und trotz tausend
Hemmnissen zustande gekommen sei.

Um „in Gelassenheit etwas Ganzes" schmieden zu können, feüt
cheser nimmermüde Arbeiter im Geiste, streicht, steht um, begrenzt,
schaltet aus, arbeitet und meisselt aus dem feinsten Material, der
Sprache, eine „Pointe und Wirkung" heraus.

Kritiker haben dem Dichter Einseitigkeit vorgeworfen, dass er
nur einen bestimmten Typus des Künstlers anerkenne und nur
immer wieder von diesem rede.

Es ist nicht zu leugnen, dass es eine andere Art des künstlerischen
Schaffens gibt, wo aus der Fühe des Erlebens in spielerischer Leichtigkeit

etwas Vollkommenes hervorgebracht wird. Neben Schiller steht
Goethe, neben Pascal Voltaire, neben Flaubert Balzac, neben Beau-
delaire Victor Hugo, neben K. F. Meyer Keher, neben Thomas Mann
Heinrich Mann.

Aber was soh denn Mann von Eingebung und Erfindung reden,
von Dingen also, die er mcht besitzt? Man erinnere sich der
bezeichnenden Worte, die Thomas Mann in einem Nachruf auf den
Grafen Eduard Keyserhng geschrieben hat.

„Er war, der er war, und wusste, dass es darauf ankommt,
Charakter zu haben und seinen Instinkten Treue zu halten. Künstler-
tum ist keine irgendwie einheitliche und zusammenfassende Lebensform.

Es ist eine Übertragung, Vergeistigung, Sublimierung
grundverschiedener Instinkte, Lebenshaltungen, Sittlichkeiten und Bluts-
überheferungen ¦— ich meine es so etwa, wie Schopenhauer an Goethe
schrieb, dass Treue und Redlichkeit, Eigenschaften also, worin
che Ehre seiner kaufmännischen Vorfahren bestanden habe
recht eigentlich den Dichter ausmachen." (Frankfurter Zeitung,
Nr. 286, 15. Oktober 1918.)

Wenn man sich und dem Werk die Treue hält, dann kann es
geschehen, dass das „Leidenswerk" gut und endüch, endlich fertig
wird. „Und" — ich zitiere aus „Schwere Stunde" •— „aus seiner
Seele, aus Musik und Idee ringen sich neue Werke hervor, klingende
und schimmernde Gebilde, die in heiliger Form die unendliche Heimat
wunderbar ahnen hessen, wie in der Muschel das Meer saust, dem
sie entfischt ist." Zeigt nicht diese kleine Stelle schon, welcher
Meisterschaft die deutsche Sprache in den Händen dieses Dichters
fähig ist Man lese dazu den Abschnitt im zweiten Buch der Buddenbrooks,

wo Thomas B. das Gefühl des unabwendbaren Schicksals
überfällt, um Manns unvergleichliche Sprache und Stimmungskunst
beurteüen zu können.



— 180 —

V. Der Zwiespalt im Leben und Dichten des Künstlers
spiegelt sich in ahen Büchern Manns wieder. An den vier
bedeutendsten will ich ihn nachweisen. Das wertvollste Material
dazu hefern die „Betrachtungen eines Unpolitischen". Sie geben
am offensten vielseitigen Aufschluss über des Dichters Leben und
Werke.

„Buddenbrooks, der Verfall einer Famüie", der Roman eines
Fünfundzwanzigjährigen, erschien an der Schwelle des Jahrhunderts
und liegt in der 102. Auflage vor. Buddenbrooks ist eigentlich kein
Roman, sondern die Geschichte einer Famüie, eines reichen lübischen
Patrizierhauses, das nach vier Generationen tragisch ausstirbt.
Weshalb geht es unter? Weil es sich „entbürgerhchf". Weil es gegen
das Ende hin Neigung zur Kunst, zur Beobachtung und Betrachtung
aufweist, statt der strengen regelmässigen Arbeit im Kontor
nachzugehen. Schärfer ausgedrückt: es spiegelt sich darin die seehsche
Entwicklung und Differenzierung, die „Vermenschlichung" des
deutschen Bürgertums von der urgrossväterhchen Generation bis
heute, von 1830 bis 1900. Durch Nietzsche ist Mann hier zum Ver-
fallspsychologen geworden; denn ihm war Nietzsche nicht der Prophet
des Übermenschen, sondern der unvergleichlich grösste und
erfahrenste Psj'chologe der Dekadenz. Hier bedeutet Leben für Mann
sowohl Liebe zum Leben wie auch Kritik des Lebens. In formalem
Sinn sind die Buddenbrooks deutsch. Dieses Werk ist geworden,
nicht gemacht, gewachsen, nicht geformt; und daher unübersetzbar.
Falle, Reichtum ist das Charakteristische, zwei Bücher in kleinstem
und engstem Druck von zusammen 976 Seiten. Es ist kein eben-
massiges Kunstwerk, sondern Leben; Gotik, mcht Renaissance.
Bedeuten die Buddenbrooks im Grunde die Verneinung des Lebens,
so ist das darauffolgende Werklein von rund 90 Seiten recht eigentlich
dessen Bejahung. „Tonio Kroger", Manns Lieblingsnovehe, seine
persönlichste Dichtung, ist ohne Buddenbrooks nicht denkbar, da
sie ,,so recht ein Lied ist, gespielt auf dem selbstgebauten Instrumente

| des grossen Romans". Folgender Satz gibt das Problem: „Ich stehe
I zwischen zwei Welten, bin in keiner daheim und habe es infolgedessen

ein wenig schwer". Der Held steht somit zwischen Bürger und Künstler.
Diese Mischung wird schon symbolisch im Titel ausgedrückt.

Tomo ist eine Abkürzung des italienischen Antonio. Kroger ist ein
solider deutscher Famihenname. Anders ausgedrückt: Zusammensetzung

aus Storm, man denke an die Stimmungsnovehe „Immensee""',

und Nietzsche, d^Ji^-Geist, Kritik. IiterarischjRomaniik.-un4
Reah^smus. Tonio Kroger isv^n~TTugéhdwCT¥^a^sseiiGrundgedanke

J„man aurfe nicht leben, man müsse gestorben sein, um ganz ein
|Schaffender zusein", sich als eine „romantische Jünglingstäuschung'"
erwies. Mann ist nicht bei Flaubert stehen gebheben, der völligen
Verneinung des Lebens zugunsten des Werkes. So schwankt denn
Tonios ganzes Leben zwischen den beiden Extremen. Er empfand
es als einen grausamen Widersinn, „tanzen zu müssen, während
man hebt", d. h. arbeiten, schaffen zu müssen, den schweren und



— 181 —

gefährlichen Messertanz der Kunst vollführen zu müssen, während
man hebte, das ist: während^ man_lebte, empfand.

In emer Kneipe hat einst ein Göttinger Student Thomas Mann
begeistert zugerufen: „Sie wissen es hoffentlich, nicht wahr, sie
wissen es ¦— nicht Buddenbrooks sind Ihr Eigenthches; Ihr Eigentliches

ist der Tonio Kroger!" Darauf antwortete der Dichter; er
wusste es.

War das Problem des Tonio Kiöger der Gegensatz von Leben
und Kunst, wobei Kunst und Geist in eins gerechnet wurde, so ist
diese Einheit in der „dramatischen Novelle" „.Fiorenza" zerrissen.
Die Antithese lautet hier: Geist gegen Kunst. Und da Kunst hier
als Leben begriffen ist, somit Kunst und Leben zu einer Idee
verschmolzen sind, so lautet die Formel: Geist gegen Leben. Im
Dreiakter „Fiorenza" ist der Geist vertreten durch den Bruder Girolamo.
E r ist der Held der Szenen, der Geistige und Geisthche, der Prior,
der Kritiker, der Prophet, für den der Dichter eingenommen ist.
Dieser Girolamo streitet gegen das Leben, dieses üppige, lasterhafte
Leben am Hofe der Medici. Verkörpert ist das Leben durch Lorenzo
de Medici und das Künstlervölklein in seinem Palast, „diese
aufgeräumte Körperschaft von Schmarotzern, Raufbolden, Aufschneidern
und Possenreissern, talentvoll, sinnlich und dumm wie Bohnenstroh,
deren moralische Unverantworthchkeit so fröhlich durch Haus und
Garten von Careggi stolpert". Hier belächelt Mann in trefflicher
Ironie die Münchner Künstler, diese geborenen Festordner und
Karnevahsten, die harmlos Schaffenden, wie er sie einst nannte.

Fiorenza ist die Schönheit von Florenz, umschwärmt, gehebt,
umjubelt und bewundert. Auch hier ist der Titel symbolisch: denn
Fiorenza bedeutet Florenz, die Stadt des Ruhmes, des Glanzes und
des Reichtums. Und nun kämpfen Lorenzo und der Prior, die beiden
Helden in Florenz, um den Besitz der Fiorenza (Fiore), d. h. um den
geistigen Besitz von Florenz. Der asketische Priester unterwirft
sich die Stadt mit Worten, indem er Florenz beschimpft, wofür
ihn dieses lüsterne Florenz hebt. Denn es kann sich der Macht
seines Wortes nicht entziehen. „Was nennt ihr böse?" fragt Lorenzo
den Prior. Er antwortet: „Ahes, was wider den Geist ist •— in uns
und ausser uns". Lorenzo: „Was ist Geist?" Der Prior: „Die Kraft,
Lorenzo Magnifico, die Reinheit und Frieden will". Sieger bleibt
der Prior, weil er trotz körperlicher Gebrechen „so glühenden Geistes
ist, dass er dennoch den Kranz gewinnt".

Nach dieser Dichtung sehnte sich Thomas Mann nach einer
vorbehaltlosen Versöhnung mit dem „Leben", mit der „Menschlichkeit".

Die Frucht dieser Sehnsucht war der Roman „Königliche
Hoheit". Der Dichter nennt ihn „ein Versuch eines Lustspiels in
Romanform". Hier ist jedoch das Werk nicht gewachsen wie die
Buddenbrooks, sondern es ist ein geformtes Buch. Also Renaissance,
nicht Gotik; französisch, nicht deutsch, und in verschiedene Sprachen
übersetzt. Kurz: „Das Hohehed der Menschhchkeit".

Dem Künstlerproblem im Menschen und Dichter bin ich



— 182 —

nachgegangen. Es aufzusuchen, ins richtige Licht zu setzen, das
war meine Absicht. Ich hoffe, der Wahrheit dabei einen bescheidenen
Dienst getan und Sie zur näheren Bekanntschaft mit Thomas Mann
angeregt zu haben.

*

Seit dem Abschluss des vorliegenden Vortrages ist geraume Zeit
verflossen. Da es sich um eine wissenschaftliche Arbeit handelt,
darf das seither von Thomas Mann Erschienene nicht unberücksichtigt
bleiben. Es sei betont, dass dadurch die von mir versuchte Skizzierung

der Auffassung des Künstlers und seines Berufes um nichts
verändert, sondern im Gegenteil bestätigt ¦wird. Einige Belege verdeutlichen

dies am besten.
In dem Essay über „den alten Fontane", erschienen im Fontane-

Buch von Ernst Heilborn bei Fischer 1919, weist Thomas Mann darauf

hin, dass auch Fontane es als unwahr empfunden habe, zu sagen:
„die Kunst ist mir heüig" statt des ehrlichen Geständnisses: „Kunst
ist mir Fluch".

Bedeutungsvoü ist die Erwähnung des Distichons auf Adolf
Menzel:

„Gaben, wer hätte sie nicht, — Talente Spielzeug für Kinder!
Nur der Ernst macht den Mann, nur der Fleiss das Genie."

Obschon Mann seine Aufgabe nur in der Prosa gesehen hat, so
erschienen mit der Idyhe „Herr und Hund" der „Gesang vom Kindchen"

in gebundener Form. Es kränkte Mann, dass er nur als Schriftsteher,

nicht aber als Dichter gewertet wurde. Auch in den
Hexametern unterstreicht er, class hinter jedem Kunstwerk eine Persönlichkeit

stehen müsse:
„War nicht Leben und Werk mir immer eines gewesen?
Nicht Erfindung war Kunst mir: nur ein gewissenhaft Leben."

Gerade weü er sich zu dieser sittlichen Auffassung im Leben und
Werk bekannte, ist der Wunsch des Vierundzwanzigjährigen in
Erfüllung gegangen:

„Ein Traum von einer schmalen Lorbeerkröne
Scheucht oft den Schlaf mir unruhvoh zur Nacht,
Die meine Stirn einst zieren wird zum Lohne
Für dies und jenes, das ich gut gemacht."

Heute erwarten wir mit Spannung den grossen Davoser Roman
„Der Zauberberg", von dem die „Neue Zürcher Zeitung" vor einem
Jahr das erste Kapitel von feinster Beobachtungsgabe veröffentlichte.

Die Grausamkeit bei Kindern.
Ton Dr. E o b. B ü e h i, Zürich.

Man hat sich bekanntlich schon vielfach darüber gestritten, ob
das Kind grausam sei oder nicht. Angesichts der recht zahlreichen


	Das Problem des Künstlers bei Thomas Mann : 2. Teil

