
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 30 (1920)

Heft: 4-5

Artikel: Gymnasialbildung und Erziehung zur Humanität

Autor: Blaser, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GYMNASIÀLBILDUNG UND ERZIEHUNG
ZUR HUMANITÄT, von dr otto blaser.

Das Verlangen nach einer Reform unserer Gymnasien ist alt und
wird in den letzten Jahren mit Grund immer dringlicher geäussert.
Infolge der Vermehrung des Lehrstoffes und der Einführung neuer
Fächer musste eine teilweise Verflachung der Gymnasialbildung
eintreten. Was in die Breite gewonnen wurde, ging an Tiefe verloren,
und neben der Aneignung eines immer umfänglicheren Stoffwissens
kam das Wichtigste zu kurz. Da besann man sich wieder darauf,
dass das Gymnasium seinen Schülern nicht in erster Lime ein
ausgebreitetes Wissen auf möglichst vielen Gebieten zu geben hat, sondern
dass die geistige Reife, die das akademische Studium und das spätere
Berufsleben verlangen, weniger in einer grossen Summe fertiger Kenntnisse

besteht, als in gut entwickelten Geisteskräften und in der
Ausbildung des Charakters und der Persönlichkeit.

Damit das Gymnasium diesen Aufgaben wieder besser genügen
könne, ist Beschränkung eine unabweisbare Forderung. Man kam
darum auf den Gedanken, durch Konzentration verschiedene
Gymnasialt j^pen zu schaffen, und Rektor Barth hat diesen Plan in seinem
bekannten Buche ausführiich begründet und für seine Durchfülnung
durchdachte Vorschläge gemacht. Dem Gymnasium würde es
dadurch leichter gemacht, statt des blossen Lernens wieder mehr das

geistige Arbeiten, statt des Gedächtnisses das Denken, statt des Wissens
das Können zu pflegen.

Aber neben der gründHcheren Schulung des Geistes muss auch die
andere Hauptaufgabe des Gymnasiums besser zu ihrem Rechte kommen,

die Erziehung zur Humanität. Von diesem höchsten Bildungsziel,

dessen Bedeutung auch Barth nach Gebühr betont, und von den
MögHchkeiten, ihm näher zu kommen, soll im folgenden kurz die
Rede sein.

So gewiss das Können zur Tüchtigkeit unerlässlicher ist als das

Wissen, ebenso gewiss ist zur wahren Büdung etwas noch unerlässlicher
als das Können, nänüich das richtige Wollen. Gerade die bittern
Erfahrungen der Kriegs- und der Nachkriegszeit zeigen uns dies zwingend.
Eine Menge gescheitei, beruflich tüchtiger Menschen sahen wir in
diesen Jahren fieberhaft tätig und betriebsam und auch erfolgreich —



ysy**.'*£y^\yvy-&V^.yyy-.y\y*y'^Vs^J^,"ç,-^."^ 1 A -i

nänüich in Kiiegsgewinnen auf Kosten der Allgemeinheit. Diesa

Kriegsgewinnler machen es jedemüberdeutHch, wie wenig intellektuelle
Tüchtigkeit von höherem menschlichem Werte ist ohne den richtigen
Willen. Dieser gute WiUe aber ist der eigentliche Kern aller wahren
Bildung, ist doch wohl das, was seit Jahrhunderten als Humanität
gepriesen und das Ziel aüer höhern Schulung genannt wird.

Auf eine wissenschaftliche Definition des Humanitätsbegriffs und
auf die Geschichte seiner Entwicklung kann hier verzichtet werden.
Wir wollen nur zusehen, was sich durch Nachdenken von selbst als
wesentlicher Inhalt der Humanität ergibt, und wie sich das
Gymnasium in den Dienst dieses hohen Gedankens steUen kann.

Humanität heisst Menschentum; sie betätigen also: wahrer
Mensch sein, will sagen, mehr als Tier sein. Neben den körperlichen
Bedürfnissen, die der Mensch mit dem Tier gemein hat, gibt es für um
ein Reich des Geistes und der Seele. Die erste Bedingung zur
Humanität ist also, dass der Mensch das Geistige in sich entwickle, und
dass er das SeeHsche höher werte als das Körperliche. Jeder wahre
Mensch muss auch seehsche Bedürfnisse haben, die zu befriedigen ihm
ebenso notwendig und wichtig ist, wie die Befriedigung der körper-
Hchen. Wer nicht ein persönliches Verhältnis zum Ewigen hat oder
sucht — nenne man es nun Philosophie oder ReHgion —, wer keine
Freude schöpft aus den Werken unserer grossen Dichter, Musiker
oder bildenden Künstler, wer keinen Sinn hat für die Schönheit, die
Grösse, die Wunder der Natur, der verdient nicht ein Mensch in vollem
Sinne zu heissen. Es sind gar keine Worte darüber weiter zu verlieren,
dass wahres Menschentum ohne ein höheres geistiges Leben in dem
einen oder andern angedeuteten Sinne ganz unmöglich und undenkbar

ist.
Wenn der Gymnasiast zur Humanität geführt werden soU, so ist

demnach ein allererstes die Bekämpfung des materialistischen Denkens
in aU seinen Formen. Es muss immer wieder darauf hingewiesen oder
vielmehr als eine Selbstverständlichkeit vorausgesetzt werden, dass
aüer wahre Wert eines Menschen nicht in seinem Besitz und in seiner
materieüen Macht liegt, sondern in seiner geistigen Personlichkeit und
in den daraus fhessenden Handlungen. Und ein Gymnasiast musste
auch gar keinen Schwung, keine Begeisterungsfähigkeit haben, wie sie
aüer gesunden Jugend eigen ^ind, wenn er dies nicht erfassen und
erfühlen könnte; wenn er nicht erkennte, dass Egoismus Armut ist und
den Menschen eng. halt und unglücklich macht, dass aber höhere
Interessen, Philosophie, ReHgion, Beschäftigung mit Kunst und Natur,



14-4 ^f*:-:"ft""A"i'f"x":'"&":V"ft"^

und eine vom kleinen Ich gelöste, grösseren Zwecken dienende Tätigkeit

ein Reichtum und eine Quelle reinster Freude ist.
Den armseUgen Egoismus zu überwinden und sein Leben dadurch

tiefer und reicher zu machen, dazu ist jeder Mensch (nicht nur eine

Auslese) berufen und in gewissem Grade befähigt, so beschränkt auch
seine Lage und seine Kräfte, auch die geistigen, seien. In jedem
Mitmenschen dürfen wir eine wesensverwandte Seele voraussetzen. Wer
sich selber achtet, soll auch jedem andern Menschen (sofern er von ihm
nicht schon Enttäuschungen erfahren hat) Achtung entgegenbringen.
Wer, seines guten WiUens bewusst, Vertrauen beansprucht, muss auch
Vertrauen schenken können.

Wir kommen hier zu einer Frage, zu der wir grundsätzlich Stellung
nehmen müssen, und es wird für unser praktisches Verhalten von
grösster Wichtigkeit sein, ob wir sie mit Ja oder mit Nein
beantworten. Die Fiage lautet: Ist die menschhche Natur gut, oder ist
sie böse? Sind in ihr mehr gute Kräfte wirksam als schlechte, oder ist
es umgekehrt? Wird unser Vertrauen belohnt, oder wird es
missbraucht und verlacht? Es ist schHesshch die gleiche Frage wie die:
Ist der Mensch zur Freiheit bestimmt? Kann er sich selber führen,
oder muss er mit Polizei und Strafgesetz im Zügel gehalten werden
wie eine mühsam gezähmte Bestie?

Schon weil wir Schweizer sind — denn die Demokratie setzt dies

voraus — müssen wir, wenn wir im einzelnen vieHeicht noch so viele
schHmme Erfahrungen gemacht haben, im ganzen diese Frage
zugunsten der Menschheit entscheiden. Ohne diese Überzeugung gibt
es keine wahren Republikaner. Beweisen lässt sich allerdings das Ja
so wenig wie das Nein. * Wir müssen uns zu diesem Vertrauen, diesem

Optimismus, wenn wir ihn nicht von vornherein haben, voll Zuversicht

entschhessen können, weü wir ja sonst die Menschheit und damit
auch uns aufgäben. Wie könnten wir menschhchen Anteil nehmen,
wenn wir das Gute, das wir in uns spüren, nicht auch andern zutrauten?
Wie wäre irgendein fruchtbares Wirken möglich ohne den Glauben an
das Gute Ihn zu wecken und zu stärken, muss darum stets ein Hauptziel

aUer Erziehung sein.
Aber nicht nur guten Willen müssen wir den Menschen

zuerkennen, sondern auch Urteilskraft. Neben dem Egoismus ist gewiss
der ärgste Feind der Humanität die Intoleranz, die Überhebung,
welche bei Meinungsverschiedenheiten ohne weiteres annimmt, dass

sie die volle Wahrheit besitze und die Andersdenkenden dem gröbsten
Irrtum verfallen seien. Wie die religiöse Intoleranz einst die furcht-



vy-y~.y*&^"^.yjy-sy\y\y'.y*sy-.y\y.y%y-£"~y'.y-.y^ 1 A*\

baren Glaubenskriege herbeiführte, so hat in unseren Tagen die Rassen-
und Weltanschauungsintoleranz den Weltkrieg erzeugt oder doch
seine Wut ins Ungeheuerliche gesteigert. So bitter notwendig, so
schwer ist aber auch die Bekämpfung der Unduldsamkeit. Es ist eben

gar herrhch bequem, aUe Lehrmeinungen und Lebensansichten in
wahre und falsche zu scheiden und die eigenen stets zu den ersten
zu zählen. Aber bei einigem Nachdenken muss doch jeder zugeben,
dass reine Wahrheit, worüber sich aUe Menschen restlos einigen
können, nur im Gebiete der exakten Wissenschaften vorkommt,
nicht aber in den Fragen des wirklichen Lebens, wo cl m
Gefühl eine wenigstens ebenso grosse Bedeutung zukommt, wie dem
Verstände. In Fragen der Philosophie, der ReHgion, der PoHtik, der
Kunst usw. können die besten Menschen und die klarsten Köpfe ganz
verschieden denken. Für die Richtigkeit unserer eigenen Anschauung
können wir uns nur auf unsern ehrlichen Willen, die Wahrheit zu
erkennen, berufen, und auf unsere in Verstand und Gefühl wurzelnde
Ù/berzeugung. Aber das gleiche müssen wir gerechterweise auch jedem
ehrlichen, einsichtigen Gegner zugestehen. Dann werden wir aber
auch seine abweichende Meinung mit Achtung behandeln. LTjrigens
können wir ihn aüein dadurch veranlassen, auch uns ruhig anzuhören
und unsere Gründe auf sich wirken zu lassen, so dass es schliesshch
nicht nur menschlich, nicht nur weise, sondern auch klug ist, tolerant
zu sein.

Ohne diese kurz berührten Grundlagen, ohne Überwindung des

Materialismus und des Egoismus, ohne Vertrauen in die Güte der
menschlichen Natur und ohne Duldsamkeit gibt es keine echte
Humanität. Das tätige Verhalten, das sich daraus ergibt, und worin
erst die eigenthche Humanität besteht, braucht hier nicht ausführlich
geschildert zu werden. Nicht nur allen Einzelmenschen, mit denen er
in Berührung kommt, wird der humane Mensch Teilnahme und Hüfs-
bereitschaft erweisen. Er wird auch eine soziale Verantwortung
in sich fühlen und sich beteiligen an der Lösung der grossen Fragen,
die für die Gesamtheit eine bessere Zukunft heraufführ en soüen. Nur
dies sei noch beigefügt, dass Humanität nicht nur Teilnahme, Rücksicht,

Güte bedeutet, sondern auch Strenge und Kampfeswillen. Der
egoistischen Hab- und Machtgier, der Grausamkeit und der Intoleranz
gegenüber ist nur unbeugsame Gegnerschaft am Platze. Wahre
Humanität muß auch kämpfen gegen aüe Lüge, gegen hohle Phrasen und
die verlogene Rhetorik, die in unserer Zeit so besonders gut zu gedeihen
acheint. Und je mehr ein Mensch sich von seinen warmen, humanen

Schweiz. YXAagog, Zeitschrift. 1»2«. \ 1



Gefühlen leiten lässt, je freier er ist von kleinen, egoistischen
Absichten, um so furchtloser darf er auch auftreten. Auch Furchtlosigkeit
gehört zur voüen Humanität. Denn Furcht ist etwas Tierisches, und
besonders Menschenfurcht, Furcht vor seinesgleichen, sollte ein freier
Mensch nicht kennen.

Inwiefern eignen sich nmi die einzelnen Fächer oder
Fächergruppen dazu die hauptsächlichsten Eigenschaften oder — brauchen
wir das Wort — Tugenden der Humanität im Schüler zu wecken und zu
bilden Die alten Sprachen mögen den Anfang machen, da ja gerade
für diese Studien der Ausdruck Humanismus geprägt wurde und sie

lange als die eigenthche Schule der Humanität galten. Lange vor
dem Erscheinen des Christentums kämpfte sich in dem jugendfrisehen,
reichveranlagten Griechenvolk aus primitiven Zuständen eine reinere
Menschlichkeit ans Licht. Diese macht auf den Betrachtenden einen

um so stärkern Eindruck, weil daneben noch viele Spuren roherer
Zeiten sichtbar sind, weü wir den langsamen Aufstieg miterleben und
z.B. bei Homer das Werden edlerer Auffassungen in der Moral, in der
Tragödie die Läuterung des Gottesbegriffes sehen können, bis wir
dann bei Sokrates und Plato eine in ihrer Grösse dem Christentum
kaum mehr nachstehende Ethik finden. Vor allem aber wirkt
die antike Welt durch ihre Füüe heroischer Persönlichkeiten der Sage
und Geschichte. In der griechischen wie auch in der römischen
Literatur wimmelt es von Gestalten, die aus sich das Höchste machten
durch Ausbüdung aller guten Kräfte und diese dann einsetzten zum
Wohle der Gesamtheit. Humanität in diesem heroischen Sinne des

grossen Individuums ist geradezu ein Leitgedanke des ganzen
griechisch-römischen Altertums. Allerdings ist dieser eng verknüpft
mit dem egoistischen Ideal des unvergänglichen Nachruhms und
selten frei von grosser nationaler Befangenheit. Aber immer wieder
wird der Schüler die grossartige Willensstärke bewundern, mit der die
alten Helden ihre Vorzüge fast ins Übermenschliche steigerten.
Hundeitfach werden ihm in der antiken Literatur Züge edlen,
erhabenen Menschentums begegnen, und seine Begeisterung wüd sich
daran um so stärker entfachen, weü dieses heroische Menschentum
in den stiengen Formen des klassischen Stils und der klassischen
Schönheit seinen Ausdruck findet.

Bei den modernen Literaturen denken wir vorerst natürlich an
diejenige unserer deutschen Muttersprache. Aber was sich von ihr
sagen lässt, gilt auch für die französische, italienische, enghsche
Literatui. In den grossen Werken der altern Meister steht an erster



y^^yw^^wxwvwyv.-vrtvwvi'wwwv.'vy

Stelle meistens noch das Heldische, der grosse Mensch dei' Geschichte;
mit dessen Ringen und dessen Schicksal das Geschick seines Staates;
seines Volkes verbunden ist. Aber dann nimmt das Subjektive immer
breiteren Raum ein. In der Lyrik der neueren Zeit sprechen die
Dichter mit ihren Freuden und Schmerzen und Seelenkämpfen
immer mehr das aus, was jeden modernen Menschen beschäftigt und
erfüHt. Im neueren Roman wie im neueren Drama leben und fühlen
Menschen unseres Schlages und durchkämpfen Konflikte, vor die
auch uns das Leben stehen kann. In einer Fülle der verschiedenartigsten

Charaktere und Situationen zeigt sich uns der ganze Reichtum

des menschlichen Herzens mit allem Hohen und Niedrigen, dessen

es fähig ist. So schenkt uns die moderne Literatur Seelenkunde,
vielseitigste Menschenkenntnis. Wh leinen durch sie auch Menschen
verstehen, die in ganz andern Verhältnissen leben; wir sehen, wie
überall der Mensch mit seinem Schicksal ringt, wie er nach Glück
strebt und seine guten Kräfte im Kampfe stehen mit den niedrigen
Trieben. UJnd diese Einsicht, dieses Verständnis brauchen wir, denn
ohne sie gibt es keine wahre Teilnahme, die wirklich helfen kann.

Die Literatur der jüngstvergangenen Zeit und der Gegenwart
bringt mit Vorhebe auch soziale Probleme zur Sprache, deckt die
Schäden des Staats- und des GeseHschaftslebens auf und erörtert die
ewigen PfHchten und Rechte des Einzelnen gegenüber der Gesamtheit
imd sich selbst. Unser soziales Verantwortungsgefühl wird geschärft,
wenn uns Dichter teilnehmen lassen an dem Seelenleben der
einfachsten, schhehtesten Menschen, denen vielleicht alle sogenannte
höhere Kultur fremd ist, und die doch wahrere und edlere Menschen

sind, als so mancher, der mit seinem Reichtum oder seiner „Bildung"
vornehm tut. Wir Schweizer denken da besonders an Gotthelf, der uns
z. B. die reiche Gefühlswelt öffnet, die in dem Herzen eines aimen
Bauernknechts leben kann, und an Gottfried Keller, der das Lied
„Klage der Magd" sang und seine Kunstgenossen mahnte, in ihrem
Schaffen sich nicht nach den Ansprüchen eines verwöhnten PubHkums
zu richten, sondern dem armen, dumpfen Volke Schönheit und
Erleuchtung zu bringen:

Propheten, lernt euch neigen!
Nicht auf zu euch soll steigen
Der Kronen kalte Pracht:
Hernieder lasst uns dringen,
Demütigen Herzens bringen
Licht in der engsten Hütte Nacht!

Aus der modernen Literatur schöpfen wir also eine zwar



1i2 ^^v.,\.,X'v.,X.M<-"v,v."v.'v;.'VWV/^.";v%y^*,y

schüchtere Humanität, als die Antike uns gibt, die sieh aber dafür
schneüer und häufiger aus blossem Fühlen in beglückendes Tun
umsetzen kann.

Auf ganz andern Wegen, aber nicht weniger wirksam, können
uns die Naturwissenschaften der Humanität näher führen, besonders

die Biologie. Bei der zusammenhängenden Betrachtung der organischen

Welt, vom einzelligen Urtier bis zum höchstorganisierten
ZeUenstaat, dem menschhchen Körper, stellt sich der Gedanke der

Entwicklung als ein Grundgesetz des Lebens dar. Der Schüler kommt,
wrenn er die Reihe der Lebendigen überbHckt und erkennt, wie immer
aus Niedrigem ein höher, edler Geartetes hervorgeht, von selbst zu
dem Schlüsse, dass diese Höherentwicklung beim Menschen nicht
stiHestehen dürfe; dass der Mensch nicht geschaffen sei, zu sein,
sondern zu werden, seine Kräfte auszubilden, sich zu vervollkommnen.
Was aber den Menschen vom Tier am meisten unterscheidet,
wodurch er sich noch weiter über das Tier erheben kann, das ist sein

Geist, seine Seele, seine Humanität. Diese als ihr Wertvoüstes zu
pflegen und zu veredeln, das muss die grosse Aufgabe der Menschheit

sein.
Der Schüler kann ferner beobachten, dass bei den höher stehenden

Lebewesen sich immer mehr Organe heraus büden, von denen jedes
nur noch eine ganz bestimmte Verrichtung zu leisten hat zum Wohle
des Ganzen, dass folghch eine immer grössere Düferenzierung der
Arbeit eintritt, und dass diese Fortschritt bedeutet. Ganz ähnlich
hat sich auch die menschliche GeseUschaft entwickelt. Aus dem

primitiven Urzustände, wo jeder jede menschliche Arbeit verstehen
musste, entstand allmählich der moderne staatliche oder gar über-
staathche Wirtschaftskörper mit seiner bis ins Kleinste gehenden
Arbeitsteilung, wo jeder SpeziaHst ist und nur eine ganz bestimmte
Arbeit leistet, diese aber um so erfolgreicher, so dass die
Gesamtproduktion unendlich grösser ist und also viel mehr Bedürfnisse
befriedigt werden können. Aus dieser Betrachtung und Vergleichung
ergibt sich von selber, dass wie von den einzelnen Organen, so auch

von den Einzelmenschen Unterordnung, Rücksicht auf andere,
Verzicht in manchem Sinne verlangt werden muss im zwingenden Interesse
des Ganzen. Damit gewinnt der Schüler Einsicht in die sozialen

Notwendigkeiten.
In der Biologie wird auch das Gesetz der Vererbung zur Sprache

kommen, das zu einem der schwierigsten und bedeutungsvoUsten
Probleme führt, zu der Frage: Determinismus oder freier Wille? Ist



der Mensch vöüig vom Gesetz der Kausalität beherrscht, muss er tun,
wozu ihn Vererbung, Erziehung, Erfahrung und Umstände zwingen,
hat er keinen eigenen, freien Wülen, oder hat Schiller recht, der sagt :

Der Mensch ist frei geschaffen, ist frei,
Und war' er in Ketten gebcren!

So folgerichtig die Lehre des Determinismus zu sein scheint und
so wissenschafthch, so ist doch keine wahre Humanität, kein würdiges
Menschendasein denkbar ohne die Annahme einer wenn auch sehr

begrenzten menschhchen Wülensfreiheit. Biologie, Physiologie und
Psychologie zeigen uns zwar unwiderleglich die vielfache Gebundenheit

unserer Natur, aber ohne einen gewissen Spielraum für die
Betätigung des eigenen Wülens verlöre das Leben jeden tieferen Sinn.
Ein konsequenter Determinist dürfte an keinen Menschen sitthche
Forderungen stellen, dürfte auch für sich selber das Gefühl der
Verantwortung, der Reue, des BesseimachenwoUens nicht haben, denn
nach seiner Lehre hat er ja nur so gehandelt und wird er immer nur
so handeln, wie er muss. Die Überzeugung, dass wir das, was wir als
richtig erkannt haben, auch tun können oder doch wenigstens woUen
können, wird ein wahrer Mensch nie aufgeben, trotz aUer Erkenntnis
von der Macht der Vererbung und von der relativen Abhängigkeit
unseres Willens. Und wenn die Vererbung viehach ein Fluch ist und
uns die schhmmen Triebe der Vorfahren aufbürdet, so kann sie auch
zum Segen werden, indem sie auch die guten Eigenschaften, die sich
Generationen in Jahrhunderten mühsam errungen, den Nachkommen
weitergibt.

Die Einsicht in die unzweifelhaft grosse Beschränktheit unserer
Willensfreiheit lehrt uns aber auch Nachsicht mit den Verirrten und
schärft unsere soziale Verantwortung. Wenn der Mensch und sein
Tun in hohem Masse ein Produkt der gesellschafthchen Zustände ist,
so ist also auch jedes GHed der Geseüschaft zu einem Teü daran
mitschuldig.

Aus der Psychologie ergibt sich ferner, dass aUes menschliche Tun
bestimmt wird entweder von unsern Affekten oder von unserem
InteUekt, und dass leider die Affekte eine viel grössere bewegende
Kraft haben, als unsere Einsicht, als die Stimme der Vernunft. Das
Ziel jedes einzelnen Menschen und der Menschheit insgesamt muss
es aber sein, das Handeln immer mehr von dem Einfluss der
unbeherrschten Triebe zu befreien und ganz den Geboten unserei Vernunft
zu unterstehen.

Aber nicht nur zu verstandeskühlen Einsichten, sondern auch zu



1 Kfì v.H^.....v.-^.......w^v..v..v."...-................... '.¦.-...••.-.¦vyvl.^y\..^.".z."i.".yyy..yvy'^".y^^.y'^yy..y..y..y\y..y..y\yyy^^^^fV^

höchsten, letzten Gefühlen kömien uns die Naturwissenschaften
leiten. Sie zeigen uns die ewige Ordnung und Gesetzmässigkeit der
Natur und des Kosmos, und die Wunder und Rätsel des unendlich
Grossen und des unendlich Kleinen heben uns aus dem Alltag empor.
So weit wir auch die Naturgesetze ergründen, immer stehen wir nach
der Lösung eines Problems vor einem neuen. Wenn wir z. B. die
Entwicklung der organischen Welt rückwärts erforschen, so können wir
wohl von Stufe zu Stufe hinuntersteigen, aber zuletzt kommen wi{
zur UrzeUe, zum Geheimnis des Lebens, das wir nicht ergründen
können, sondern vor dem wir mit Dubois-Reymond gestehen müssen:

Ignoramus et ignorabimu Dieses Haltmachenmüssen vor Letztem,
Unerforschlichem ergreüt und erschüttert, stimmt zu Andacht und
Ehrfurcht, wie das Eihabenste, was die humanistischen Fächer uns
geben können, wie etwa ein Dialog Piatos oder eine Szene aus Gosthes
Faust. Dort steht auch das Wort: Das Schaudern ist der Menschheit
bestes Teü.

Nun stellt sich noch die Frage, wie das Gymnasium all dies, wras

in seiner Gesamtheit die Humanität ausmacht, dieses im schönsten
Simie menschliehe Fühlen, Veistehen und Handeln, seinen Schülern
nahebringen, in ihnen wecken und fördern kann. JedenfaHs kann e*

nicht durch Predigen geschehen. Die Humanität darf nicht zu einer
Art von Leinstoff gemacht werden. Nichts wäre verfehlter, als an
gewisse, besonders geeignete Kapitel die „Moral von der Geschichte"
anzuschhessen. Nein, dem Schüler darf in diesen Fragen nichts
aufgeredet werden. Das Beste muss er selbei finden. Es genügt, wenn
der Unterricht aus einem wahrhaft humanen Geist heraus gegeben
wird. Der Lehrer braucht nicht Humanität zu lehren, er braucht sie

nur zu besitzen, oder -— da er dieses Ideal nie ganz eneichen kann —
von ihrem ganzen Werte durchdrungen zu sein. Eine gelegenthehe
Bemerkung, ein Hinweis wie auf etwas Selbstverständhches (das
Moralische versteht sich immei von selbst, sagt Auch Einer), ja nur
ein wärmerer Ton, wo im Gange des Unterrichte, in der Lektüre, in
der Diskussion menschlich Grosses, Gutes, Schönes vor uns tritt,
kann, wenn auch augenblicklich unbewusst, zu alleitiefst dringen und
die nachhaltigste Wirkung haben.

Durch eine Lehrplanänderung, durch eine Schulreform allein
wird man Humanität niemals „erzielen" können. Aber der
Vorschlag von Rektor Barth, durch Einführung von Zentralfächern und
entsprechende Zurücksetzung der übrigen Fächer eine Konzentration
des Unterrichts vorzunehmen, musste zweifellos der Erziehung zur



y*$f¥y^~vy^yy<-''fry'^''y?*$r$z^'^^^ 151

Humanität sehr förderlich sein. Denn dadurch würde auf den erwählten

Hauptgebieten wieder ein ruhigeres Arbeiten und eine grössere
Vertiefung möghch, ohne welche Bedingungen humane Bildung
nicht richtig gedeihen kann. Vor aüeni aber kommt es doch auf die
Persönlichkeit des Lehrers an. Seine Auffassung von seinem Beruf
und Wirken wird für die beste Frucht der Gymnasialbildung, die
Humanität, immer das Entscheidende sein.

Wenn zum Schluss doch noch einige praktische Forderungen
erhoben werden, so betreffen diese nur die Wegräumung von Hindernissen,

die oft die schönsten Absichten, das beste Wirken lähmen.
L'm auf die Schüler menschlich einzuwirken, musste der Lehrer
ihnen auch mehr- als Mensch gegenübertreten können. Er dürfte
nicht immer nur Lehier, nur Autorität sein, und die Schüler
sollten sich ihm gegenüber nicht immer nur als Schüler fühlen; ein
näheres, menschliches Verhältnis musste sich bilden können, Dies
geschieht nur, wenn der Lehrer Anteil nimmt an dem persönlichen
Leben, an den Neigungen und Nöten, an Freude und Leid seiner
Schüler, Wie aber kann er das, wenn er ihrer ein oder gar zwei voHe
Hundert hat und jeden jede Woche nur zwei- oder dreimal eine
Schulstunde lang zu Gesicht bekommt, nie allein, sondern immer nur als
in der Menge verschwindendes GHed einer zwanzig- bis dreissig-
köpfigen Klasse? Vorerst soHten die Klassen, besonders die obersten,
ein bestimmtes Mass nicht überschreiten dürfen. Primen von dreissig
Schülern, wie sie schon vorkamen und noch vorkommen, sollten
ausdrücklich verboten sein. Eine grosse Erleichterung wäre es ferner,
wemi verwandte Fächer, besonders Nebenfächer, soviel als möglich
in der gleichen Hand vereinigt würden, damit Lehrer und Schüler
sich häufiger sähen und von verschiedenen Seiten kennen lernten.
Ein noch schlimmerer Übelstand des streng durchgeführten
Fachlehrersystems als die zu hoch geschraubten Anfordeiungen ist
vielfach diese notwendige Fremdheit zwischen Schülern und Lehrein.
Dann dürfte auch der Lehrer nicht mehr so mit Stunden, Korrekturen
und Vorbereitungen überladen sein (die gewaltig vermeinte Arbeit
für die obersten Klassen wird zu wenig berücksichtigt), dass er kaum
für seine Fortbildung und für sein Eigenleben ein Minimum von Zeit
erübrigen kann. Seine freie Zeit sollte ihm erlauben, auch neben dem
eigentlichen Unterricht, wenn auch mcht sehr häufig, so doch
regelmässig mit seinen Schülern zusammenzukommen. Nichts bringt
Schüler und Lehrer einander näher, als ein solcher ausseramtlicher
Verkehr fern der Schule, auf eines Wanderung, bei einem Fe.^tchen,



oder am besten bei einer gemeinsamen Betätigung, wozu sich ja immer
wieder Anlässe bieten. In den letzten Jahren noch deutlicher als
früher hat sich in den meisten Klassen ein starkes Solidaritätsgefühl
entwickelt, das neben gelegenthchen ungesunden Auswüchsen manche
sehr erfreuliche Wirkungen zeitigte. Durch häufigeren Verkehr von
Lehrern und Schülern ausserhalb des Schulzimmers musste — oder
könnte wenigstens — auch zwischen ihnen ein ähnliches Band der
Zusammengehörigkeit sich knüpfen, und damit wäre dann stets
der fruchtbarste Boden gewonnen, in dem die Saat der Humanität
keimen und wachsen könnte.

jX.*.-::-..'i:--">..::*.-^.-£.:>..-:\.^^

DER BILDENDE WERT UND DIE NATIONALE

BEDEUTUNG DES NEUSPRACHLICHEN

UNTERRICHTS, ein Beitrag zur frage der
GRÜNDUNG EINES NEUSPRACHLICHEN GYMNASIUMS. VON Dr.
CH. LUCHSINGER.

Die innere Krisis, welche die Schweiz während des Krieges
durchmachte, und die Erkenntnis, dass der Mittelschiüunterricht grösserer
Vertiefung und Konzentration bedürfe, veraiüassten im Jahre 1916
den Schweiz. Gymnasiallehrertag in Baden, in Zustimmung zu den
Vorschlägen von Dr. Barth, drei, verschiedenen Begabungsarten
entsprechende, Mittelschulgattungen aufzustehen, von denen jede ein ein-
heithches, geschlossenes, zentrales Arbeitsgebiet besitzt: 1. das

altsprachliche Gymnasium mit einem altsprachlichen Zentrum
(Griechisch und Latein); 2. das neusprachliche Gymnasium, in dessen

Mittelpunkt die Muttersprache und die zweite Landessprache stehen;
3. das mathematisch-naturwissenschaftliche Gymnasium,
dem Mathematik und Naturwissenschaften das besondere Gepräge
geben. Diese drei Gymnasialarten hat Rektor Barth in seinem Buche
„Die Reform der höhern Schulen in der Schweiz" ausführhch
begründet. Da die in dieser Zeitschrüt (Nr. 6 des letzten Jahrganges)
erschienene Besprechung über die Richtlinien der schweizerischen
Mittelschulreform genügend orientiert, beschränke ich mich im
folgenden auf das neusprachliche Gymnasium, indem ich zu


	Gymnasialbildung und Erziehung zur Humanität

