
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 29 (1919)

Heft: 2

Artikel: Geographie und Ethnologie

Autor: Speiser, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEOGRAPHIE UND ETHNOLOGIE. Vortrag
VON Dr. FELIX SPEISER IN DER VERSAMMLUNG DES VEREINS

SCHWEIZERISCHER GEOGRAPHIELEHRER DEN 6. OKTOBER 1918 IN BASEL.

"Wenn theoretisch die Aufgabe der Geographie sich auf die
Erforschung der Erdoberfläche beschränkt, so wird sie hierbei in der
Praxis doch nicht stehen bleiben, sondern versuchen, von den gewonnenen
geographischen Gesichtspunkten aus das Verhältnis des Menschen zur
Erdoberfläche zu beleuchten; denn es ist schliesslich das Endziel jeder
Wissenschaft, die praktischen oder philosophischen Erkenntnisse des

Menschen zu vermehren. In der Behandlung der Beziehungen des

Menschen zur Erde darf aber die Geographie sich nicht auf die
Abhängigkeit der sog. Kultur- oder Halbkulturvölker von den geographischen

Bedingungen beschränken, lediglich vom Standpunkte der modernen
ökonomischen Zustände aus, sie hat ebenso sehr auch die sog. Naturvölker

in den Kreis ihrer Betrachtungen zu ziehen, einmal, weil auf
diese die geograplüsehen Einflüsse viel unmittelbarer wirken, als auf
die Kulturvölker, ferner auch, weil nur auf einer möglichst breiten
Basis die Gesetze der "W e eh sel Wirkung zwischen Mensch und Erde
Idar erkannt werden können.

Wir sprechen von Wechselwirkung, weil es sich nicht um die einseitige
Abhängigkeit der Kultur von den betreffenden geogTaphischen Bedingungen

handelt, sondern, weil die Kultur ihrerseits die geographischen
Faktoren ändern kann. So wird die Wüste Zentral-Aiistraliens durch
Irrigation mählich zu gutem Weidland lui Schafe umgewandelt. Aber
es ist nicht zu bestreiten, dass die Beeinflussung der Erdoberfläche durch
den Menschen erst von einer gewissen Kulturstufe an aultritt, während
auf niederen Kulturstufen der Mensch den geographischen Bedingungen
fast ganz passiv gegenübersteht, dass also bei den sog. Naturvölkern der
Einfluss der geographischen Bedingungen sich viel intensiver und
unmittelbarer zeigen muss, als bei dem modernen Menschen. Denn es

ist eben das Wesen der Kultur, sich von den äussern Einflüssen, den
Unbilden der Umgebung stets unabhängiger zu machen: die Kultur
stellt einen Schutzwall dar gegen die feindlichen Kräfte der Erde; sie

verstellt es, durch guten Wärineschutz, durch Anlage von Vorräten,
durch Verbesserung der Verkehrsmittel, durch systematische Ausnutzung
der vorhandenen Kräfte, von kleineren Schwankungen in den äussern
Bedingungen fast unberührt zu bleiben. Diese Unempfmdlichkeit haben
die Naturvölker nicht. Jeder äussere Einfluss berührt sie unvermittelt

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1919. 4



und ungeschwächt, sie leben der Natur viel näher als der Kulturmensch
und tragen daher mit Recht die Bezeichnung: Naturvölker. Es-.

wird sich also der Einfluss der geographischen Bedingungen bei den
Naturvölkern aufs deutlichste zeigen und da die Ethnologie sich
hauptsächlich mit den Naturvölkern befasst, ist sie von der Geographie
in hohem Grade abhängig. Denn keine Kultur kann wirklich verstanden

werden, ohne eine genügende Kenntnis der geographischen
Bedingungen, in denen sie sich findet, andererseits kann aber auch vom
Geographen die Wirkung solcher Bedingungen auf eine Menschengruppe
so lange nicht in Rechnung gestellt werden, als er nicht ihre Kultur
kennt. Die nämliche Kulturstufe nomadisierenden Jägertums tritt dem

Ethnologen im Urwald ganz anders entgegen als in der Wüste, der
Einfluss der Longebung macht sich bemerkbar bis in alle Einzelheiten
der religiösen Vorstellungen, der Geograph aber wird beobachten, dass die-

klimatischen Bedingungen des gleichen Landes ganz, anders auf den
Viehzüchter wirken, als auf den Bauern oder auf den modernen
Industriemenschen. Diese vielgestaltige Wechselwirkung von Mensch und Erde
ist denn auch schon in den ältesten Zeiten erkannt worden, und die
ältesten Reisebeschreibungen haben nicht nur geographische, sondern
auch ethnographische Beobachtungen gebracht, in der richtigen Erkenntnis,

dass für eine erschöpfende Schilderung eines Landes beide
unentbehrlich seien. Es ist also auch heute eine selbstverständliche Ansicht,
dass jede Kultur von den geographischen Bedingungen ihres
Gebietesabhängig sei, ja, man glaubte zu einer Zeit sogar, in den geographischen
Bedingungen die einzige Ursache für die Unterschiede in der Kultur der
Menschheit finden zu müssen. Die für den Menschen ungünstigen
Verhältnisse der Kalahari sollten allein verantwortlich sein für die parasitische

Lebensweise des Buschmannes, das kräftigende und rauhe Klima
Mitteleuropas sollte in der weissen Rasse jene Energie entwickelt haben,,
durch welche der Europäer zur derzeitigen Herrenrasse der Welt
geworden ist, eine Anschauung, bei der man eine verschiedene Veranlagung
der einzelnen Rassen allerdings ganz ausser Acht gelassen hat. Heute
noch wird der Charakter einer Gegend und der ihrer Bewohner vielfach
in Parallele gesetzt. Man führt den Vergleich durch bis in die geringsten

Einzelheiten, wobei allerdings die geographische Schüderung die
ethnographische an Richtigkeit meist weit übertrifft, denn den Charakter
einer Landschaft zu erkennen, ist wesentlich leichter, als in den Charakter

eines Volkes einzudringen. Derartige [Versuche enden leicht als
oberflächliche Spielerei und es bleibt künftiger Forschung
vorbehalten, zu ergründen, ob der Gebirgsbewohner z. B. wirklich so viel
fröhlicher und farbenfreudiger, energischer und tüchtiger ist, als der
Bewohner des Flachlandes oder des nebligen Nordens, und wenn dem so

wäre, ob dies von der fröhlichen Vielgestaltigkeit der Berggipfel oder



der monotonen Horizontalen des Meeres oder der Ebene abzuleiten sei.

Man wird sich in der Wissenschaft einstweilen besser noch auf die
Untersuchung der zweifellos vorhandenen materiellen Wechselwirkung
beschränken und vielleicht ist auch die Rasse nicht ganz von der
geographischen Bedingung unabhängig. Was man auch schon für Rassenein-

tedungen der MenschheiUau fgestellt hat, so ist doch Blumenbachs System,
nach dem jeder Kontinent seine eigene Rasse besitzt oder entwickelt
hat, dasjenige, das dem natürlichen Empfinden am meisten entspricht
und der geographischen Verbreitung' der Rassen am klarsten Rechnung
trägt: der Kaukasier, der Weisse, als Bewohner Europas, der Mongole
als der Asiens, der Äthiopier als Afrikaner, der Amerikaner als die
Rasse Amerikas, der Malaye als Sammelname für den Menschen der
Südsee. Rassenverschiebungen, von denen Blumenbach noch nichts
wissen konnte, haben dieses Schema allerdings getrübt, und die neuere
anthropologische Forschung lässt eine Verwandtschaft des Amerikaners
mit dem Mongolen nicht als unmöglich erscheinen; den Australier hat
man schon als anthropologisch nahe verwandt mit den Wedda - artigen
Völkern S.-Asiens hingestellt, und die Pygmäen der Andamanen als
Verwandte des Buschmannes und der zentralafrikanischen Pygmäen.
Es gibt Stimmen, die die absolute Konstanz der Rasse überhaupt leugnen.
die meinen, dass im Laufe vieler Generationen eine Rasse sich in fremdem

Gebiete umformen müsse, zu der dem betreffenden Gebiete
entsprechenden Menschenform, oder dass sie als. Rasse in fremder Erde zu
Grunde gehen müsse. Es ist indes z. B. fraglich, ob der Neger in N.¬

Amerika nicht allmählich ausstirbt und die spezielle Varietät, zu welcher
der Europäer in Amerika und Australien sich entwickelt hat, ist allgemein

bekannt. Absolut konstant scheint die Rasse nur dann zu bleiben,
wenn sie ihren Wohnort nicht verändert. Wäre der Amerikaner z. B.
mit dem Mongolen verwandt, so wäre er als nichts anderes denn als
amerikanische Varietät des Mongolen aufzufassen. Man beginnt also
heute, an der absoluten Konstanz der Rasse zu zweifeln, und es liegt
nahe, etwaige Veränderungen der Rassen, die Entwicklung lokaler
Varianten von einer Änderung der geographischen Bedingungen abhängig-
zu machen. Die Vertreter der monogenetischen Entstehung des
Menschen glauben, dass die Menschheit in ihrem Werdestadium plastischer

gewesen sei als heute, dass sie sich leichter den geographischen
Bedingungen angepasst habe und dass sie erst nach Vollendung der
Anpassung sich zu den heutigen sog. Dauertypen ausgebildet habe. Es
ist aber die Frage, ob wir es heute mit Dauertypen zu tun haben oder
ob diese Dauertypen sich nicht doch in anderer Umgebung wieder
ändern können. Eine gewisse Abhängigkeit der Rasse von den geographischen

Bedingungen ist also, wenn nicht sicher zu behaupten, doch stark
in Frage zu ziehen. Es liegt daher sehr nahe, auch nach der Abhängig-



keit der Kultur von den geographischen Bedingungen zu suchen: wie
man annahm, dass die unwirtliche Kalahari nur eine Kultur beherbergen

könne, die derjenigen des Buschmannes entspricht, so war man
versucht, zu behaupten, dass an den Küsten des arktischen Meeres eine
andere als die Kultur der Eskimo undenkbar sei und dass in der wenig
freigebigen Natur Australiens eine andere als die australische Sammel-
kuitur sich nicht hätte entwickeln kennen. Allein, wo früher nur der
Australier durch Sammeln und Jagen ein entbehrungsreiches Leben
fristen konnte, hat heute der Europäer Viehzucht und Ackerbau mit Erfolg
eingeführt; in Ceylon wohnen der scheue jagende Weddah und der
ackerbauende kultivierte Singhalese unter den gleichen geographischen
Bedingungen nebeneinander; wo früher der nordamerikanische neolitische
Jäg-er die spärlich besiedelte Ebene durchstreifte, ist heute der Sitz einer
aufs höchste entwickelten modernen Industrie. Das zeigt uns eine
auffallende Unabhängigkeit der Kultur von geographischen Faktoren insofern,

als Kulturhöhe viel weniger von diesen Faktoren abhängt, als von
der geistigen Veranlagung der Bewohnnr einer gegebenen Gegend,
so zwar, dass die höhere Kultur da dem Boden einen reichen Ertrag
abzuzwingen versteht, wo die niedere Kultur- nur mühselig dem Boden das

AUernotwendigste abringen kann.
Es tritt hier das tiefste Wesen der Kultur klar zu Tage, dass

sie nicht passiv nur aufnimmt, was sich an Nutzbarem bietet, sondern
dass sie aktiv die produzierenden Kräfte der Erde zu reicherem Ertrage
steigern kann, wodurch andererseits wieder im Menschen Kräfte frei
werden, die zu neuer kultureller Arbeit verwendet werden können. Daher
kann höhere Kultur da gedeihen, wo tiefere zu Grunde gehen muss, die
Besiedlung der wildarmen Südsee-Inseln z. B. ist nur durch ein Hackbau

treibendes Volk möglich gewesen, da sammelnde Jäger, wie die
Australier, dort niemals ihr Leben hätten fristen können.

Zweifellos ist es daher, dass durch die Entwicklung der Kultur

das Gebiet der Ökumene sich ganz bedeutend vergrössert hat und
dass es sich noch weiter vergrössern wird und von der Höhe der heutigen
Kultur aus lässt sich statt der Frage : wie wirken geographische Faktoren
auf unsere Kultur ein, die vielleicht interessantere Frage stellen: wie
reagieren gegebene geographische Bedingungen auf die moderne Kultur

Allein diese Frage ist vom Ethnologen nicht mehr zu beantworten.

Er beschäftigt sich vor allem mit jenen Kulturen, aus denen die
moderne Kultur sich erst entwickelt hat und für diese niederen
Kulturen sind die geographischen Faktoren allerdings in hohem
Masse bedingend, weü Kulturhöhe nichts anderes ist als das Mass, in
dem der Mensch sich von äussern Einflüssen unabhängig machen konnte.
Aber das ist stets zu bedenken, dass die geographischen Faktoren nicht
allein die Kultur bedingen, sondern ebensosehr die geistige Veranlagung



der betreffenden Bevölkerung, die heute zwar noch als ein Imponderabile

jeder Einreibung in Gesetz und Regeln Widerstand leistet. Was
die Ursachen sind, die ein Volk während Jahrtausenden auf der gleichen
Stufe der Kultur hielten, während andere Völker sich in der gleichen
Zeit aus der Kultur des zugeschlagenen Steines zur modernen Kultur
emporgerungen haben, ist uns noch ganz unbekannt. Durch die
geographischen Bedingungen allein kann das nicht erklärt werden. Denn
der Maori z. B. zeigt sich in seiner Heimat zur Übernahme der europäischen

Kultur durchaus fähig und hat doch noch vor zwei Generationen
der wüdesten Anthropophagie gefröhnt. Die Seminolen in Florida haben
sich, durch die Weissen angeregt, zu ansehnlicher Kulturhöhe
emporgeschwungen, während andere Stämme gleicher Rasse ihrer neolitisch
nomadischen Kultur stetsfort treu geblieben sind, und welch plötzliche
Wandlung in der Kultur Japans in den letzten Jahrzehnten vor sich

gegangen, ist allbekannt. Da kann die Befruchtung durch europäische
Kultur allein nicht die Ursache sein, weil die meisten Völker auf solche
Befruchtung gar nicht reagiert haben.- Zur Beantwortung derartiger
Fragen ist die Wissenschaft heute noch kaum fähig, eine Einteilung der
Menschheit in gross- und kleinhirnige Rassen, von denen nur die ersteren
über das Stadium des NaturvoLkes emporkommen können, ist unzulänglich,

weü lange nicht alle grosshirnigen Rassen sich gleich weit
entwickelt haben. Wir treffen hier eben stets wieder deD heute noch
ganz unbekannten Faktor an, deD wir als die geistige V er anlagung
bezeichnen wohen und den wir in keine Formel einsetzen können, so

lange wir die Gesetze, denen er unterliegt, nicht erkannt haben.
Solange lässt sich auch nicht feststellen, welchen Einfluss die geographischen

Bedingungen auf die Kulturstufe und Kulturentwicklung ausüben.
Gewisse geographische Grundlagen müssen für gewisse Kulturformen

allerdings als Vorbedingung gegeben sein : ein bestimmtes Klima
für den Hackbau, ein anderes für die Viehzucht, aber diese Bedingungen
schaffen nur zum Teü die betreffende Kultur; der andere Faktor ist die

geistige Veranlagung und vielleicht ist dieser der wichtigere und
ein Volk sucht sich automatisch denjenigen Wohnort aus, wo sich ihm
die günstigsten geographischen Bedingungen bieten. Die sog. Primitiven

Völker haben es auch unter den günstigsten äussern Bedingungen
nicht über die Stufe der parasitischen Wirtschaftsform heraus gebracht.
Hackbauer werden sich meist in Walgebieten finden, Viehzüchter
in der Steppe und Hackbauern können, in die Steppe gedrängt, zu
Viehzüchtern werden. Der Hackbauer wird in der Steppe zu Grunde gehen und
der Viehzüchter kann im Urwald kein Viehzüchter bleiben. Das sind notwendige

Anpassungen, die aber nicht beweisen, dass die Kultur einfach eine Funktion

der geographischen Bedingungen sei, weil dieser Theorie der absoluten
Anpassung die Tatsache widerspricht, dass die Bewohner weiter Erdräume in



42 ••:•¦'¦:-*'•:• "ft*"^*Ä"ft":::":::":::":::":::*':::"::: ï:"*"::r:::'":::":::^:'\"ïV::'?:'>:'':::'ï:''^^^

der Kultur da zurückgeblieben sind, wo alle Bedingungen zur Entwicklung
höherer Kultur gegeben waren, wie in Australien, N.-Amerika, S.-Afrika.
Das ist nur erklärlich durch eine höchst variable geistige Veranlagung
des Menschen. Die Anthropogeographie musste sich darum bis heute
auch damit begnügen, rein kollektiv und deskriptiv' der Wechselwirkung

von Mensch und Umgebung nachzuspüren; eine auf
geographischer Basis beruhende Gesetzmässigkeit im Kulturfortsckritt aber

liess sich nirgends erkennen. Im Hinblick auf diese Inertie vieler Völker,
ihre Lebensweise 'auf eine ganz neue Basis zu stellen, ist nicht
überraschend die oft geniale Anpassung des Menschen und einer Kultur
an die gegebenen Bedingungen. In dieser Hinsicht ist jede Kultur,
auch die niederste, als etwas in ihrer Art Vollkommenes aufzufassen,
denn die äussern Bedingungen und die geistige Veranlagung sind
gegeben, und da der Kampf um die Existenz, besonders auf den niedersten

Kulturstufen ein ausserordentlich harter ist, müssen alle technischen
Hüt'smittel auf die grösste erreichbare Höhe der Vollendung gebracht
sein, soll der Mensch im Kampfe ums Dasein nicht unterliegen. Wird
bei höherer, symbiotischer Kultur die Beschaffung der Existenzmittel
leichter, so sind es andere Faktoren : Becpiemlichkeit, Kampf mit
Seinesgleichen u. a., welche zu einer steten Verbesserung der materiellen
Hilfsmittel drängen. Darum ist jedes Gerät das Ergebnis endlos langer
Versuche und Erfahrungen, und wenn sich, in den relativ sehr kurzen
Zeiträumen, seit denen wir die Naturvölker kennen, eine Verbesserung ihrer
Geräte meistens nicht nachweisen lässt, so kann doch auf Grund von
vergleichenden Studien über eine beständige Verbesserung der Apparatur
ein Zweifel nicht mehr bestehen. Gar zu leicht stellt man sich das

Leben, gerade der parasitischen Völker, als ein sorglos heiteres und
leichtes vor, während es in Wirklichkeit ein allerdings sorgloser, aber
tötlich ernster Kampf um das Dasein ist, ein Dasein, das durch die
beständige Not, den immerwährenden Kampf um Nahrungsbeschaffung
unbarmherzig- und unablässig aufgepeischt wird. Da ist die Jagd kein
fröhlicher Sport, sondern ein Kampf gegen den Hungertod und die
Jagdgeräte sind das Vollkommenste, was der Mensch auf dieser Stufe sich
ersinnen kann und jeder Bogen oder Pfeil sind das Produkt geographischer
Bedingungen und einer bestimmten Kultur. Den Waldnomaden Ceylons
steht passendes Holz und zäher Bast zur Verfügung, während der
Eskimo seinen Bogen aus Treibholzstückchen, aus Knochen und Sehnen

mühselig, aber höchst sinnvoll zusammensetzen muss. Es handelt sich
also bei all diesen Geräten keineswegs um Spielzeuge, sondern um
Werkzeuge, die durch endloses Pröbeln der Idealform möglichst nahe
gebracht worden sind, so dass aus ihrer Ähnlichkeit Dicht unbedingt
auf genetische Verwandtschaft geschlossen werden darf. Auf einer
gegebenen Kulturstufe und bei gegebenem Material gibt es nur eine Ideal-



3&"SC8TK'äTSCOCOuK8C03CK!OCK!8COC^^ 43

form z. B. des Jagens und darum sind so viele Bogen einander ähnlich.
-Je tiefer die Kulturstufe, de.^to einfacher ist das Instrumentarium und
desto geringer sind demgemäss die Variatiousmöglichkeiten : Knüppel
und Stein, die wohl die Urgeräte der Menschheit darstellen, lassen sich

nur in ganz beschränktem Masse, aber in ganz bestimmter Weise formen
und daher finden wir eine auffallende Ähnlichkeit aller frühen
steinzeitlichen Geräte über die ganze Erde, die nicht auf einer genetisch
gleichen Kultur zu beruhen braucht. Erst bei einer gewissen Kultur-
höhe hat das Instrumentarium sich so weit differenziert, dass
verschiedene Typen, je nach geistiger Veranlagung und nach den Erfordernissen

der Umgebung überhaupt entstehen können, die dann für die
einzelnen Kulturen charakteristisch sind. Denn der Kulturfortschritt
beruht auf Arbeitsteilung, der Geräte sowohl als der Individuen und die
Überfülle der Berufe, Kenntnisse und Geräte ist es eben, was die
moderne Kultur unterscheidet von der Kultur der parasitischen Sammler,
wo jedes Individuum die ganze Summe der Kenntnisse, Fertigkeiten und
Geräte seiner Kultur in sich vereinigt. Je tiefer wir daher in der Kultur
hinabsteigen, desto ähnlicher werden sich die Völker, und ihre Geräte haben
zuletzt alle im Knüppel und im Stein ihren Ursprung. So sind die

Elementargedanken Bastians aufzufassen als ein Gemeinbesitz aller
Menschen, ohne den der Mensch nicht Mensch wäre und seine
Völkergedanken sind die sekundären Entwicklungen der Elementargedanken,
-als die Menschheit sich schon auf einer gewissen Kulturhöhe differenziert
hatte. Elementargedanken sind die Säfte, die im Baume der
Menschheit durch Stamm- und Astesteigen, die Völkergedanken sind
-die Blätter und Früchte, die aus den nämlichen Säften auf den
einzelnen Ästen individuell sich entwickeln. Wenn sie sich ähnlich
sind, denn absolut identisch sind sie nie, so ist dies, weü sie dem
-gleichen Saftstrome entspringen. So sehr sich die Völker auch in
Charakter und Fähigkeiten verschieden sind, so sehr sind sie sich ähnlich
in all jenen Eigenschaften, welche der ganzen Menschheit angehören,
eben in jenen Eigenschaften, die den Mensch vom Tiere unterscheiden :

in der Fähigkeit, Erfahrungen anzusammeln, rückblickend Schlüsse

zu ziehen und vorsehend für die Zukunft zu sorgen. Daher ist Erfindung

stets am Werke und eine absolute Monogenese ist theoretisch
undenkbar.

Ich bin in das Gebiet rein ethnologischer Streitfragen gekommen,

denn es ist heute eines der wichtigsten Ziele der Ethnologie, auf
Grund von Ähnlichkeiten in den Kulturen irgend welcher Völker, anthropo-
geographische Schlüsse zu ziehen, ein Versuch, der so lange nicht Erfolg
haben kann, als über die prinzipieUe Frage der Monogenese und Polygenese
nicht Klarheit geschaffen ist. Es ist klar, dass gerade für Probleme des

Kulturaustausches geographische und geologische Tatsachen von grosser



Bedeutung sind, handelt es sich für die Vertreter der Ubertragungs-
theorie unter den Ethnographen oft um nichts weniger als z. B. um
Kulturaustausch zwischen der alten und neuen Welt, wobei die geographische
Möglichkeit eines Verkehres zwischen den beiden Welten in früheren
Erdperioden denn doch von einiger Wichtigkeit sein dürfte. Waren
z. B. die geographischen Bedingungen vor Jahrtausenden so, dass ein
lebhafter Verkehr zwischen O.-Asien und W.-Anierika stattfinden
konnte, als die Meerschiffe notgedrungen noch höchst primitiv gewesen
sein müssen ; sind früher die Meeresströmungen so gewesen, dass eine

Besiedlung der Südsee durch Naturvölker leichter gewesen wäre als
heute; haben klimatische Änderungen grössere Wanderungen ganzer
Rassen auslösen müssen, oder haben leicht passierbare Landbrücken
existiert zwischen heute getrennten Gebieten wie Asien und Australien.
Wenn all dies Fragen sind, die der Geologe eher beantworten soll als
der Geograph, so gibt es doch der Probleme aus der jÜDgeren
Menschheitsgeschichte genug-, zu deren Lösung der Geograph herbeigezogen
werden muss, wie z. B die Verödung des Tarimbeckens, die zweifellos

grosse Wanderungen ausgelöst hat, — überhaupt die geographischen
Ursachen festzustellen, welche grosse Völkerverschiebungen verursacht
haben könnten. Bei der absoluten Abhängigkeit des Menschen, besonders

des Naturmenschen, von den geographischen Bedingungen seines

Wohnortes, ist ein Zusammenarbeiten von Ethnologie, Anthropologie
und Geographie eine Selbstverständlichkeit.

Es wäre daher auch in hohem Grade wünschbar, in einem

ethnographischen Museum diese Abhängigkeit der Kultur von der
Umgebung zum Ausdrucke bringen zu können, allein hiezu felden die
technischen Mittel und Photographien von Landschaften helfen diesem

Mangel kaum ab. Deshalb wird für den wenig unterrichteten Besucher
eine ethnographische Sammlung nie das geschlossene, einheitliche Bild
einer Kultur hervorrufen können wie bei jenem Beschauer, der auf Grund
seines geographischen Wissens erkennen kann, wie jede Kultur mit tausend
feinen und feinsten Fasern in ihrer Heimat wurzelt UDd von deren
geographischen Bedingungen bis in alle Einzelheiten hinein abhängig ist.
Für die Verbreitung ethnographischer Kenntnisse sind wrir Ethnologen
daher von der Tätigkeit des Geographen abhängig, weü er den Grund
legen muss, auf dem das ethnographische Verständnis sich erst aufbauen
kann. Da andererseits das letzte Interesse jeder Wissenschaft sich auf
ihr Verhältnis zum Menschen bezieht, darf auch die Ethnologie die
Aufmerksamkeit des Geographen beanspruchen.

Dieses Verhältnis von Boden und Mensch behandelt Richthofen
von zwei Gesichtspunkten aus, dem der Siedlung und des Verkehrs,
wobei er unter Siedlung im weitesten Sinne die Anpassung des
Mensehen an seine Umgebung versteht.



Unter den Siedlungsformen unterscheidet Richthofen die bodenvage
und die bodenständige Siedlung. Bei der ersteren schweift der Mensch
auf einem grösseren Erdraume frei umher und nimmt nirgends festen
Aufenthalt, wenn er auch zeitweüig wieder an denselben Platz zurückkehrt,

d. h. wenn seine Wanderungen einen gewi-sen Turnus innehalten.
Bei der bodenständigen Siedlung ist der Mensch sesshaft. Gründe für
die b öden vage Siedlung sind einerseits: ..Kargheit der Natur, die

an einer einzelnen Stelle nicht genügenden Lebensunterhalt gewährt.
oder ihn je nach der Jahreszeit nur an verschiedenen Stellen gibt,
andererseits: die ungenügende Kraft des Menschen und die Unlust 'zur
Überwindung der Schwierigkeiten, um durch eigene Arbeit dem Boden
zweckmässigere Produkte zu entlocken".

Bei der bodenständigen Siedlung liefert derselbe WTohnplatz
dem Menschen beständig genügend Produkte, sei es freiwillig, wie das

bei Fischervölkern der Fall ist, sei es, dass der Mensch dem Boden die

Nahrungsstoffe künstlich entlockt.
Die Siedlungsform, hängt also eng von der Wirtschaftsform ab

und in der Tat decken sich die zwei Wirtschaftsformen, die der Ethnologe

unterscheidet, nämlich die parasitische und die symbiotische mit
den vom Geographen abgeleiteten Siedlungsformen. Die parasitische
Wirtschaftsform ist erschöpfend definiert durch Richthofens : Unlust oder

l'nfähig-keit des Menschen, dem Boden die nötigen Nahrungsmittel zu
entlocken; der Mensch kann der Lrngebung daher nur das zu seinem
Unterhalt entnehmen, was sich am Überschuss der Naturprodukte für ihn
vorfindet: Früchte, Knollen, Wurzeln, kleines und grösseres Getier und
nur unter ganz besonders günstigen Umständen bietet dem Parasiten die
Natur so reichlich Nahrung, dass er sesshaft werden kann, wie z. B. die
Fischervölker am untern Jenissei oder N.-W.-anierikanische Indianer-
stämme, die aber als Parasiten doch stets noch an den Flüssen auf- und
abwärts wandern. Auch die Eskimos und Aleuten sind noch nicht ganz
sesshaft geworden.

Wenn die nomadischen Viehzüchter geographisch den bodenvagen

Völkern zuzuzählen sind, gehören sie ethnologisch doch schon zu
den Völkern mit symbiotischer Wirtschaftsform, denn sie üben eine
gewisse Herrschaft über die Natur aus durch ihre Viehzucht, die plan-
mässig den Bestand der Herden vergrössert, gerade wie der Hackbauer,
durch die Bestellung des Feldes den Ertrag der Erde an nutzbaren
Produkten vermehrt. Durch diese vorsorgliche Arbeit ist der symbiotisch
lebende Mensch in viel höherem Masse frei von den Launen des Klimas
und des Bodens als der Parasit, auf den jede LTngunst der Umgebung
direkt einwirken muss, weil er jnicht vorsorgt, wie der Hackbauer und
Ì iehzüchter, die dadurch kurze Perioden der Teuerung leicht überstehen
können; noch unabhängiger von den kleineren Schwankungen hat sich



J^^v\yv.'v/^y^yv.,^:.•v.7.¦v.¦¦.:.•^;.-.y^yx¦•^y^vv.¦•^,v.¦•.;.•^^^

durch die Verteüung der Weltproduktion und die Anlage gewaltiger
Vorräte der moderne Mensch gemacht.

Wenn das Ziel jeder Kultur eine möglichste Unabhängigkeit
des Menschen von äussern Einflüssen ist, so haben wir in dem Mass,
in dem dieses Ziel erreicht wird, ein Mass für die Kulturhöhe und wir
dürfen getrost die parasitischen Völker an den Anfang der kulturellen

Stufenleiter steüen, ihnen folgen die symbiotisch lebenden
Tölker, die nicht nur in der materieüen, sondern auch in der ideeUen

Kultur höher stehen, weü erst eine gewisse Unabhängigkeit von der
beständigen Sorge des Nahrungserwerbes eine Entwicklung ideeüer Kultur
erlaubt. Dass diese Einteüung richtig ist, zeigt ein Überblick über die
Vertreter parasitischer Kultur, die in [ihrer reinsten Form fast alles
Völker sind, die auch anthropologisch zu den tiefstehenden gezählt werden

müssen, und auffallend ist es, dass keine einzige kleinwüchsige Rasse

die symbiotische Wirtschaftsform besitzt : aUe sind Jäger und Sammler,
in Horden die Steppe oder den Urwald durchstreifend, stets auf der
Fährte des Wüdes, mit den einfachsten Jagdgeräten nur aasgerüstet, fa-t
jeden Hausgerätes entbehrend und für nur kurzen Aufenthalt mit
leichten Schutzdächern sich begnügend. Es wären hier zu nennen
die zentralafrikanischen Zwergvölker, die Buschmänner der Kalahari,
die Weddah und ihre Verwandten in den Inseln Indonesiens, die Anda-
manesen, von den grosswüchsigen die Australier, die Tasmanier und die
in die unwirtlichsten Gegenden verdrängten Feuerländer.

Der Kampf um den Nahrungserwerb ist, wie schon erwähnt, zu
hart, als dass viel Energie zu anderer Betätigung frei bliebe, die religiösen
Begriffe sind auf der untersten Stufe animistischer Vorstellungen stehen

geblieben und der drastischte Ausdruck dieses gelingen Kulturbesitzes ist
der geringe Raum, den die gesamte Ergolagie eines solchen Volkes in
einer ethnographischen Sammlung einnimmt: aüein dieser Besitz ist
desto ehrwürdiger, stellt er doch das Ur-Instrunientarium vor, mit dem
der Mensch zuerst in jugendlicher Zuversicht den Kampf mit der
Umwelt aufgenommen hat: die Kultur desjenig-en Menschen, der im Düu-
vium Europa bewohnt hat. LTnd doch bilden die wenigen Geräte nur
den kleineren Teil des Rüstzeuges, das dem Menschen auf jener Stufe
zur Verfügung steht, denn ohne die aufs höchste entwickelte Kenntnis
der Natur, der Pflanzen und der Jagdtiere würde auch die beste Waffe
dem Parasiten wenig nützen, wie ihn beides nicht vor dem Untergange
retten könnte, wäre es nicht mit einer erstaunlichen Anspruchslosigkeit
und Leistungsfähigkeit des Körpers gepaart. Unerträglich wäre ein
Leben unter gleichen Umständen für denjenigen, der die Mühsal und
die Leiden kommender Tage voraussehen könnte, in denen Mangel an
Wild und Fehlen essbarer Pflanzen periodisch das Gespenst des
trostlosesten Darbens erstehen lassen ; aber es ist eben das sorglose Leben in



der Gegenwart aUein, das den Parasiten sein fröhlich armseliges Dasein
lieben und jedes Sammeln von Vorräten verachten lässt. In nichts
vielleicht zeigt es sich deutlicher, dass wir es mit einer Kindheitstufe der
Menschheit zu tun haben. Zahlreiche Zwischenformen leiten von
diesen Parasiten zu den symbiotisch lebenden Völkern über. Bei einigen
australischen Stämmen sehen wir den Anfang zum Pflanzenbau darin,
dass die Schosse verzehrter Pflanzen beim Lagerplatz in die Erde
gesteckt werden, wo man sie nach mehrmonatlicher Wanderung dann
ausgewachsen wieder findet, eine Gewohnheit, aus der im Laufe der
Generationen wohl ein sesshafter Hackbau sich entwickelt haben könnte ;

die Entstehung der Haustiere können wir beim Australier ebenfäUs
erkennen in der Zähmung des Dingo, der oft monatelang einer bestimmten

Horde sich anschliesst, aus der er einen bestimmten Mann als seinen
Herrn anerkennt, den er auf der Jagd unterstützt, dessen Jagdbeute er
teüt: eine Symbiose, bei der beide Teüe ihren Vorteil finden und einen

Anfang des vorsorglichen Denkens darf man vieüeicht in jenen
merkwürdigen Totemzeremonien der Australier sehen, durch welche mit
religiösen Mitteln und durch Analogiezauber eine Vermehrung des Jagd-
wüdes erstrebt wird:

„Da ich ein Kind war,
Nicht wusste wo aus und ein,
Kehrt ich mein verirrtes Auge
Zur Sonne "

Günstige Umstände, d. h. Leichtigkeit des Nahrungserwerbes
durch Fisch- oder Wüdreichtum lassen bei höher organisierten Völkern,
wie es die grosswüchsigen Mongolen und Nordamerikaner sind, auch bei
Parasiten eine gewisse Kulturhöhe entstehen und gerade der nordamerikanische

Jäger zeigt, dass soziale Organisation, Kunst und Gewerbe
auch bei Parasiten bestehen können. Allerdings ist nicht zu vergessen,
dass viele nordamerikanische Prairienomaden vom Europäer aus festen

Ansiedelungen im Oden in die westliche Steppe verdrängt worden sind
und wie ihnen ferner im Pferd ein höchst nützliches Haustier vom
Weissen gebracht worden ist, das die Jagd auf den Bison um vieles
erleichterte und wie auch das massenhafte Vorkommen dieses wichtigen
Jagdtieres die Existenzbedingungen für den Prairie-Indianer denkbar
günstig gestaltete. Das bewirkte eine vöüige Veränderung des Charakters

der Indianer und wenn wir beobachten können, dass der Übergang
vora Nomadismus zur Sesshaftigkeit bei den Primitiven nirgends frei-
wülig sich vollzogen hat, so sehen wir auch, dass die Indianer nur unter
dem Zwange der äussersten Not sich wieder der früheren Sesshaftigkeit
anbequemt haben. Denn es ist ein atavistisch tief begründeter Zug,
jener Drang des Menschen nach dem freien, unbeengten Leben in der
Steppe, jenes Untertauchen in die unbegrenzten Fluten der U/rmenschheit,



dem einzelne Völker stets unterliegen wie z. B. die Zigeuner UDd das auch
aus unserer Kultur einzelne Individuen unwiderstehlich anlockt. Es bedarf
also nicht nur äusserer Kulturmittel, um vom parasitischen Nomadismus
zu symbiotischer Sesshaftigkeit überzugehen, sondern auch eine

Veränderung der seelischen Veranlagung. Es ist das Ergebnis
einer lang andauernden Evolution, bis der Jäger zum Hackbauer wurde
und besonders bei den, von äussenn Zwang nicht beengten Männern
erhält sich die parasitische Neigung viel länger als bei den Frauen,
denen von den Männern die Hauptlast der Pflege der Felder aufgebürdet
wird. Zudem mag die ganze Psyche der Frau die Sesshaftigkeit
vorziehen. Die Frauen müssen also bei aüen Hackbauern fast allein die
Felder besorgen und der Hauptteü der Nahrung wird aus den Feldern

gezogen. Die Männer aber gehen statt dessen auf die Jagd oder den

Fischfang, die beide nun schon mehr vergnüglicher Sport geworden sind,
trotzdem die körperlichen Mühsale dabei kaum geringer sein werden als
bei der Feldarbeit.

Den Genuss der so gewonnenen Fleischnahrung halten die Männer
für ihr selbstverständliches Vorrecht. Hier zeigt sich schon der Anfang
jener Arbeitsteilung, welche die symbiotische Wirtschaftsform erst
ermöglicht und welche die Grundbedingung für jede höhere Kultur ist,
einstweilen nur Arbeitsteilung der Geschlechter, indem die Arbeit,
fast ausschliesslich der Frauen, in den Feldern für die gesamte Menschengruppe

Nahrung schaffen muss, während in den höheren Formen de?
Feldbaues der Acker so vielfältig Frucht bringt, dass die Arbeit einer relativ
wenig zahlreichen Bauernklasse eine grosse Bevölkerungszahl ernähren
kann, die dadurch, von der Arbeit der direkten Nahrungsproduktion frei.
andere kulturelle Leistungen ausführen kann: Gewerbe und Handel.
Aber schon der einfache Hackbau, bei dem allein mit menschlicher
Kraft die Felder bestellt werden, liefert so leicht Nahrung, dass bedeutende

Energien, besonders bei den Männern zu anderer Tätigkeit
verfügbar bleiben und daher tritt uns bei Hackbauern eine gegenüber den
Parasiten erstaunliche Fülle von den verschiedensten Kulturprodukten
entgegen. Die Technik entwickelt sich: Flechterei, Holzschnitzerei,
ja Weberei, auch die Töpferei und eine Architektur entstehen, wie der
Parasit sie nicht kennt, und die religiösen Vorstellungen ver-
dichten sich zur Annahme der verschiedensten Gottheiten, die in allen
nur erdenkbaren Erscheinungsformen in das tägliche Leben eingreifen,
die nicht nur durch allgemeine Analogiezauber beeinflusst, sondern durch
Opfer und einen ausgebildeten Kultus zu versöhnen sind. Die Kenntnis
des Ansammeins von Vorräten führt zu Besitz, der dann zur Erfindung
von Geld in irgend einer Form führt, wodurch die eigene oder die
Arbeitskraft anderer als potentielle Energie aufgestapelt werden kann.
Dadurch entstehen soziale Stände, nicht nur wie bei den Parasiten



Häuptlinge, welche durch persönliche Tüchtigkeit eiue Führerstelle
erlangt haben, sondern erbliche Häuptlingswürde, die z. T. auf Besitz
beruht, z. T. auch einer religiös bevorzugten Stellung ganzer Familien, was
indirekt wohl wieder von grösserem Besitz abhängig ist. Da tritt dann
auch der Krieg auf, der das sonst ziemlich tatenlose Leben der
Männer auszufüüen hat. U/nd wTeü mit dem Hackbau der Mensch an
die Scholle gebunden ist, entsteht der Verkehr oft schon in ganz
geregelten Formen, wodurch die überschüssigen Produkte der einzelnen
Siedlungen ausgetauscht werden und für den Wasserverkehr sind
entwickelte und seetüchtige Boote erfunden worden.

Die Feldbaugeräte sind noch recht einfach, in ganz Ozeanien
z. B. büdet der Grabstock, in seiner Urform nichts anderes als ein
zugespitzter Stab, das einzige Gerät; in Afrika treten daneben Hacken mit
Eisenklingen in verschiedenen Formen auf. Dennoch ist die Technik
des Feldbaus keine geringe, in vielen Inseln der Südsee treffen wir Iri-
gationsanlagen, welche als Meisterwerke einer zielbewusst und geschlossen

arbeitenden Volksgruppe bezeichnet werden dürfen.
Es kann ein Zweifel nicht bestehen, dass der Übergang vom

Parasitismus zur Symbiose einen der wichtigsten Momente in der Kulturentwicklung-

der Menschheit darstellt, ändert er doch die Basis des ganzen
Lebens aufs nachhaltigste und wird er doch nur ermöglicht durch eine

völlige LTmkehr des geistigen Verhaltens. Aus dem Menschen des Augenblicks

musste ein Mensch werden, der an die Zukunft dachte; der natürliche

Trieb, alle Vorräte aufzuzehren, musste zurückgedrängt werden
durch die L'berlegung, dass Saatgut erhalten bleiben müsse; der Ertrag
der Ernte durfte nicht ungepflegt bleiben, .sondern musste durch besondere
Einrichtungen vor dem Verderben geschützt werden. Das bedeutete eine
dem Menschen bis dahin ungewohnte Ausübung der Selbstzucht.

Als eine höhere Form des Hackbaus tritt der Pflugbau auf, der
den Ertrag der Arbeit aufs vielfache gesteigert hat. Wo der Pflugbau
entstanden sei, ist nicht ganz sicher zu entscheiden, leicht ist der Übergang

auch hier auf keinen Fall eingetreten und er hat nicht kleinere
LTnrwälzungeu in der ganzen Lebensführung hervorgerufen als der Übergang

von Parasitismus zum Hackbau.
Das wesentliche am Pflugbau ist die Verwendung anderer als

unmenschlicher Arbeitskräfte. Das bedingt den Besitz eines Zugtieres
und dieses wieder den Besitz eines Haustieres. Haustiere wie Schwein
und Hund kennt schon der Hackbauer, die Tiere werden aber nur ihres
Fleischwertes wegen gehalten und es war sicherlich die Folge einer
lang-en Entwicklung, bis man die Zugkraft der Huftiere auszunützen
verstand. Ferner musste ein Gerät erfunden werden, das vom Tiere
gezogen, den Dienst der Hacke versah: der Pflug; dann mussten Körnerfrüchte

gefunden werden, welche sich zum Pflugbau eignen, weil die



Knollenfrüchte des Hackbaus: Jams und Taro durch den Pflug nicht
gebaut werden können und was vieüeicht die schwierigste Änderung
gewesen ist, die Feldarbeit musste aus 'den Händen der Frau in die des
stärkeren Mannes übergehen, denn der Pflugbau ist überaU Männerarbeit.

All diese Umwälzungen glaubt Ed. Hahn nur durch religiöse
Impulse erklären zu können, das Haustier entstand r.a'îh ihm aus einem
Opfertier, der Pflug, aus dem Wagen, der zuerst eine Gottheit dem Volke
vorfahrte. Hahns Anschauungen haben heute in der Ethnologie festen
Fuss gefasst, es lassen sich aber doch wichtige Einwände dagegen machen.
So sind die primitivsten Pflüge radlos, der Pflug leitet sich also kaum vom
Wagen ab, vielmehr erkennt man deutlich, wie der Pflug nichts anderes
ist als eine vergrösserte Hacke, die nicht in die Erde eingeschlagen,
sondern über den Boden hingezogen wird, und wenn wir uns der
zahlreichen Tiere erinnern, welche die Naturvölker aus Spieltrieb sich

gerne halten, so wird auf diesem Wege die Entstehung des Haustieres
leichter zu erklären sein, als auf dem Umwege der Religion. Dass

religiöse Vorstellungen eng mit dem Pflugbau verbunden sind, braucht bei
der Verbindung der Religion mit allen Lebensäusserungen bei dem
Naturmenschen nicht zu überraschen.

Über den Einfluss des Pflugbaues auf die ganze Kulturentwicklung

kann kurz gesprochen werden, da nun alle jene Erscheinungen,
die schon beim Hackbau erwähnt worden sind', sich im Pflugbau
gewaltig weiter ausgebüdet haben; zudem treten fast alle Völker mit dem

Pflugbau in jene Stufe der Kultur ein, welche aus dem engeren Gebiete
der Ethnologie auszuschalten ist.

Eine Sonderstellung nehmen die Viehzüchter ein. Inder Regel
liefert die Herde nun einen Teil der Nahrung, die pflanzliche Kost muss
in nicht geringem Masse zu der allgemeinen Ernährung beihelfen.
Notwendigerweise Nomaden, aber doch viel unabhängiger von der
täglichen Gunst der Umgebung als die Jagdnomaden, büden die
Viehzüchter mit ihrer Kultur ein Mittelding zwischen der der Jäger und
Hackbauern. Gewerbe und Kunst sind wenig entwickelt, da die Musse
dazu und die Bequemlichkeit des ständigen häuslichen Herdes fehlen.

Wenn wir als wichtigsten Faktor für die Entstehung höherer
Kulturstufen den Menschen und seine geistige Veranlagung bezeichnen
müssen, so haben doch die äussern geographischen Bedingungen den

grössten Einfluss auf die Leichtigkeit, mit welcher die Kulturentwicklung
sich vollziehen kann; sie sind auch z. T. bestimmend für die Richtung,
in welcher die Entwicklung sich bewegt. Die Geographie hat für den

Ethnologen daher die wichtige Aufgabe, die Komponente in ihrer Richtung
und Intensität festzulegen, die durch die geographischen Bedingungen
gegeben ist.



^y^v^y^y^y^y^y^yv.•^;,¦^y^yv.¦^yv,'v.¦^y^y^y^yv.'v.¦y.y.".y¦.;.'v.¦^

Als zweites Verhältnis des Menschen zur Erde wäre der Verkehr
zu behandeln. Fast noch mehr als bei der Siedlung hängt die Form
des Verkehrs von geographischen Bedingungen ab. Anders wird der
Verkehr sich entwickeln im Ufwalde, als in einem inselreicben Archipel
oder als in der Steppe, aber auch da spielt die Kulturhöhe eine wichtige

Rolle, denn wie in der Wirtschaftsform bildet beim Verkehre die
aUeinige Benützung der Menschenkraft die unterste und tiefste Stufe
und erst mit dem Halten von Haustieren werden auch tierische Kräfte
in den Dienst des Verkehrs gestellt. Während der Verkehr mit
Lastträgern in allen Kulturstufen sich findet, wird eine relativ
beschränkte Zahl von Lasttieren verwendet und die Art der Tiere hängt
eng von den geographischen Bedingungen ab, so dass das Verbreitungsgebiet

einiger Lasttiere geographisch eng begrenzt ist. Hund und Pferd
vermochten dem Menschen am weitesten zu folgen.

Sehr früh hat der Mensch das Wasser zum Verkehre benutzt.
Schon der Tasmanier verstand es, einfache Rindenboote für die
Flussschiffahrt zu bauen.

Bezeichnen wir den Treibstamm, als die Urform jeglichen
Wasserfahrzeuges, so war eine Verbesserung, d. h. die Vergrösserung- der Stabilität

des Fahrzeuges auf zwei Wegen möglich: einmal durch Aushöhlen
des Stammes, was zum Einbaum führen musste, oder durch die
Verbreiterung der Basis, was einerseits das Floss, andererseits das Auslegerboot

ergab. Das Floss eignet sich nur für Fluss- und Binnenschiffahrt,
wegen des bedeutenden Reibungswiderstandes, das Auslegerboot, oft
in mächtigen Dimensionen ausgebildet, gehört zu den seetüchtigsten
Fahrzeugen der Naturvölker und auf ihm ist wohl die ganze Besiedlung

der Südsee-lnseln vor sich gegangen. Höhere Technik: ein
Schliessen der Decköffnung, Anbringen eines gewichtigen Kieles u. a.
lassen späterden Airsleger als überflüssig wegfaüen, es entstehen Boot-
formen, die zu den modernen Schiffen überleiten.

Dem Landverkehr mit Zugtieren dienen erst schlittenähnliche
liehe Geräte, bis durch die Erfindung des Rades die gleitende Bewegungin

die roUende übergeführt werden konnte. Das Rad ist eine Erfindung-
des méditerranéen Kulturkreises, wo und wann es aber entstanden ist,
wissen wir im einzelnen heute noch nicht.

Vom Verkehr abhängig ist der Handel, auch da spielen
geographische Faktoren eine grosse RoUe, handelt es sich doch schon in den
frühesten Kulturstufen um einen Handel mit Naturprodukten (färbenden
Mineralien, Süex), die in ihrem Vorkommen an ein g-eographisches
Gebiet gebunden sind. Aber auch Fabrikate sind an geographische Grenzen
gebunden: die Töpferei kommt in Melanesien nicht überall vor, weil
nicht an allen Orten Thon zu finden ist und in weiteren Gebieten
findet ein Austausch derjenigen Fabrikate statt, deren Rohmaterialien



52

nicht überall vorkommen. Wenn es sich bei derartigem Handel erst
rein um Tausch verkehr handelt, entwickelt sich bald der Handel
mittelst einem allgemein gültigen Wertmesser, einem G e 1 d e. Zu Geld
werden entweder Artikel, die leicht massenhaft hergestellt werden können,
z. B. Matten, mit Vorliebe aber Schmuckgegenstäude, die nicht zu
voluminös, fabrikmässig, aber doch nicht ohne Mühe herzustellen sind :

Federschnüre. Perlenschnüre ; nicht zuletzt aber Artikel, die für die Bevölkerung

atoii grösstem Nutzen, erst spärlich, dann aber in Meuge importiert
werden (Salz. Eisen). Es wird der Geograph z. B. durch die Herkunfts-
bestimmung- gewisser Handelswaren den Ethnologen grosse Dienste
leisten können.

Damit wäre unser Überblick über die Berührungspunkte von
E t h n o 1 o g- i e und Geographie abgeschlossen. Es ist klar, dass es sich
hier nnr um Andeutungen handeln konnte, denn es wird kaum eine
einzige Lebensäusserung des Menschen geben, die nicht mehr oder weniger
direkt von seiner geographischen Umgebung beeinflusst würde, denn
Mensch uud Erde sind nicht zu trennen. Wenn für- den Geographen
auch das Studium des Menschen vielleicht erst in zweiter Liuie in
Betracht kommen kann, so wird er doch kaum der Versuchung
widerstehen können, die letzten Konsequenzen ziehend, das Verhältnis des

Menschen zur Erde in den Kreis seiner Betrachtungen einzuscbliessen.
Man darf wohl fordern, da s hierin das letzte Ziel geographischer
Forschung erblickt werde.

Wenn nun für den Geographen das Verhältnis Erde und Mensch

am Ende der Forschung steht, so steht dieses Verhältnis für den
Ethnographen am Anfange aller weiteren Studien, denn darauf erst bauen
sich alle übrigen Lebensäusserungen auf. das Verhältnis von Mensch zu
Mensch uud von Mensch zu den übersinnlichen Gewalten. Ist hier in erster
Linie auch die geistige Veranlagung des Menschen massgebend, so wird
diese im einzelnen doch stark beeinflusst von den geographischen
Faktoren. Denn aus der Erde zieht der Mensch seine Kräfte, in der Erde
wurzelt er und die Erde wird ihm mit ihren Lebenskräften auch ihre
besonderen Eigenschaften zukommen lassen. Aus der Erde stammend,
wird der Mensch fast überaü nach dem Tode wieder der Erde über-

ühergeben uud bei fast allen Völkern ist die Erde das weibliche Prinzip,
dem der Samen in den Schoss gelegt wird, da; die Samen zur Reife

bringt. Dass alle Kräfte des Menschen in der Erde ihren Ursprung
nehmen, haben die Naturvölker geahnt, und hat der Ethnologe klarer
erkennen können und mit Recht spricht man von der „Mutter Erde-1.


	Geographie und Ethnologie

