Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 29 (1919)

Heft: 2

Artikel: Geographie und Ethnologie

Autor: Speiser, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e, R L N RN R SRR
R e e, S SRR

GEOGRAPHIE UND ETHNOLOGIE. vortrac

VON Dr. FELIX SPEISER IN DER VERSAMMLUNG DES VEREINS SCHWEI-
ZERISCHER GEOGRAPHIELEHRER DEN 6. OKTOBER 1918 IN BASEL.

Wenn theoretisch die Aufgabe der Geographie sich auf die
Erforschung der Erdoberfliche beschriinkt, so wird sie hierbei in der
Praxis doch nicht stehen bleiben, sondern versuchen, von den gewonnenen
geographischen Gesichtspunkten aus das Verhiiltnis des Menschen zur
Erdoberfliche zu beleuchten; denn es ist schliesslich das Endziel jeder
Wissenschaft, die praktischen oder philosophischen Erkenntnisse des
Menschen zu vermehren. In der Behandlung der Beziehungen des
Menschen zur Erde darf aber die Geographie sich nicht auf die Ab-
hiangigkeit der sog. Kultur- oder Halbkuiturvolker von den geographi-
schen Bedingungen beschrinken, lediglich vom Standpunkte der modernen
Okonomischen Zustinde aus, sie hat ebenso sehr auch die sog. Natur-
vilker in den Kreis ihrer Betrachtungen zu ziehen, einmal, weil auf
diese die geographischen ZEinflusse viel unmittelbarer wirken, als auf
die Kulturvolker, ferner auch, weil nur aut einer moglichst breiten
Basis die Gesetze der Wechselwirkung zwischen Mensch und Erde
klar erkannt werden konnen.

Wir sprechen von Wechselwirkung, weil es sich nicht um die einseitige
Abhiingigkeit der Kultur von den betreffenden geographischen Beding-
ungen handelt, sondern, weil die Kultur ihrerseits die geographischen
Faktoren andern kann. So wird die Wiuste Zentral-Australiens durch
Irrigation miihlich zu gutem Weidland fir Schafe umgewandelt. Aber
es ist nicht zu bestreiten. dass die Beeinflussung der Erdoberfliche durch
den Menschen erst von einer gewissen Kulturstufe an auftritt. wihrend
auf niederen Kulturstufen der Mensch den geographischen Bedingungen
fast ganz passiv gegeniibersteht, dass also bei den sog. Naturvilkern der
Einfluss der geographischen Bedingungen sich viel intensiver und un-
mittelbarer zeigen muss, als bei dem modernen Menschen. Denn es
ist eben das Wesen der Kultur, sich von den #ussern Einflissen, den
Unbilden der Umgebung stets unabhiingiger zu machen; die Kultur
stellt einen Schutzwall dar gegen die feindlichen Kriifte der Erde; sie
versteht es, durch guten Wirmeschutz, durch Anlage von Vorriten,
durch Verbesserung der Verkehrsmittel, durch systematische Ausniitzung
der vorhandenen Krifte, von kleineren Schwankungen in den #ussern
Bedingungen fast unberithrt zu bleiben. Diese Unempfindlichkeit haben
die Naturviolker nicht. Jeder #ussere Einfluss berihrt sie unvermittelt

Schweiz. Piddagog. Zeitschrift. 1919. 4




S S SRS SRR N B N o e, W
3 8 .:9: :.:. 5 .::.'..-:'. P S T e R T S e P S .-:-m'. S T .-.-: :m \-: .é:..':'}-'.-':’-::’:::a:':'-ﬂ..‘:: S,

und ungeschwiicht, sie leben der Natur viel niher als der Kulturmensch
und tragen daher mit Recht die Bezeichnung: Naturvélker. Es
wird sich also der Einfluss der geographischen Bedingungen bei den
Naturvilkern aufs deutlichste zeigen und da die Ethnologie sich
hauptsiichlich mit den Naturvilkern befasst, ist sie von der Geographie
in hohem Grade abhingig. Denn keine Kultur kann wirklich verstan-
* den werden, ohne eine geniigende Kenntnis der geographischen Bedin--
gungen, in denen sie sich findet, andererseits kann aber auch vom Geo-
oraphen die Wirkung solcher Bedingungen auf eine Menschengruppe
so lange nicht in Rechnung gestellt werden, als er nicht ihre Kultur
kennt. Die namliche Kulturstufe nomadisierenden Jéigertums tritt dem
Ethnologen im Urwald ganz anders entgegen als in der Wuste, der
Einfluss der Umgebung macht sich bemerkbar bis in alle Einzelheiten
der religiosen Vorstellungen, der Geograph aber wird beobachten, dass die-
klimatischen Bedingungen des gleichen Landes ganz. anders auf den Vieh-
ziichter wirken, als auf den Bauern oder auf den modernen Industrie-
menschen. Diese vielgestaltice Wechselwirkung von Mensch und Erde
ist denn auch schon in den #ltesten Zeiten erkannt worden, und die
iltesten Reisebeschreibungen haben nicht nur geographische, sondern
auch ethnographische Beobachtungen gebracht, in der richtigen Erkennt-
nis, dass fiir eine erschopfende Schilderung eines Landes beide unent-
behrlich seien. Es ist also auch heute eine selbstverstindliche Ansicht,
dass jede Kultur von den geographischen Bedingungen ihres Gebietes
abhingig sei, ja, man glaubte zu einer Zeit sogar, in den geographischen
Bedingungen die einzige Ursache fur die Unterschiede in der Kultur der
Menschheit finden zu miissen. Die fir den Menschen unginstigen Ver-
hiltnisse der Kalahari sollten allein verantwortlich sein fur die parasi-
tische Lebensweise des Buschmannes, das krifticende und rauhe Klima
Mitteleuropas sollte in der weissen Rasse jene Energie entwickelt haben,
durch welche der Europider zur derzeitigen Herrenrasse der Welt ge-
worden ist, eine Anschauung, bei der man eine verschiedene Veranlagung-
der einzelnen Rassen allerdings ganz ausser Acht gelassen hat. Heute
noch wird der Charakter einer Gegend und der ihrer Bewohner vielfach
in Parallele gesetzt. Man fuhrt den Vergleich durch bis in die gering-
sten Einzelheiten, wobei allerdings die geographische Schilderung die
ethnographische an Richtigkeit meist weit tbertrifft, denn den Charakter
einer Landschaft zu erkennen, ist wesentlich leichter, als in den Charak-
ter eines Volkes einzudringen. Derartige [Versuche enden leicht als
oberflichliche Spielerei und es bleibt kunftiger Forschung vorbe-
halten, zu ergrinden, ob der Gebirgsbewohner z. B. wirklich so viel
frohlicher und farbenfreudiger, energischer und tuchtiger ist, als der Be-
- wohner des Flachlandes oder des nebligen Nordens, und wenn dem so
wiire, ob dies von der fréhlichen Vielgestaltigkeit der Berggipfel oder



3:4252 T

der monotonen Horizontalen des Meeres oder der Ebene abzuleiten sei.
Man wird sich in der Wissenschaft einstweilen besser noch auf die Unter-
suchung der zweifellos vorhandenen materiellen Wechselwirkung be-
schrinken und vielleicht ist auch die Rasse nicht ganz von der geo-
graphischen Bedingung unabh‘mglo' ‘Was man auch schon fur Rassenein-
teilungen der Menschheit aufgestellt hat, so ist doch Blumenbachs System,
nach dem jeder Kontinent seine eigene Rasse besitzt oder entwickelt
hat, dasjenige, das dem natiirlichen Empfinden am meisten entspricht
und der geographischen Verbreitung der Rassen am klarsten Rechnung
trigt: der Kaukasier, der Weisse, als Bewohner Europas, der Mongole
als der Asiens, der f&thiopier als Afrikaner, der Amerikaner als die
Rasse Amerikas, der Malaye als Sammelname fiir den Menschen der
Sudsee. Rassenverschiebungen, von denen Blumenbach noch nichts
wissen konnte, haben dieses Schema allerdings getribt, und die neuere
anthropologische Forschung lisst eine Verwandtschaft des Amerikaners
mit dem Mongolen nicht als unmdglich erscheinen; den Australier hat
man schon als anthropologisch nahe verwandt mit den Wedda-artigen
Volkern S.-Asiens hingestellt, und die Pygmien der Andamanen als
Verwandte des Buschmannes und der zentralafrikanischen Pygmien.
Es gibt Stimmen, die die absolute Konstanz der Rasse uberhaupt leugnen,
die meinen, dass im Laufe vieler Generationen eine Rasse sich in frem-
dem Gebiete umformen miisse, zu der dem betreffenden Gebiete entspre-
chenden Menschenform, oder dass sie als Rasse in fremder Erde zu
Grunde gehen miisse. Es ist indes z. B. fraglich, ob der Neger in N.-
Amerika nicht allméihlich ausstirbt und die spezielle Varietit, zu welcher
der Europder in Amerika und Australien sich entwickelt hat, ist allge-
mein bekannt. Absolut konstant scheint ‘die Rasse nur dann zu bleiben,
wenn sie ihren Wohnort nicht verindert. Wire der Amerikaner z. B.
mit dem Mongolen verwandt, so wire er als nichts anderes denn als
amerikanische Varietit des Mongolen aufzufassen. Man beginnt also
heute, an der absoluten Konstanz der Rasse zu zweifeln, und es liegt
nahe, etwaige Verinderungen der Rassen, die Entwicklung lokaler Va-
rianten von einer Anderung der geographischen Bedingungen abhingigo
zu machen. Die Vertreter der monogenetischen Entstehung des
Menschen glauben, dass die Menschheit in ihrem Werdestadium plasti-
scher gewesen sei als heute, dass sie sich leichter den geographischen
Bedingungen angepasst habe und dass sie erst nach Vollendung der An-
passung sich zu den heutigen sog. Dauertypen ausgebildet habe. Es
ist aber die Frage, ob wir es heute mit Dauertypen zu tun haben oder
ob diese Dauertypen sich nicht doch in anderer Umgebung wieder #n-
dern konnen. Eine gewisse Abhéingigkeit der Rasse von den geographi-
schen Bedingungen ist also, wenn nicht sicher zu behaupten, doch stark
in Frage zu ziehen. Es liegt daher sehr nahe, auch nach der Abhiingig-



40 3o AR AT R

keit der Kultur von den geographischen Bedingungen zu suchen: wie
man annahm, dass die unwirtliche Kalahari nur eine Kultur beherber-
gen konne, die derjenigen des Buschmannes entspricht, so war man ver-
sucht, zu behaupten., dass an den Kiisten des arktischen Meeres eine
andere als die Kultur der Eskimo undenkbar sei und dass in der wenig
freigebigen Natur Australiens eine andere als die australische Sammel-
kultur sich nicht hitte entwickeln kinnen. Allein, wo {frither nur der
Australier durch Sammeln und Jagen ein entbehrungsreiches Leben fri-
sten konnte, hat heute der Europder Viehzucht und Ackerbau mit Erfolg
eingetihrt; in Ceylon wohnen der scheue jagende Weddah und der
ackerbauende kultivierte Singhalese unter den gleichen geographischen
Bedingungen nebeneinander; wo frither der nordamerikanische neolitische
Jiager die spirlich besiedelte Ebene durchstreifte, ist heute der Sitz einer
aufs hdchste entwickelten modernen Industrie. Das zeigt uns eine auf-
fallende Unabbiéngigkeit der Kultur von geographischen Faktoren inso-
fern, als Kulturhohe viel weniger von diesen Faktoren abhéngt, als von
der geistigen Veranlagung der Bewohnnr einer gegebenen Gegend,
so zwar, dass die hohere Kultur da dem Boden einen reichen Ertrag ab-
zuzwingen versteht, wo die niedere Kultur nur mithseliz dem Boden das
Allernotwendigste abringen kann.

Es tritt hier das tiefste Wesen der Kultur klar zu Tage, dass
sie nicht passiv nur aufnimmt, was sich an Nutzbarem bietet, sondern
dass sie aktiv die produzierenden Krifte der Erde zu reicherem Ertrage
steigern kann, wodurch andererseits wieder im Menschen Krifte frei
werden, die zu neuer kultureller Arbeit verwendet werden kénnen. Daher
kann hohere Kultur da gedeihen, wo tiefere zu Grunde gehen muss, die
Besiedlung der wildarmen Siidsee-Inseln z. B. ist nur durch ein Hack-
bau treibendes Volk méglich gewesen, da sammelnde Jiger, wie die
Australier, dort niemals ihr Leben hétten fristen konnen.

Zweifellos ist es daher, dass durch die Entwicklung der Kul-
tur das Gebiet der Okumene sich ganz hedeutend vergrissert hat und
dass es sich noch weiter vergriossern wird und von der Hohe der heutigen
Kultur aus lasst sich statt der Frage: wie wirken geographische Faktoren
auf unsere Kultur ein, die vielleicht interessantere Frage stellen: wie
reagieren gegebene geographische Bedingungen auf die moderne Kultur?

Allein diese Frage ist vom Ethnologen nicht mehr zuheantwor-
ten. Er beschiftigt sich vor allem mit jenen Kulturen, aus denen die
moderne Kultur sich erst entwickelt hat und fiir diese niederen
Kulturen sind die geographischen Faktoren allerdings in hohem
Masse bedingend, weil Kulturhéhe nichts anderes ist als das Mass, in
dem der Mensch sich von #ussern Einflussen unabhéngig machen konnte.
Aber das ist stets zu bedenken, dass die geographischen Faktoren nicht
‘allein die Kultur bedingen, sondern ebensosehr die geistige Veranlagung



e '? w-'” l'"fu’l' f "'!'v
A A A S R R R R SR EREEEE

der betreffenden Bevilkerung, die heute zwar noch als ein Impondera-
bile jeder Einreihung in Gesetz und Regeln Widerstand leistet. Was
die Ursachen sind, die ein Volk wihrend Jahrtausenden auf der gleichen
Stufe der Kultur hielten, wihrend andere Volker sich in der gleichen
Zeit aus der Kultur des zugeschlagenen Steines zur modernen Kultur
emporgerungen haben, ist uns noch ganz unbekannt. Durch die geo-
graphischen Bedingungen allein kann das nicht erklirt werden. Denn
der Maori z. B. zeigt sich in seiner Heimat zur Ubernahme der europiii-
schen Kultur durchaus fihig und hat doch noch vor zwei Generationen
der wildesten Anthropophagie gefréhnt. Die Seminolen in Florida haben
sich, durch die Weissen angeregt, zu ansehnlicher Kulturhohe emporge-
schwungen, wihrend andere Stimme gleicher Rasse ihrer neolitisch no-
madischen Kultur stetsfort treun geblieben sind, und welch plétzliche
Wandlung in der Kultur Japans in den letzten Jahrzehnten vor sich
gegangen, ist allbekannt. Da kann die Befruchtung durch europiische
Kultur allein nicht die Ursache sein, weil die meisten Volker auf solche
Befruchtung gar nicht reagiert haben.- Zur Beantwortung derartiger
Fragen ist die Wissenschaft heute noch kaum fihig, eine Einteilung der
Menschheit in gross- und kleinhirnige Rassen, von denen nur die ersteren
iber das Stadium des Naturvolkes emporkommen koénnen, ist unzulang-
lich, weil lange nicht alle grosshirnigen Rassen sich gleich weit ent-
wickelt haben. Wir ftreffen hier eben stets wieder den heute noch
ganz unbekannten Faktor an, den wir als die geistige Veranlagung
bezeichnen wollen und den wir in keine Formel einsetzen kdnnen, so

lange wir die Gesetze, denen er unterliegt, nicht erkannt haben. So-

lange lasst sich auch nicht feststellen, welchen Einfluss die geographi-
schen Bedingungen auf die Kulturstufe und Kulturentwicklung ausiiben.

Gewissegeographische Grundlagen miissen fur gewisse Kultur-
formen allerdings als Vorbedingung gegeben sein: ein bestimmtes Klima
fur den Hackbau, ein anderes fiur die Viehzucht, aber dicse Bedingungen
schaffen nur zum Teil die betreffende Kultur; der andere Faktor ist die
geistige Veranlagung und vielleicht ist dieser der wichtigere und
ein Volk sucht sich automatisch denjenigen Wohnort aus, wo sich ihm
die gunstigsten geographischen Bedingungen bieten. Die sog. Primi-
tiven Volker haben es auch unter den giinstigsten finssern Bedingungen
nicht ither die Stufe der parasitischen Wirtschaftsform heraus gebracht.
Hackbauer werden sich meist in Walgebieten finden, Viehzichter
in der Steppe und Hackbauern kinnen, in die Steppe gedrangt, zu Vieh-
ziuchtern werden. Der Hackbauer wird in der Steppe zu Grunde gehen und
der Viehzuchter kann im Urwald kein Viehziichter bleiben. Dassind notwen-
dige Anpassungen, dieaber nicht beweisen, dass die Kultur einfach eine Funk-
tion der geographischen Bedingungen sei, weil dieser Theorie ‘der absoluten
Anpassung die Tatsache widerspricht, dass die Bewohner weiter Erdriume in



S e T T e e T S e A A T
4 2 o .:5:: ot :E:: SR .:E". T S e P VT T, T S A S T, S e S e T

der Kultur da zuriickgeblieben sind, wo alle Bedingungen zur Entwicklung
hoherer Kultur gegeben waren, wie in Australien, N.-Amerika, S.-Afrika.
Das ist nur erklirlich durch eine hochst variable geistize Veranlagung
des Menschen. Die Anthropogeographie musste sich darum bis heute
auch damit begniigen, rein kollektiv und deskriptiv der Wechselwir-
kung von Mensch und Umgebung nachzuspiiren; eine auf geogra-
phischer Basis beruhende Gesetzmissigkeit im Kulturfortschritt aber
liess sich nirgends erkennen. Im Hinblick auf diese Inertie vieler Volker,
ihre Lebensweise auf eine ganz neue Basis zu stellen, ist nicht uber-
raschend die oft geniale Anpassung des Menschen und einer Kultur
an die gegebenen Bedingungen. In dieser Hinsicht ist jede Kultur,
auch die niederste, als etwas in ihrer Art Vollkommenes aufzufassen,
denn die #ussern Bedingungen und die geistige Veranlagung sind ge-
geben, und da der Kampf um die Existenz, besonders auf den nieder-
sten Kulturstufen ein ausserordentlich harter ist, mussen alle technischen
Hilfsmittel auf die grosste erreichbare Hohe der Vollendung -gebracht
sein, soll der Mensch im Kampfe ums Dasein nicht unterliegen. Wird
bei hoherer, symbiotischer Kultur die Beschaffung der Existenzmittel
leichter, so sind es andere Faktoren: Bequemlichkeit, Kampt mit Seines-
gleichen u. a., welche zu einer steten Verbesserung der materiellen Hilfs-
mittel dringen. Darum ist jedes Gerit das Ergebnis endlos langer Ver-
suche und Erfahrungen, und wenn sich, in den relativ sehr kurzen Zeit-
raumen, seit denen wir die Naturvilker kennen, eine Verbesserung ihrer
Geriite meistens nicht nachweisen lisst, so kann doch auf Grund von
vergleichenden Studien iber eine bestindige Verbesserung der Apparatur
ein Zweitel nicht mehr bestehen. Gar zu leicht stellt man sich das
Leben, gerade der parasitischen Voélker, als ein sorglos heiteres und
leichtes vor, wihrend es in Wirklichkeit ein allerdings sorgloser, aber
totlich ernster Kampf um das Dasein ist, ein Dasein, das durch die be-
stindige Notf, den immerwihrenden Kampf um Nahrungsbeschaffung
unbarmherzig und unabliissig aufgepeischt wird. Da ist die Jagd kein
frohlicher Sport, sondern ein Kampf gegen den Hungertod und die Jagd-
geriite sind das Vollkommenste, was der Mensch auf dieser Stufe sich
ersinnen kann und jeder Bogen oder Pfeil sind das Produkt geographischer
Bedingungen und einer bestimmten Kultur. Den Waldnomaden Ceylons
steht passendes Holz und ziéher Bast zur Verfiigung, wihrend der
¥skimo seinen Bogen aus Treibholzstiickchen, aus Knochen und Sehnen
muhselig, aber hichst sinnvoll zusammensetzen muss. Es handelt sich
also bei all diesen Geriten keineswegs um Spielzeuge, sondern um
Werkzeuge, die durch endloses Priobeln der Idealform méglichst nahe
gebracht worden sind, so dass aus ihrer Ahnlichkeit nicht unbedingt
auf genetische Verwandtschaft geschlossen werden darf. Auf einer ge-
gebenen Kulturstufe und bei gegebenem Material gibt es nur eine Ideal-



T AR S S, T T R T T e e At B T 43
R R A R A A A A R A R

form z. B. des Jagens und darum sind so viele Bogen einander éhnlich.
Je tiefer die Kulturstufe, desto einfacher ist das Instrumentarium und
-desto geringer sind demgemiss die Variationsmoglichkeiten: Kniippel
und Stein, die wohl die Urgeriite der Menschheit darstellen, lassen sich
nur in ganz beschrinktem Masse, aber in ganz bestimmter Weise formen
und daher finden wir eine auffallende Ahnlichkeit aller frithen stein-
zeitlichen Geriite tiber die ganze Erde, die nicht auf einer genetisch
gleichen Kultur zu beruhen braucht. Erst bei einer gewissen Kultur-
hohe hat das Instrumentarium sich so weit differenziert, dass wver-
schiedene Typen, je nach geistiger Veranlagung und nach den Erforder-
nissen der Umgebung uberhaupt entstehen konnen, die dann fiir die ein-
zelnen Kulturen charakteristisch sind. Denn der Kulturfortschritt be-
ruht auf Arbeitsteilung, der Geriite sowohl als der Individuen und die
Uberfiille der Berufe, Kenntnisse und Geriite ist es eben, was die meo-
-derne Kultur unterscheidet von der Kultur der parasitischen Sammler,
wo jedes Individuum die ganze Summe der Kenntnisse, Fertigkeiten und
-Gerite seiner Kultur in sich vereinigt. Je tiefer wir daher in der Kultur
hinabsteigen, desto dhnlicher werden sich die Volker, und ihre Gerite haben
-zuletzt alle im Kniippel und im Stein ihren Ursprung. So sind die
FElementargedanken Bastians aufzufassen als ein Gemeinbesitz aller
Menschen, ohne den der Mensch nicht Mensch wiére und seine Volker-
vedanken sind die sekundiren Entwicklungen der Elementargedanken,
-als die Menschheit sich schon auf einer gewissen Kulturhohe differenziert
hatte. Elementargedanken sind die Sifte, die im Baume der
Menschheit durch Stamm- und Astesteigen, die Volkergedanken sind
.die Blitter und Friichte, die aus den namlichen Siiften auf den ein-
zelnen Asten individuell sich entwickeln. Wenn sie sich #hnlich
sind, denn absolut identisch sind- sie nie, so ist dies, weil sie dem
-gleichen Saftstrome entspringen. So sehr sich die Vélker auch in Cha-
rakter und Fiahigkeiten verschieden sind, so sehr sind sie sich #hnlich
in all jenen Eigenschaften, welche der ganzen Menschheit angehoren,
-eben in jenen Eigenschaften, die den Mensch vom Tiere unterscheiden:
in der Fahigkeit, Erfahrungen anzusammeln, rickblickend Schliisse
zu zichen und vorsehend fiir die Zukunft zu sorgen. Daher ist Erfin-
-dung stets am Werke und eine absolute Monogenese ist theoretisch
undenkbar.

Ich bin in das Gebiet rein ethnologischer Streitfragen gekom-
men, denn es ist heute eines der wichtigsten Ziele der Ethnologie, auf
Grund von Ahnlichkeiten in den Kulturen irgend welcher Vilker, anthropo-
geographische Schliisse zu ziehen, ein Versuch, der so lange nicht Erfolg
haben kann, als @iber die prinzipielle Frage der Monogenese und Polygenese
nicht Klarheit geschaffen ist. Es ist klar, dass gerade fiir Probleme des
Kulturaustausches geographische und geologische Tatsachen von grosser



44

LEREEEREEY

Bedeutung sind, handelt es sich fiir die Vertreter der Ubertragungs-
theorie unter den Ethnographen oft um nichts weniger als z. B. um Kul-
turaustausch zwischen der alten und neuen Welt, wobei die geographische
Moglichkeit eines Verkehres zwischen den beiden Welten in fritheren
Erdperioden denn doch von einiger Wichtigkeit sein durfte. Waren
z. B. die geographischen Bedingungen vor Jahrtausenden so, dass ein
lebhafter Verkebr zwischen O.-Asien und W.-Amerika stattfinden
konnte, als die Meerschiffe notgedrungen noch héchst primitiv gewesen
sein miissen; sind friher die Meeresstromungen so gewesen, dass eine
Besiedlung der Sidsee durch Naturvolker leichter gewesen wire als
heute; haben klimatische Anderungen grissere Wanderungen ganzer
Rassen auslésen miissen, oder haben leicht passierbare Landbricken
existiert zwischen heute getrennten Gebieten wie Asien und Australien.
Wenn all dies Fragen sind, die der Geologe eher beantworten soll als
der Geograph, so gibt es doch der Probleme aus der jungeren Mensch-
heitsgeschichte genug, zu deren Ldsung der Geograph herbeigezogen
werden muss, wie z. B die Verédung des Tarimbeckens, die zweifellos.
ogrosse Wanderungen ausgeldst hat, — iberhaupt die geographischen
Ursachen festzustellen, welche grosse Vilkerverschiebungen verursacht
haben kionnten. Bei der absoluten Abhéangigkeit des Menschen, beson-
ders des Naturmenschen, von den geographischen Bedingungen seines
Wohnortes, ist ein Zusammenarbeiten von Ethnologie, Anthropologie
und Geographie eine Selbstversténdlichkeit.

Es wire daher anch in hohem Grade winschbar, in einem ethno-
oraphischen Museum diese Abhingigkeit der Kultur von der
Umgebung zum Ausdrucke bringen zu konnen, allein hiezu fehlen die
téchnischen Mittel und Photographien von Landschaften helfen diesem
Mangel kaum ab. Deshalb wird fur den wenig unterrichteten Besucher
eine ethnographische Sammlung nie das geschlossene, einheitliche Bild
einer Kultur hervorrufen kinnen wie bei jenem Beschauer, der auf Grund
seines geographischen Wissens erkennen kann, wie jede Kultur mit tausend
feinen und feinsten Fasern in ihrer Heimat wurzelt und von deren geo-
ographischen Bedingungen bis in alle Einzelheiten hinein abhingig ist.
Fir die Verbreitung ethnographischer Kenntnisse sind wir Ethnologen
daher von der Titigkeit des Geographen abhingig, weil er den Grund
legen muss, auf dem das ethnographische Verstindnis sich erst aufbauen
kann. Da andererseits das letzte Interesse jeder Wissenschaft sich auf
ihr Verhéltnis zum Menschen bezieht, darf auch die Ethnologie die Auf-
merksamkeit des Geographen beanspruchen.

Dieses Verhilltnis von Boden und Mensch behandelt Richthofen
von zwei Gesichtspunkten aus, dem der Siedlung und des Verkehrs,
wobei er unter Siedlung im weitesten Sinne die Anpassung des Men-
schen an seine Umgebung versteht.



Unter den Siedlungsformen unterscheidet Richthofen die bodenvage
und die bodenstindige Siedlung. Bei der ersteren schweift der Mensch
auf einem grisseren Erdraume frei umher und nimmt nirgends festen
Aufenthalt, wenn er auch zeitweiliz wieder an denselben Platz zuriick-
kehrt, d. h. wenn seine Wanderungen einen gewi-sen Turnus innehalten.
Bei der bodenstiindigen Siedlung ist der Mensch sesshaft. Grinde fur
die bodenvage Siedlung sind einerseits: ,Kargheit der Natur, die
an einer einzelnen Stelle nicht geniigenden Lebensunterhalt gewihrt,
oder ihn je nach der Jahreszeit nur an verschiedenen Stellen gibft,
andererseits: die ungeniigende Kraft des Menschen und die Unlust !zur
Uberwindung der Schwierigkeiten, um durch eigene Arbeit dem Boden
zweckmiissigere Produkte zu entlocken®.

Bei der bodenstindigen Siedlung liefert derselbe Wohnplatz
dem Menschen bestindig gentigend Produkte, sei es freiwillig, wie das
bei Fischervolkern der Fall ist, sei es, dass der Mensch dem Boden die
Nahrungsstoffe kiinstlich entlockt.

Die Siedlungsform hingt also eng von der Wirtschaftsform ab
und in der Tat decken sich die zwei Wirtschaftsformen, die der Ethno-
loge unterscheidet, nimlich die parasitische und die symbiotische mit
den vom Geographen abgeleiteten Siedlungsformen. Die parasitische
Wirtschaftsform ist erschopfend definiert durch Richthofens: Unlust oder
Unfahigkeit des Menschen, dem Boden die nétigen Nahrungsmittel zu
entlocken; der Mensch kann der Umgebung daher nur das zu seinem
Unterhalt entnehmen, was sich am Uberschuss der Naturprodukte fur ihn
vorfindet: Friichte, Knollen, Wurzeln, kleines und grosseres Getier und
nur unter ganz besonders giinstigen Umstdnden bietet dem Parasiten die
Natur so reichlich Nahrung, dass er sesshaft werden kann, wie z. B. die
Fischerviolker am untern Jenissei oder N.-W.-amerikanische Indianer-
stimme, die aber als Parasiten doch stets noch an den Flissen auf- und
abwarts wandern. Auch die Eskimos und Aleuten sind noch nicht ganz
sesshaft geworden.

Wenn die nomadischen Viehzuchter geographisch den boden-
vagen Vilkern zuzuzihlen sind, gehoren sie ethnologisch doch schon zu
den Volkern mit symbiotischer Wirtschaftsform, denn sie iiben eine ge-
wisse Herrschaft uber die Natur aus durch ihre Viehzucht, die plan-
missig den Bestand der Herden vergrossert, gerade wie der Hackbauer,
durch die Bestellung des Feldes den Ertrag der Erde an nutzbaren Pro-
dukten vermehrt. Durch diese vorsorgliche Arbeit ist der symbiotisch
lebende Mensch in viel hoherem Masse frei von den Launen des Klimas
und des Bodens als der Parasit, auf den jede Ungunst der Umgebuny
direkt einwirken muss, weil er jnicht vorsorgt, wie der Hackbauer und
Viehziichter, die dadurch kurze Perioden der Teuerung leicht tiberstehen
konnen; noch unabhiingiger von den kleineren Schwankungen hat sich



R G R A o e i
F I g o R A S R R R S |

durch die Verteilung der Weltproduktion und die Anlage gewaltiger
Vorrite der moderne Mensch gemacht.

Wenn das Ziel jeder Kultur eine mdoglichste Unabhingigkeit
des Menschen von #ussern Einflissen ist, so haben wir in dem Mass,
in dem dieses Ziel erreicht wird, ein Mass far die Kulturh6éhe und wir
diurfen getrost die parasitischen Vélker an den Anfang der kultu-
rellen Stufenleiter stellen, ihnen folgen die symbiotisch lebenden
Volker, die nicht nur in der materiellen, sondern auch in der ideellen
Kultur hoher stehen, weil erst eine gewisse Unabhiingigkeit von der
bestiindigen Sorge des Nahrungserwerbes eine Entwicklung ideeller Kultur
erlaubt. Dass diese Einteilung richtig ist, zeigt ein Uberblick uber die
Vertreter parasitischer Kultur, die in [ihrer reinsten Form fast alles
Volker sind, die auch anthropologisch zu den tiefstehenden gezihlt wer-
den miissen, und auffallend ist es, dass keine einzige kleinwiichsige Rasse
die symbiotische Wirtschaftsform besitzt: alle sind Jiger und Sammler,
in Horden die Steppe oder den Urwald durchstreifend, stets auf der
Fihrte des Wildes, mit den einfachsten Jagdgeriten nur ausgeristet, fa-t
jeden Hausgerites entbehrend und fiir nur kurzen Aufenthalt mit
leichten Schutzdichern sich begniigend. Es wiren hier zu nennen
die zentralafrikanischen Zwergvilker, die Buschmiinner der Kalahari,
die Weddah und ihre Verwandten in den Inseln Indonesiens, die Anda-
manesen, von den grosswiichsigen die Australier, die Tasmanier und die
in die unwirtlichsten Gegenden verdringten Feuerlinder.

Der Kampf um den Nahrungserwerb ist, wie schon erwihnt, zu
hart, als dass viel Energie zu anderer Betitigung frei bliebe, die religidsen
Begriffe sind auf der untersten Stufe animistischer Vorstellungen stehen
geblieben und der drastischte Ausdruck dieses geringen Kulturbesitzes ist
der geringe Raum, den die gesamte Ergolagie eines solchen Volkes in
einer ethnographischen Sammlung einnimmt: allein dieser Besitz ist
desto ehrwurdiger, stellt er doch das Ur-Instrumentarium vor, mit dem
der Mensch zuerst in jugendlicher Zuversicht den Kampf mit der Um-
welt aufgenommen hat: die Kultur desjenigen Menschen, der im Dilu-
vium Europa bewohnt hat. Und doch bilden die wenigen Gerite nur
den kleineren Teil des Riistzeuges, das dem Menschen auf jener Stufe
zur Verfiigung steht, denn ohne die aufs héchste entwickelte Kenntnis
der Natur, der Pflanzen und der Jagdtiere wiirde auch die beste Waffe
dem Parasiten wenig nutzen, wie ihn beides nicht vor dem Untergange
retten konnte, wire es nicht mit einer erstaunlichen Anspruchslosigkeit
und Leistungsfihigkeit des Korpers gepaart. Unertriiglich wiire ein
Leben unter gleichen Umstinden fir denjenigen, der die Miihsal und
die Leiden kommender Tage voraussehen konnte, in denen Mangel an
‘Wild und Fehlen essbarer Pflanzen periodisch das Gespenst des trost-
losesten Darbens erstehen lassen; aber es ist eben das sorglose Leben in



=
S e e e ’
S R T Ty rey 4]

L S R R

der Gegenwart allein, das den Parasiten sein fréhlich armseliges Dasein
lieben und jedes Sammeln von Vorriiten verachten lisst. In nichts viel-
leicht zeigt es sich deutlicher, dass wir es mit einer Kindheitstufe der
Menschheit zu tun haben. Zahlreiche Zwischenformen leiten von
diesen Parasiten zu den symbiotisch lebenden Vélkern iiber. Bei einigen
australischen Stimmen sehen wir den Anfang zum Pflanzenbau darin,
dass die Schosse verzehrter Pflanzen beim Lagerplatz in die Erde ge-
steckt werden, wo man sie nach mehrmonatlicher Wanderung dann
ausgewachsen wieder findet, eine Gewohnheit, aus der im Laufe der
Generationen wohl ein sesshafter Hackbau sich entwickelt haben kénnte;
die Entstehung der Haustiere konnen wir beim Australier ebenfalls er-
kennen in der Zihmung des Dingo, der oft monatelang einer bestimm-
ten Horde sich anschliesst, aus der er einen bestimmten Mann als seinen
Herrn anerkennt, den er auf der Jagd unterstutzt, dessen Jagdbeute er
teilt: eine Symbiose, bei der beide Teile ihren Vorteil finden und einen
Anfang des vorsorglichen Denkens darf man vielleicht in jenen merk-
wirdigen Totemzeremonien der Australier sehen, durch welche mit reli-
gidsen Mitteln und durch Analogiezauber eine Vermehrung des Jagd-
wildes erstrebt wird:
,Da ich ein Kind war,
Nicht wusste wo aus und ein,

Kehrt ich mein verirrtes Auge
Zur Sonne ... ... =

Guanstige Umstinde, d. h. Leichtigkeit des Nahrungserwerbes
durch Fisch- oder Wildreichtum lassen bei hoher organisierten Volkern,
wie es die grosswichsigen Mongolen und Nordamerikaner sind, auch bei
Parasiten eine gewisse Kulturhohe entstehen und gerade der nordameri-
kanische Jager zeigt, dass soziale Organisation, Kunst und Gewerbe
auch bei Parasiten bestehen kionnen. Allerdings ist nicht zu vergessen,
dass viele nordamerikanische Prairienomaden vom FEuropiier aus festen
Ansiedlungen im Osten in die westliche Steppe verdringt worden sind
und wie ihnen ferner im Pferd ein hochst nutzliches Haustier vom
‘Weissen gebracht worden ist, das die Jagd auf den Bison um vieles er-
leichterte und wie auch ‘das massenhafte Vorkommen dieses wichtigen
Jagdtieres die Existenzbedingungen fir den Prairie-Indianer denkbar
giinstig gestaltete. Das bewirkte eine villige Verinderung des Charak-
ters der Indianer und wenn wir beobachten kinnen, dass der Ubergang
vom Nomadismus zur Sesshaftigkeit bei den Primitiven nirgends frei-
willig sich vollzogen hat, so sehen wir auch, dass die Indianer nur unter
dem Zwange der @ussersten Not sich wieder der friheren Sesshaftigkeit
anbequemt haben. Denn es ist ein atavistisch tief begrindeter Zug,
jener Drang des Menschen nach dem freien, unbeengten Leben in der
Steppe, jenes Untertauchen in die unbegrenzten Fluten der Urmenschheit,



. BTSSR A ey
o o Al
R EEEEEEEE

s
SRR R

dem einzelne Volker stets unterliegen wie z. B. die Zigeuner und das auch
aus unserer Kultur einzelne Individuen unwiderstehlich anlockt. Es bedarf
also nicht nur Ausserer Kulturmittel, um vom parasitischen Nomadismus
zu symbiotischer Sesshaftigkeit iiberzugehen, sondern auch eine Ver-
anderung der seelischen Veranlagung. Es ist das Ergebnis
einer lang andauernden Evolution, bis der Jiger zum Hackbauer wurde
und besonders bei den, von #usserm Zwang nicht beengten Minnern
erhilt sich die parasitische Neigung viel linger als bei den Frauen,
denen von den Mannern die Hauptlast der Pflege der Felder aufoebirdet
wird. Zudem mag die ganze Psyche der Frau die Sesshaftigkeit vor-
ziehen. Die Frauen miissen also bei allen Hackbauern fast allein die
Felder besorgen und der Hauptteil der Nahrung wird aus den Feldern
gezogen. Die Méanner aber gehen statt dessen auf die Jagd oder den
Fischfang, die beide nun schon mehr vergniiglicher Sport geworden sind,
trotzdem die korperlichen Mihsale dabei kaum geringer sein werden als
bei der Feldarbeit. :

Den Genuss der so gewonnenen Fleischnahrung halten die Ménner
fur ihr selbstverztindliches Vorrecht. Hier zeigt sich schon der Anfang
jener Arbeitsteilung, welche die symbiotische Wirtschaftsform erst er-
moglicht und welche die Grundbedingung fir jede hohere Kultur ist, einst-
weilen nur Arbeitsteilung der Geschlechter, indem die Arbeit,
fast ausschliesslich der Frauen, in den Feldern fur die gesamte Menschen-
egruppe Nahrung schaffen muss, withrend in den hiheren Formen dez Feld-
baues der Acker so vielfiltig Frucht bringt, dass die Arbeit einer relativ
wenig zahlreichen Bauernklasse eine grosse Bevolkerungszahl ernéhren
kann, die dadurch, von der Arbeit der direkten Nahrungsproduktion frei,
andere kulturelle Leistungen ausfithren kann: Gewerbe und Handel.
Aber schon der einfache Hackbau, bei dem allein mit mensehlicher
Kraft die Felder bestellt werden, liefert so leicht Nahrung, dass bedeu-
tende Energien, besonders bei den Ménnern zu anderer Titigkeit ver-
fagbar bleiben und daher tritt uns bei Hackbauern eine gegeniiber den
Parasiten erstaunliche Fille von den verschiedensten Kulturprodukten
entgegen. Die Technik entwickelt sich: Flechterei, Holzschnitzerei,
ja Weberei, auch die Tépferei und eine Architektur entstehen, wie der
Parasit sie nicht kennt, und die religidosen Vorstellungen ver-
dichten sich zur Annahme der verschiedensten Gottheiten, die in allen
nur erdenkbaren Erscheinungsformen in das tégliche Leben eingreifen,
die nicht nur durch allgemeine Analogiezauber beeinflusst, sondern durch
Opfer und einen ausgebildeten Kultus zu verséhnen sind. Die Kenntnis
des Ansammelns von Vorréiten fihrt zu Besitz, der dann zur Erfindung
von Geld in irgend einer Form fithrt, wodurch die eigene oder die Ar-
beitskraft anderer als potentielle Energie aufgestapelt werden kann. Da-
durch entstehen soziale Stande, nicht nor wie bei den Parasiten



Hiuptlinge, welche durch personliche Tuchtigkeit eine Fihrerstelle er-
langt haben, sondern erbliche Hiuptlingswirde, die z. T. auf Besitz be-
ruht, z. T. auch einer religiés bevorzugten Stellung ganzer Familien, was
indirekt wohl wieder von grosserem Besitz abhingig ist. Da tritt dann
auch der Krieg wauf, der das sonst ziemlich tatenlose Leben der
Minner auszufilllen hat. Und weil mit dem Hackbau der Mensch an
die Scholle gebunden ist, entsteht der Verkehr oft schon in ganz ge-
regelten Formen, wodurch die tberschus:icen Produkte der einzelnen
Siedlungen ausgetauscht werden und fiir den Wasserverkehr sind ent-
wickelte und seetiichtige Boote erfunden worden.

Die Feldbaugerite sind noch recht einfach, in ganz Ozeanien
z. B. bildet der Grabstock, in seiner Urform nichts anderes als ein zu-
gespitzter Stab, das einzige Gerit; in Afrika treten daneben Hacken mit
Eisenklingen in verschiedenen Formen auf. Dennoch ist die Technik
des Feldbaus keine geringe, in vielen Inseln der Sidsee treffen wir Iri-
gationsanlagen, welche als Meisterwerke einer zielbewusst und geschlos-
sen arbeitenden Volksgruppe bezeichnet werden dirfen.

Es kann ein Zweifel nicht bestehen, dass der Ubergang vom Para-
sitismus zur Symbiose einen der wichtigsten Momente in der Kulturent-
wicklung der Menschheit darstellt, indert er doch die Basis des ganzen
Lebens aufs nachhaltigste und wird er doch nur ermdoglicht durch eine
viollige Umkehr des geistigen Verhaltens. Aus dem Menschen des Augen-
blicks musste ein Mensch werden, der an die Zukunft dachte; der natur-
liche Trieb, alle Vorrite aufzuzehren, musste zuriickgedringt werden
durch die Uberlegung, dass Saatgut erhalten bleiben musse; der Ertrag
der Ernte durfte nicht ungepflegt bleiben, sondern musste durch be-ondere
Einrichtungen vor dem Verderben geschiitzt werden. Das bedeutete eine
dem Menschen bis dahin ungewohnte Ausitbung der Selbstzucht.

Als eine hohere Form des Hackbaus tritt der Pflugbau auf, der
den Ertrag der Arbeit aufs vielfache gesteigert hat. Wo der Pflugbau
entstanden sei, ist nicht ganz sicher zu entscheiden, leicht ist der Uber-
gang auch hier auf keinen Fall eingetreten und er hat nicht kleinere
Umwilzungen in der ganzen Lebensfithrung hervorgerufen als der Uber-
gang von Parasitismus zum Hackbau.

Das wesentliche am Pflugbau ist die Verwendung anderer als nur
menschlicher Arbeitskriifte. Das bedingt den Besitz eines Zugtieres
und dieses wieder den Besitz eines Haustieres. Haustiere wie Schwein
und Hund kennt schon der Hackbauer, die Tiere werden aber nur ihres
Fleischwertes. wegen gehalten und es war sicherlich die Folge einer
langen Entwicklung, bis man die Zugkraft der Huftiere auszunutzen ver-
stand. Ferner musste ein Geriit erfunden werden, das vom Tiere ge-
- zogen, den Dienst der Hacke versah: der Pflug; dann mussten Korner-
friichte gefunden werden, welche sich zum Pflughau eignen, weil die



L T T e e S e 8 T R L T T T ”._-_-.{,m.
5 O S T A T S S ST S .3..-2'..'::. AT, S, S T R, R I SR, SR R S SR SRS, }..-:‘.-'-'..‘:'..‘:'.é'.-.'..-:‘. SR e S 5, - .55‘-:-'3':

Knollenfriichte des Hackbaus: Jams und Taro durch den Pflug nicht ge-
baut werden kinnen und was vielleicht die schwierigste Anderung ge-
wesen ist, die Feldarbeit musste aus 'den Hinden der Frau in die des
starkeren Mannes ibergehen, denn der Pflugbau ist iiberall Méanner-
arbeit.

All diese Umwilzungen glaubt Ed. Hahn nur dureh religitse Im-
pulse erkliren zu konnen, das Haustier entstand nach ihm aus einem
Opfertier, der Pflug, aus dem Wagen, der zuerst eine Gottheit dem Volke
vorfithrte. Hahns Anschauungen haben heute in der Ethnologie festen
Fuss gefasst, es lassen sich aber doch wichtige Einwinde dagegen machen.
So sind die primitivsten Pfliige radlos, der Pflug leitet sich also kaum vom
‘Wagen ab, vielmehr erkennt man deutlich, wie der Pflug nichts anderes
ist als eine vergrosserte Hacke, die nicht in die Erde eingeschlagen,
sondern uber den Boden hingezogen wird, und wenn wir uns der
zahlreichen Tiere erinnern, welche die Naturviolker aus Spieltrieb sich
gerne halten, so wird auf diesem Wege die Entstehung des Haustieres
leichter zu erkliren sein, als auf dem Umwege der Religion. Dass re-
ligiose Vorstellungen eng mit dem Pflugbau verbunden sind, braucht bei
der Verbindung der Religion mit allen Lebensiusserungen bei dem Natur-
menschen nicht zu uberraschen.

Uber den Einfluss des Pflugbaues auf die ganze Kulturent-
wicklung kann kurz gesprochen werden, da nun alle jene Erscheinungen,
die schon beim Hackbau erwiihnt worden sind, sich im Pflugbau ge-
waltie weiter ausgebildet haben; zudem treten fast alle Vilker mit dem
Pflugbau in jene Stufe der Kultur ein, welche aus dem engeren Gebiete
der Ethnologie auszuschalten ist.

Eine Sonderstellung nehmen die Viehzuchter ein. Inder Regel
liefert die Herde nun einen Teil der Nahrung, die pflanzliche Kost muss
in nicht geringem Masse zu der allgemeinen Ernahrung beihelfen.
Notwendigerweise Nomaden, aber doch viel unabhingiger von der tig-
lichen Gunst der Umgebung als die Jagdnomaden, bilden die Vieh-
zichter mit ihrer Kultur ein Mittelding zwischen der der Jiger und
Hackbauern. Gewerbe und Kunst sind wenig entwickelt, da die Musse
dazu und die Bequemlichkeit des stindigen hiuslichen Herdes fehlen.

Wenn wir als wichtigsten Faktor fir die Entstehung hoherer
Kulturstufen den Menschen und seine geistige Veranlagung bezeichnen
miissen, so haben doch die #dussern geographischen Bedingungen den
grossten Einfluss auf die Leichtigkeit, mit welcher die Kulturentwicklung
sich vollziehen kann; sie sind auch z. T. bestimmend fir die Richtung,
in welcher die Entwicklung sich bewegt. Die Geographie hat fir den
Ethnologen daher die wichtige Aufgabe, die Komponente in ihrer Richtung
und Intensitit festzulegen, die durch die geographischen Bedingungen
gegeben ist.

-



T S e S B L L L
T R e S e e e

Als zweites Verhiltnis des Menschen zur Erde wiire der Verkehr
zu behandeln. Fast noch mehr als bei der Siedlung héngt die Form
des Verkehrs von geographischen Bedingungen ab. Anders wird der
Verkehr sich entwickeln im Urwalde, als in einem inselreichen Archipe}
oder als in der Steppe, aber auch da spielt die Kulturhohe eine wich-
tige Rolle, denn wie in der Wirtschaftsform bildet beim Verkehre die
alleinice Beniitzung der Menschenkraft die unterste und tiefste Stufe
und erst mit dem Halten von Haustieren werden auch tierische Kriifte
in den Dienst des Verkehrs gestellt. Wiahrend der Verkehr mit Last-
trigern in allen Kulturstufen sich findet, wird eine relativ be-
schrankte Zahl von L.asttieren verwendet und die Art der Tiere hingt
eng von den geographischen Bedingungen ab, so dass das Verbreitungs-
ogebiet einiger Lasttiere geographisch eng begrenzt ist. Hund und Pferd
vermochten dem Menschen am weitesten zu folgen.

Sehr frih hat der Mensch das Wasser zum Verkehre benutzt.
Schon der Tasmanier verstand es, einfache Rindenboote fur die Fluss-
schiffahrt zu bauen.

Bezeichnen wir den Treibstamm als die Urform jeglichen Wasser-
fahrzeuges, so war eine Verbesserung, d. h. die Vergrosserung der Stabi-
litat des Fahrzeuges auf zwei Wegen moglich: einmal durch Aushéhlen
des Stammes, was zum Einbaum fithren musste, oder durch die Ver-
breiterung der Basis, was einerseits das Floss, andererseits das Ausleger-
boot ergab. Das Floss eignet sich nur fur Fluss- und Binnenschiffahrt,
wegen des bedeutenden Reibungswiderstandes, das Auslegerboot, oft
in michtigen Dimensionen ausgebildet, gehért zu den seetiichtigsten
Fahrzeugen der Naturvolker und auf ihm ist wohl die ganze Besied-
lung der Sidsee-Inseln vor sich gegangen. Hohere Technik: ein
Schliessen der Deckéffnung, Anbringen eines gewichtigen Kieles u. a.
lassen spater den Ausleger als uberflissig wegfallen, es entstehen Boot-
formen. die zu den modernen Schiffen uberleiten.

Dem Landverkehr mit Zugtieren dienen erst schlitten dhnliche
liche Gerite, bis durch die Erfindung des Rades die gleitende Bewegung
in die rollende iibergefithrt werden konnte. Das Rad ist eine Erfindung
des mediterraneen Kulturkreises, wo und wann es aber entstanden ist,
wissen wir im einzelnen heute noch nicht.

Vom Verkehr abhéngig ist der Handel, auch da spielen geogra-
phische Faktoren eine grosse Rolle, handelt es sich doch schon in den
frihesten Kulturstufen um einen Handel mit Naturprodukten (firbenden
Mineralien, Silex), die in ihrem Vorkommen an ein geographisches Ge-
biet gebunden sind. Aber auch Fabrikate sind an geographische Grenzen
gebunden: die Toépferei kommt in Melanesien nicht iberall vor, weil
nicht an allen Orten Thon zu finden ist und in weiteren Gebieten
findet ein Austausch derjenigen Fabrikate statt, deren Rohmaterialien



nicht tberall vorkommen. Wenn es sich bei derartigem Handel erst
rein um Tauschverkehr handelt, entwickelt sich bald der Handel
mittelst einem allgemein giiltigen Wertmesser, einem Gelde. Zu Geld
werden entweder Artikel, die leicht massenhaft hergestellt werden kimnen,
z. B. Matten, mit Vorliebe aber Schmuckgegenstinde, die nicht zu volu-
minds, fabrikmissig, aber doch nicht ohne Mihe herzustellen sind: Feder-
schniire, Perlenschniire; nicht zuletzt aber Artikel, die tur die Bevoilke-
rung von grisstem Nutzen, erst spirlich, dann aber in Menge importiert
werden (Salz, Eisen). Es wird der Geograph z. B. durch die Herkunfts-
bestimmung gewisser Handelswaren den Ethnologen grosse Dienste
leisten konnen.

Damit wiire unser Uberblick iber die Berithrungspunkte von
Ethnologie und Geographie abgeschlossen. Es ist klar, dass es sich
hier nnr um Andeutungen handeln konnte, denn es wird kaum eine ein-
zige Lebensiusserung des Menschen geben, die nicht mehr oder weniger
direkt von seiner geographischen Umgebung beeinflusst wiirde, denn
Mensch und Erde sind nicht zu trennen. Wenn fur den Geographen
auch das Studium des Menschen vielleicht erst in zweiter Linie in Be-
tracht kommen kann, so wird er doch kaum der Versuchung wider-
stehen kimnen, die letzten Konsequenzen ziehend, das Verhiltnis des
Menschen zur Erde in den Kreis seiner Betrachtungen einzuschliessen.
Man darf wohl fordern, da s hierin das letzte Ziel geographischer
Forschung erblickt werde.

‘Wenn nun fur den Geographen das Verhilltnis Erde und Mensch
am Ende der Forschung steht, so steht dieses Verhiltnis fiir den Ethno-
graphen am Anfange aller weiteren Studien, denn daraui erst bauen
sich alle tibrigen Lebensiiusserungen auf, das Verhiltnis von Mensch zu
Mensch und von Mensch zu den tbersinnlichen Gewalten. Ist hier in erster
Linie auch die geistice Veranlagung des Menschen massgebend, so wird
diese im einzelnen doch stark beeinflusst von den geographischen Fak-
toren. Denn aus der Erde zieht der Mensch seine Krifte, in der Erde
wurzelt er und die Erde wird ihm mit ihren Lebenskriiften auch ihre
besonderen Eigenschaften zukommen lassen. Aus der Erde stammend,
wird der Mensch fast aberall nach dem Tode wieder der Erde uber-
tthergeben und bei fast allen Volkern ist die Erde das weibliche Prinzip,
dem der Samen in den Schoss gelegt wird, da; die Samen zur Reife
bringt. Dass alle Krifte des Menschen in der Erde ihren Ursprung
nehmen, haben die Na‘urvolker geahnt, und hat der Ethnologe klarer
erkennen konnen und mit Recht spricht man von der ,Mutter Erde®.




	Geographie und Ethnologie

