
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 23 (1913)

Heft: 2

Artikel: Bildende Kunst in der Volksschule

Autor: Klinke, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Bildende Kunst in der Volksschule.
Von Dr. W. Klinke, Zürich.

Seit etwa einem Jahrzehnt ist das Problem der künstlerischen
Erziehung in den Vordergrund des pädagogischen Interesses gerückt.
Diese Bewegung hat ihren tiefern Grund zweifellos darin, dass man
allgemein wieder mehr dem emotionellen Bedürfnis des Menschen
gerecht zu werden sucht. Durch eine ausgedehnte Kunstpflege will
man allen Menschen einen unerschöpflichen Born edelster und reinster
Freuden erschhessen und ein Gegengewicht schaffen gegen das
nüchterne Drängen und Treiben des Alltagslebens, eine Ausspannung
gegen praktische und ernste Betätigung. Die weitesten Kreise des

Volkes gedenkt man für die Kunst empfänglich zu machen, sie soll
zum Gemeingut aUer werden und nicht mehr wie bisher nur den
obern Zehntausend zugute kommen. Es ist wohl überflüssig, hier
über die Bedeutung der Kunst viel Worte zu verlieren: Dass wahre,
echte Kunst eine sittliche Macht birgt, die unbeabsichtigt ethische
Werte schafft, dass sie zu innerer Einkehr führt und
unaufdringlich die Lebensauffassung und Lebensführung beeinflusst,
dass sie das Gemüt läutert und die beste Waffe gegen das Rohe
und Gemeine ist, und etwas Versöhnendes in die Schwere des

menschlichen Daseins bringt, wird längst allgemein anerkannt und
gewürdigt.

Da aber alle Kulturströmungen ihre Wellen auch auf das Gebiet
der Schule werfen, so ist es nicht zu verwundern, dass man bestrebt
ist, die Stätten der Jugendbildung auch diesen Zwecken dienstbar zu
machen, und schon in der Volksschule, wo die überwiegende Mehrzahl

des Volkes ihre letzte Bildung holt, den Grund für die Befähigung
zum Kunstgenuss zu legen. Diese Bewegung rief einer neuen Art
pädagogischer Versammlungen, der Kunsterziehungstage, die im
letzten Jahrzehnt dreimal, nämlich 1901 in Dresden, 1903 in Weimar
und 1905 in Hamburg stattgefunden haben. Seither hat die Bewegung
an Boden gewonnen, obgleich ihr von Anfang an viele Gegner
erstanden sind. Aber immer noch herrscht ein Wirrwarr von Meinungen
über diese Frage, in dem man sich kaum zurecht findet. Dabei zeigt
sich auf der einen Seite ein Überschätzen, auf der andern ein
Unterschätzen der Bedeutung der Kunst für die Erziehung. Es handelt
sich deshalb vor allem darum, das Brauchbare und Erstrebenswerte
in gesunde Bahnen zu lenken, aber auch alle zu weit gehenden
Forderungen abzulehnen.



87

Gewiss ist die ästhetische Erziehung neben andern ein wichtiges
Mittel für die Charakterbildung. Es ist aber eine arge Übertreibung,
wenn heute gewisse Kunstfanatiker und Kunstschwärmer verlangen,
dass aUe Erziehungsmassnahmen vom Gesichtspunkte der ästhetischen
Bildung aus gewertet werden sollen, und dass die ästhetische Bildung
erst dem Menschen einen persönlichen Wert verleihe. Das Sittliche
hat die Priorität vor dem Ästhetischen. Gewiss ist die Empfänglichkeit

für Kunst als eine wertvolle Zugabe zu betrachten: der Wert
der Persönlichkeit beruht aber doch auf anderen Faktoren. Deswegen
sind aber die Bestrebungen, dem menschlichen Leben durch
Erweckung des Interesses für Kunst einen neuen wertvollen Inhalt,
einen idealen Gewinn zuzuführen, nicht zu unterschätzen. Aber bei
der künstlerischen Erziehung darf der praktische Nutzen, d. h. eine

Veredlung und Läuterung des Gemüts gar nicht direkt gesucht werden ;

dieser Effekt wird mittelbar herbeigeführt. Erfreuen wollen wir durch
die Kunst in erster Linie und für einen Genuss höherer Art Empfänglichkeit

pflanzen.
Für die Kunsterziehung kommen natürlich alle Gebiete der

Kunst in Betracht, die bildenden Künste, die Poesie und die Musik.
Wenn bei der Frage der künstlerischen Erziehung der bildenden Kunst,
namentlich der Malerei besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird,
und sie gegenwärtig im Mittelpunkte des Interesses für die ästhetische
Erziehung der Jugend steht, so beruht das wohl auf der Überzeugung,
dass gerade in dieser Richtung bisher herzlich wenig getan worden
ist im Verhältnis zur Poesie und Musik, die sich seit langem einer
bevorzugten Stellung unter den Mitteln der Erziehung erfreuen.

Was ist eigentlich unter künstlerischer Erziehung zu verstehen
Die künstlerische Erziehung des Kindes bezweckt Erziehung zur
ästhetischen Genussfähigkeit, zur Freude am Schönen. In jedem
normalen Menschen schlummern Keime des Kunstsinns, künstlerische
Gefühle; diese zu wecken und zu pflegen, ohne deshalb die andern
integrierenden Erziehungsziele aus dem Auge zu verlieren, ist das

Wesen der künstlerischen Erziehung. Man ist weit entfernt, Künstler
oder Kunstkenner heranbilden zu wollen ; es handelt sich einfach darum,
die Jugend in bescheidenem Masse für den Genuss von
Kunstwerken empfänglich zu machen oder darauf vorzubereiten, so dass

sie sich später, wenn sie die Schule verlassen hat, nach künstlerischer
Befriedigung sehnt. Deswegen soll aber nicht ein neuer Lehrgegenstand

in die Schule eingeführt werden — die Lehrpläne der Volksschule

sind ohnehin überladen genug — die künstlerische Erziehung



88

ist mehr aufzufassen als ein neues Prinzip, das dahin geht, den ganzen
Unterricht, jedes Fach, soweit es seme Eigenart zulässt, so zu
gestalten, dass es auch der Erziehung in der angedeuteten Richtung
dient. Von diesem Standpunkte aus verdienen diese Bestrebungen
ernste Beachtung und wohlwollende Förderung. Noch ist man sich
aber nicht darüber klar, wie das geschehen könne; man sprach bisher
wohl viel über das Ziel, nicht aber über den einzuschlagenden Weg
und die Möglichkeit, das Ziel zu erreichen.

Das Thema „Kunst und Schule" war auch Verhandlungsgegenstand

am Schweizerischen Lehrertag iu Zürich im Jahre 1903. Keiner
der Referenten ist aber der Frage näher getreten, ob Kinder der
Volksschule überhaupt fähig sind, künstlerische Bilder zu geniessen;
man scheint dies mancherorts ohne weiteres vorauszusetzen. Noch
heute sind aber die Meinungen hierüber sehr geteilt, und es ist äusserst
schwer, den genauen Nachweis zu erbringen, dass bei der Betrachtung
von Kunstwerken ästhetische Gefühle im Kinde aufleben. Dies ist
aber das Hauptproblem der ganzen Bewegung, ohne dessen Lösung
gar nicht daran gedacht werden kann, Vorschläge zu machen, ob und
auf welche Weise die Volksschule in den Dienst der künstlerischen
Erziehung treten kann. Bei den Schülern der Volksschule kommen
aber immer noch ganz erheblic Alhetersunterschiede in Betracht,
wodurch die Frage äusserst kompliziert wird.

Es ist also unumgänglich nötig, vorerst zu prüfen, ob das Kind
in ästhetischer Hinsieht schon genussfähig sei. Dies kann von
theoretischem und praktischem Gesichtspunkte aus geschehen. Die theoretische

Prüfung besteht darin zu untersuchen, wrorin der Eindruck des

Schönen eigentlich besteht. Dies ist uns heute um so eher möglich,
als die Ästhetik den spekulativen Boden verlassen hat und sich nicht
mehr damit begnügt, das Schöne vom Standpunkte allgemeiner
Ideen und Begriffe aus zu betrachten. Ihre Hauptaufgabe ist nun
ein Aufsuchen der Gründe und Gesetze des Gefallens und Missfallens,
d. h. also eine psychologische Analyse des ästhetischen Eindrucks.

Der Eindruck des Schönen ist ein psychisches Erlebnis, also etwas
rein Subjektives: das Schöne ist gleichsam in uns; es existiert nicht
an und für sich. Damit aber dieser psychische Vorgang sich in uns
abspielt, ist ein Objekt nötig, das unsere Sinne in bestimmter Weise

erregt. Das ästhetische Objekt als solches bietet dem Beschauer
durch seine Form, Farbe usw. eine Summe von Sinneseindrücken dar,
die man insgesamt als primären oder direkten Eindruck bezeichnet.
Dieser ist im allgemeinen infolge der Gleichartigkeit der psycho-



S9

physischen Organisation bei allen Menschen derselbe. Wenn aber
der ästhetische Eindruck, wie zumeist angenommen wird, von diesem
Faktor allein abhängig wäre, dann müsste das ästhetische L'rteil
Allgemeingültigkeit haben, d. h. wir würden alle dasselbe als schön
oder nicht schön bezeichnen. Tatsächlich zeigt sich aber eine grosse
Verschiedenheit des ästhetischen L^rteils. Der Geschmack der
verschiedenen Menschen. Völker und Zeiten weicht sehr von einander ab;
deshalb sagten die Alten : Über den Geschmack lässt sich nicht streiten.
Streiten lässt sich zwar, wie wir alle Tage erleben können, darüber
ganz wohl; eine andere Frage aber ist, ob es massgebende Gesichtspunkte.

Gesetze gebe, nach denen sich der Streit entscheiden liesse.
Wenn also trotz der gleichartigen Wirkung des direkten Faktors

das ästhetische Urteil kein allgemein gültiges ist, so ist klar, dass zu
der Summe der sinnlichen Eindrücke noch etwas hinzukommen muss,
das nicht im Objekt, sondern im Subjekt, im Beschauer zu suchen ist.
So ist es auch wirklich, und hier liegt die Hauptursache der
Verschiedenartigkeit der ästhetischen Beurteilung und des Geschmackes.
Nehmen wir einen bestimmten Fall, das bekannte Gemälde von
Jules Girardet: La déroute de Cholet (1793). Auf holperigem Feldweg
rast ein Karren mit Flüchtigen daher; der Fuhrmann treibt durch
Peitschenhiebe die Pferde zur wildesten Jagd an; über Verwundete
und Tote jagt ein aufgelöstes Heer vom heftigen Feuer des Feindes
verfolgt. Angst, Schrecken, Wut. Verzweiflung Hegt auf allen
Gesichtern. Das alles vermag uns aber das Bild nicht direkt zu sagen,
wir legen das vielmehr selbst hinein, und je besser der Beschauer
die Situation zu deuten, sich einzufühlen vermag, um so intensiver

wird das Kunstwerk auf ihn wirken. Wir sehen eben überhaupt
infolge unserer gesamten Erfahrung oft mehr in ein Objekt hinein,
als es uns unmittelbar bietet. Der direkte Faktor bringt diese

Erinnerungs- oder assoziativen Momente zur Auslösung.
Diese bereichern den sinnlichen Eindruck und verschmelzen so

innig mit ihm, dass sich der naive Beschauer der beiden ganz
verschiedenen Komponenten gar nicht bewusst wird. Dass der
assoziative Faktor eine wesentliche Rolle beim Kunstgenuss spielt, dessen

ist sich auch der Künstler bewTusst; um diese Momente auszulösen,

gibt er seinen Bildern einen Titel. Bei historischen Bildern ist dieser

geradezu unentbehrlich. In dem Gemälde von Arthur Kampf:
Einsegnung der FreiwUligen 1813, oder von Karl Bantzer „Abendmahl

in einer hessischen Dorfkirche" u. a. ist es namentlich der Titel,
der die assoziativen Faktoren auslöst und dadurch den ästhetischen

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1913. 7



00

Eindruck wesentlich erhöht. Doch fehlt auch bei Stimmungslandschaften

die Bezeichnung nicht, weil dadurch die Reproduktion von
Gefühlen leichter ermöglicht wird. Der assoziative Faktor vermag
unter Umständen den Charakter des direkten Faktors sehr zu ändern.
So wäre der Anblick einer grauen verwitterten Burgruine, die von
einem hohen Felsen herunterschaut, kaum wohlgefällig, wenn
dadurch nicht im Beschauer die lustbetonten romantischen Vorstellungen
des alten Rittertums geweckt würden; denn eben auf die Gefühle,
die mit den Erinnerungselementen assoziiert sind und mit ihnen
reproduziert werden, kommt es an. ob die wohlgefällige Wirkung des

direkten Eindruckes gestört oder erhöht wird.
Als ästhetische Momente kommen aber jeweilen nur die

Vorstellungen und Gefühle in Betracht, die sich unmittelbar an den
direkten Eindruck anschHessen und mit ihm verschmelzen; nicht aber

Vorstellungsreihen. die erst durch weitere Reflexion reproduziert
werden, und die die Aufmerksamkeit vom Kunstwerk ablenken,
also die Kontemplation stören. Ein Kunstwerk geniessen, heisst
also nichts anderes, als sich mit Hilfe assoziativer Faktoren einfühlen,
und der Kunstgenuss ist somit abhängig vom gesamten geistigen
Niveau des Beschauers und seiner Fähigkeit zur Reproduktion von
Gefühlen. Da sich der assoziative Faktor erst im Laufe der Jahre und
nach Massgabe der gesamten Lebenserfahrung ausbildet, so macht
der Kunstgenuss verschiedene Entwicklungsstufen durch. Der reife,
gebildete Mensch wird eine bessere, höhere Kunstauffassung haben,
als der noch unentwickelte oder auf geistig niedriger Stufe stehende.

Allein, es ist grundfalsch zu glauben, dass ein Bild allen Beschauern,
und wenn es auch alles Gebildete wären, gleichviel sage. Wer die
weihevolle Stille des dunkeln Waldes noch nie empfunden hat, auf
den wird das „Schweigen im Walde" keinen besonders tiefen
Eindruck machen. Einem Stadtbewohner, der auch seine Jugend
zwischen hohen, grauen Häusermauern zugebracht hat und einem
Menschen, der auf eine in einem freundhchen Dörfchen verbrachte
glückliche Kindheit zurückschauen kann, wird das äusserst schHcht
und einfach gehaltene Bild von Walter Strich: Mein Dorf, ganz
verschiedenes sagen. Für den letztern ist dieses Kunstwerk gleichsam

ein Summationszentrum der Gefühle. Zahlreiche gefühlsbetonte
Reminiszenzen, die sich in ihren einzelnen Komponenten gar nicht
bemerkbar machen, sondern nur in Form eines Totalgefühls bewusst
werden, verschmelzen mit dem direkten Eindruck und steigern den
ästhetischen Genuss. Sehr treffend bemerkt Gors in einem kleinen



ìli

Aufsatz „Von der Freude am Sehen" : „Der ästhetische Genuss
besteht darin, dass man einmal bloss zu schauen hat, ohne etwas
Besonderes zu denken, dass die eigene Existenz für ein paar Sekunden
einmal ganz auf die Augen zusammenschrumpft, dass die Gedanken
einmal stille stehen, ohne dass man dabei das Gefühl der Langweile,
der Leere hat. Dazu ist aber nötig, dass man sich vergisst, man kann
sich aber nicht vergessen, wenn man auf dem Bilde erst suchen muss,
was man jetzt ansehen soll, wenn man seine Gefühle belauschen oder
sich auf historische Geschehnisse besinnen soll." Der ästhetische
Genuss ist nicht von einer Tätigkeit des Verstandes begleitet; das

was aus uns selbst in das Bild gleichsam hinüberfliesst, geschieht
ohne unsern Willen, ohne unser Zutun, wir wissen gar nichts davon,
und wenn es uns bewusst wird, dann wird der ästhetische Genuss

gestört. „Der Mensch, der einen wirklich künstlerischen Eindruck
empfängt, hat das Gefühl, dass er das, was ihm die Kunst enthüUt,
bereits kannte, aber ausserstande war, den Ausdruck dafür zu
finden." (Mittenzwey.)

Die Höhe des Kunstgenusses hängt also zum grossen Teil davon
ab, was der Beschauer dem Kunstwerk entgegenbringen kann.
Zum ästhetischen Geniessen ist, wie bereits erwähnt, ein Stück
Lebenserfahrung unumgängHch nötig, und hier ist eben die Klippe, woran
die Bemühungen, das Kind zum Kunstgenuss zu führen, meist scheitern.

Hier lässt sich nichts erzwingen. Schon auf rein theoretischem
Wege muss man zu der Überzeugung kommen, dass es von höchst
zweifelhaftem Werte ist, den Kindern wähl- und planlos Bilder
darzubieten, da ihnen die assoziativen Momente zum ästhetischen Genuss
zumeist fehlen.

Nun sind aber in den letzten Jahren von eifrigen Freunden der
künstlerischen Erziehung eine Reihe von Versuchen durchgeführt
worden, die bezweckten, die Frage praktisch zu prüfen, wie weit Kinder
zum ästhetischen Genuss befähigt seien, namentlich woUte man damit
den Nachweis erbringen, dass die Kinder auch imstande sind,
Stimmungslandschaften zu verstehen. Besonderes Aufsehen erregten
die Versuche von Rudolf Schulze mit 11—12jährigen Mädchen einer

Leipziger Volksschule. Sie w_aren in folgender Weise angeordnet.
Die Kinder wurden aufgefordert die Augen zu schliessen; nun wurde
ein Bild vor sie hingesteUt. Auf ein vereinbartes Zeichen öffneten
sie die Augen und betrachteten das Bild. Wenige Sekunden darnach
wurden sie photographiert, um den Gesichtsausdruck festzuhalten.
Der Versuchsleiter hatte sich mit Recht gesagt, dass wenn man die



92

Kinder sich nur über das Bild aussprechen lasse, das Gefühl zurücktrete

und das Kind eben nur seinen Gedanken, nicht aber seinen
Gefühlen Ausdruck gebe, man also keinen Beweis habe, dass das
Kind das Wesentliche, die ästhetische Einfühlung wirklich erlebt habe.
Nun hat die experimentelle Psj'chologie nachgewiesen, dass allen
Gefühlen, insbesondere den Affekten, bestimmte physiologische
Begleiterscheinungen, nämlich Veränderungen der Herz-, Atem- und
Pulstätigkeit einhergehen. Umgekehrt glaubt man aus den
physiologischen Begleiterscheinungen auf das betreffende Gefühl zurück-
schHessen zu können. Allein diese Rückschlüsse sind nicht immer
eindeutig und zudem sind die Nachweise dieser Art, infolge der
technischen Seite solcher Experimente äusserst kompHziert, so dass

dieser Weg, die Gefühlserlebnisse des Kindes beim ästhetischen
Geniessen zu erforschen, nicht begangen werden kann. AUein die
Gefühle äussern sich auch noch in einer anderen Form von
Ausdrucksbewegungen, insbesondere in der Mimik, also den Bewegungen der
Gesichtsmuskulatur und in den pantomimischen Bewegungen, d. h.
in den Bewegungen des Gesamtkörpers. Bei Kindern sind sie gewöhnlich

viel lebhafter als bei Erwachsenen, da der Erwachsene gelernt hat
sie mehr oder weniger zu unterdrücken, oder wie wir sagen, sich zu
beherrschen. Eine ganz besondere Bedeutung kommt dabei den

Muskelbewegungen der Mundpartie zu, die den Bewegungen bei
Geschmacksempfindungen entsprechen und zwar süss einem Lust-,
sauer und bitter einem Unlustgefühl. Dazu kommen aber auch noch
gewisse Bewegungen der Hand-, Arm- und Beinmuskulatur.

Schulze legte die auf die angegebene Weise gewonnenen Bilder
vier Versuchspersonen vor und forderte sie zunächst auf, zu
entscheiden, ob die auf jeder Photographie vereinigten Kinder einen
einheitHchen Gesichtsausdruck, eine einheitHche Gesamtstimmung
zeigten. Diese Frage sei von allen Reagenten bei fast allen Bildern
bejaht worden. Daraus zieht nun der Versuchsleiter den Schluss,
dass dann diese Grundstimmung die richtige sei, dass also die Kinder
das Bild richtig erfasst hätten. Diese Schlussfolgerung ist jedoch kaum
berechtigt. Denn wodurch kommt dieser einheitliche Gesichtsausdruck
der ganzen Schulklasse in erster Linie zustande Doch vor allem durch
die ungeteilte Aufmerksamkeit und die Spannung, die sich infolge des

ungewohnten Versuches und der Erwartung auf allen Gesichtern
spiegehi. Das ist der einheitHche Zug, der zum Ausdruck kommt;
ob aber die Stimmung, die Auffassung einlieithch ist, ist damit noch
nicht bewiesen.



93

Zweitens hatten die Versuchspersonen die Stimmung der Kinder
zu beschreiben und sich ein Bild (Landschaft oder Figurenbild)
auszumalen, das ihr entspreche, und endbch wurden ihnen die Bilder
vorgelegt, wonach sie jedes Bild der Photographie zuteilten, die
nach ihrer Ansicht der Stimmung am besten entsprach. Es sei
überraschend gewesen, wie gut die Versuchspersonen die eben beschriebenen

Aufgaben hätten lösen können. Allein die Resultate dieser Versuche
werden vielleicht doch etwas zu hoch gewertet. Es ist doch ganz
selbstverständlich und auch ohne aHe Versuche klar, dass wenn man
den Kindern eine heitere Szene, ein figürliches Bild darbietet, der
Gesichtsausdruck heiter und erregend wird.

Damit ist aber nur bewiesen, dass die Kinder das SachHche
des Bildes begriffen haben, der ästhetische Eindruck kann deshalb
doch ausgeblieben sein. Meine eigenen Versuche, von denen noch
zu berichten sein wird, haben mich überzeugt, dass wenn man auch
schlechte, unkünstlerische Bilder, die dem Kinde inhaltlich
etwas sagen, verwendet hätte, die Erlebnisse dieselben geblieben
wären. Das Kind schaut, wenn es nicht besonders in dieser Richtung
erzogen worden ist, weit mehr auf das Was, als auf das Wie des

Kunstwerkes. Seminarlehrer Pottag ha Prenzlau hat die Versuche

von Schulze nachgeprüft und will zu ähnlichen Resultaten gekommen
sein. Bei einer Photographie schlössen aber beispielsweise die
einen Versuchspersonen auf Gleichgültigkeit, andere auf Erregtheit
und eine dritte Gruppe auf Gespanntsein; da wird man denn nicht
mehr behaupten wollen, dass der mimische Ausdruck der Kinder ein
durchaus einheitlicher gewesen sei.

Versuche in der Betrachtung farbiger Wandbilder mit Kindern
vom 6.—16. Altersjahre hat auch Kaethe Kautzsch unternommen,
die behauptet, dass Kunstsinn, d. h. künstlerischer Geschmack,
wie feines Nachempfinden und Nacherleben künstlerischen Schaffens
bei Kindern in hohem Grade entwickelbar sei. Sie will die Kinder
dahin führen, dass sie „die Zeichensprache des Künstlers mit dem

Auge beherrschen lernen"; sie sollen erfahren, „w a r u m der Künstler
hier dies oder jenes besondere Mittel zur Darstellung anwandte,
w i e er das Eine besonders zu betonen wusste, oder w i e er Jenes
in uns hat lebendig werden lassen."

Zur Illustration, wie man da und dort glaubt, Kindern ein Kunstwerk

innerlich nahe zu bringen, seien folgende Fragen erwähnt,
die Käthe Kautzsch an die Kinder richtete. Als Bild lag eine
Künstlersteinzeichnung vor von Franz Hoch: Morgen im Hochgebirge.



94

„Was sehen wir Vorn eine Fläche, die mit Gras und Kräutern
bewachsen ist; auf ihr einzelne Steine und Felsstücke usw., und nun
folgt eine eingehende Aufzählung der einzelnen Teile des Bildes.
Darnach kommen folgende Fragen: „Warum sind vorn Gräser,
Kräuter und Blumen nicht genau zu erkennen Wie hat der Maler
die vordere Fläche aber als Wiese kenntlich gemacht Wie sind die
Steine gefärbt die Tannen Warum ist die Farbe im fernsten
Hintergrund wieder matter Wie stand der Maler zur Sonne Woran
seht ihr, dass das Seewasser eine ruhige Oberfläche hat Ì Dass es

klar ist ?" usw.
Diese Behandlung zeigt von einer völligen Verkennung des Wesens

des ästhetischen Eindruckes. Dieses katechetische Zerpflücken lässt
einen ästhetischen Genuss gar nicht aufkommen. Was braucht der
Beschauer zu wissen, wamm der Maler dies so und jenes so dargestellt
hat. Wir wollen ja weder Kunstkritiker noch Künstler heranbilden.
Die Kenntnis solcher Dinge gehört zur Technik der Darstellung,
der Künstler muss das wissen, dem Beschauer verhilft es nicht zum
ästhetischen Genuss, im Gegenteil, bei solchen Reflexionen ist eine

Kontemplation, d. h. eine völhge Hingabe ans Kunstwerk gar nicht
mehr möglich. Wenn auch zugegeben werden muss, dass die Kinder
durch solche Besprechungen zu genauer Betrachtung angehalten werden,

so ist die Schlussfolgerung der Versuchsleiterin, dass die Kinder
den Stimmungsgehalt des Bildes erfasst hätten, nicht berechtigt.

Auch die Abteilung für Kunstpflege des Leipziger Lehrervereins
hat sich bemüht, die Frage praktisch zu prüfen, ob es möglich sei,
den Kindern für farbige Stimmungskunst die Augen zu öffnen.
Die Versuchspersonen waren auch hier zwölfjährige Mädchen einer
Volksschule. Nach einer stiUen Betrachtung des Bildes hatten sich
die Kinder selbständig über die erhaltenen Eindrücke auszusprechen.
War die Selbsttätigkeit des Kindes erschöpft, dann setzte der Lehrer
mit der Führung ein. wobei er an die Äusserungen der Kinder
anknüpfte. Vorerst galt es sachHche Unklarheiten und Unrichtigkeiten
zu beseitigen, sodann wurde das Hauptziel ins Auge gefasst, nämlich
die Kinder zum Genuss am Kunstwerk zu bringen. Zu diesem Zwrecke

wurde auf die Farben, Formen, die Lichtverteilung, die Linienführung,
kurz auf che Ausdrucksmittel des Künstlers hingewiesen, also ganz
ähnlich wie in dem vorher beschriebenen Falle. Allein hier sagten
sich die Versuchsleiter ganz richtig, dass diese Besprechungen kein
Kriterium dafür sind, dass die Kinder das Kunstwerk auch innerlich
aufgenommen haben.



05

Um Anhaltspunkte hiefür zu gewinnen, wurden die Kinder
aufgefordert, sich eine Gestalt, eine Person in die Landschaft
hineinzudenken, ..eine Figur hinemzukomponieren". Dabei kam aber herzlich

wenig heraus, und durch die Aufgabe der ersten Versuchsperson

wurde der Vorstellungsreproduktion der übrigen eine bestimmte
Richtung gegeben, die Aussage somit beeinflusst. Eine weitere
Methode, die Stimmung der Kinder nachzuweisen bestand darin,
dass sie nach Betrachtung des Bildes auf ein Zeichen alle ein Lied zu
singen anfingen, das nach ihrer Ansicht am besten zu dem Bilde
passe. So setzten die Kinder beispielsweise bei dem Bilde von Jank:
„Eiserne Wehr" mit etwa sieben oder acht verschiedenen Liedern ein;
schon nach wenigen Takten habe sich jedoch eines, nämlich: „Was
glänzt dort vom Walde im Sonnenschein" durchgesetzt, ein Lied,
das auch dem Stimmungscharakter des Bildes durchaus entspreche.
Dass die Kinder die Stimmung wirklich erfasst haben, darf aber daraus
nicht gefolgert werden. Einmal spielt hier der Reichtum des
Liederschatzes und seine psychische Bereitschaft eine grosse Rolle, und
dann ist es doch zweifellos, dass unter diesen Umständen in der Regel
das Lied durchdringen wird, das von der betreffenden Versuchsperson

am sichersten, oder sagen wir am ..hartnäckigsten" zum
Ausdruck gebracht wird. Der Nachweis, dass Stimmungsbilder den
Kindern dieses Alters wirklich innerlich nahe gebracht werden können,
dass sie die Stimmung wirklich erleben, ist durch all diese Versuche
nicht erbracht. wras übrigens die Abteilung für Kunstpflege des

Leipziger Lehrervereins auch ohne weiteres zugesteht. Bei all diesen
Methoden hat sich ergeben, dass durch das Ab- und Ausfragen.
durch eine Katechese keine sichern Anhaltspunkte zu gewinnen sind.
Man darf dem nicht etwa entgegenhalten, dass es überhaupt nicht
möglich sei. die Stimmung in Worte zu fassen. Bis zu einem gewissen
Grade ist dies wohl möglich; verständlich wird es aber natürlich nur
solchen Personen, die diese Gefühle selber schon erlebt haben. Wenn
wir Gefühlen Ausdruck geben wollen, dann pflegen wir so vorzugehen,
dass wir sagen: Es war mir zumute, wie wenn und dann folgt
die Angabe äusserer Nebenumstände.

Ich habe nun versucht, in etwas abgeänderter Form dem Probleme
näher zu kommen. Meine Versuchspersonen waren neun meist
aufgeweckte Kinder einer 6. Klasse der Volksschule, (5 Mädchen und
4 Knaben), standen also ebenfalls, wie die bisher erwähnten Kinder
im 12. Altersjahre. Ich legte ihnen eine grössere Zahl, nämlich
26 Bilder, meist Kunststeindrucke, teils Landschaften, also Stirn-



9 G

mungsbilder, teils erzählenden, heiteren und ernsten Inhalts vor.
Durch Vorweisung einer grösseren Zahl von Bildern hoffte ich,
dass sich eher etwas Gemeinsames daraus werde ableiten lassen.

Die Kinder kannten natürlich den Zweck der Versuche nicht,
sie hatten den Eindruck, dass es sich nur darum handle, ihnen ein
Vergnügen zu bereiten. Sie sprachen sich unaufgefordert in Form
einer ganz zwanglosen Unterhaltung im Dialekt über die Bilder aus;
nichts Hess den Gedanken aufkommen, dass es sich hier etwa um
Unterricht handeln könne. Ich trat dabei ganz zurück und machte
mir für mich etwas zu schaffen. Die Kinder merkten kaum, dass ich
ihrer Unterhaltung, die ich durch ein Stenogramm festhielt, Gehör
schenkte. Ich versprach mir bei diesem Vorgehen zuverlässigere
Resultate als durch das Abfragen, wo die Schüler meist mehr oder
weniger beeinflusst und geführt werden. Erst wenn die Unterhaltung
stockte, trat ich hinzu und richtete einige wenige Fragen, die mir
besonders dazu geeignet schienen, Aufschluss zu erhalten über den
ästhetischen Eindruck. Solche Fragen waren : GefäUt Euch das Bild
Was gefäHt Euch besonders Welches ist schöner, dieses oder das

vorige? War etwas FigürHches auf dem Bilde, dann fragte ich:
Was denkt oder sagt wohl diese Person Was sagt sie vielleicht zu
der andern Welchen Titel könnte man diesem Bilde geben Durch
diese Fragen wurden die Kinder in keiner Weise beeinflusst, ihre
Aussagen in dieser Richtung sind aber von ganz besonderem Werte für
den Zweck des Versuchs. Und welches sind nun die Ergebnisse

Aus den Äusserungen lässt sich meiner Ansicht nach des bestimmtesten

schliessen, dass Kinder dieses Alters entgegen den Behauptungen

einer Reihe eifriger Verfechter der künstlerischen Erziehung
in Deutschland nicht reif sind, den Stimmungsgehalt von
Landschaftsbildern zu erfassen. Die Unterhaltung beschränkte sich

nur darauf, das Gegenständliche zu zeigen und zu benennen, ganz
wie es die Kinder von der Betrachtung der Anschauungsbilder her
gewöhnt sind. Sie bringen den Einzelheiten grosses Interesse entgegen,
freuen sich, wiederzuerkennen, es fehlt aber die Totalauffassung;
sie sehen nicht, dass jede Einzelheit dem Hauptgedanken dient, es

entgeht ihnen die einheitliche Idee, die dem Bilde zu gründe Hegt,
sie erkennen nicht, dass das Kunstwerk weit mehr als die Summe
zahlreicher Einzelheiten ist. Die Form der Darstellung tritt gegenüber

der Sache, dem Gegenständlichen, ganz zurück. Die Beurteüung
des Bildes ist abhängig vom Inhalt und der FarbenWirkung. Die
Farbenwirkung kam einigemale noch vor dem Inhalt. Einem farbigen



97

Bilde bringt das Kind von vornherein ein viel lebhafteres Interesse
entgegen; denn es sieht ja auch überall in der Natur die Farben, und
so erscheint ihm das farbige Bild lebenswahr. So wurde das bekannte
Bild „Apfelblüte" von Ukich Weber einer ganzen Reihe in der Farbe
nicht so lebhaft gehaltener Bilder vorgezogen. Die Knaben stellten
allerdings des Inhalts wegen die ..Dorffeuerspritze" von Burnand
noch auf gleiche Linie.

Bei einer guten farbigen und grossen Reproduktion von Leonardo
da Vincis „Abendmahl" konzentrierte sich das ganze Interesse der
Kinder auf Judas. Die mimischen Äusserungen der Kinder schienen
mir recht wenig und unsichere Anhaltspunkte zu geben. Die Kinder
lachten oft, auch wenn das Bild einen ernsten Charakter trug; es war
einfach der naive Ausdruck der Freude, Bilder anschauen zu dürfen.
Ich muss gestehen, dass ich nun nach meinen Versuchen den Resultaten

von Schulze „Über die Mimik der Kinder beim künstlerischen
Geniessen" recht skeptisch gegenüberstehe. Hätte der Versuchsleiter
den Gesichtsausdruck nicht im Moment des Vorzeigens der Bilder
oder wenigstens nur einige Sekunden nachher auf der photographischen

Platte festgehalten, so wäre der mimische Ausdruck kein so

einheithcher gewesen. Um die Stimmung eines Bildes zu erfassen,
sich in das Kunstwerk einzufühlen, bedarf auch der gebildete und
ästhetisch genussfähige Erwachsene weit länger als einiger Sekunden.
Die mimischen und pantomimischen Bewegungen der Versuchspersonen

bei Schulze sind mehr als Ausdruck der Aufmerksamkeit, der

Erregung, der Spannung und Erwartung zu deuten.
Wo dem Kinde noch die geistige Reife, d. h. eben das assoziative

Moment fehlt, da wird ihm das künstlerische Bild zum blossen

Anschauungsobjekt. Zwingt man das Kind zu einem Stoffe, der seinem

geistigen Niveau nicht entspricht, so bewirkt man höchstens, dass

es für lange Zeit eine Abneigung gegen die Kunst bekommt.
Ich habe zum Teil dieselben BHder benützt, wie andere der er-

wähnten Versuchsleiter und bin trotzdem zu ganz anderen Ergebnissen
gekommen. Erwähnung mögen hier noch einige Stellen aus dem

geführten Protokoll finden.
Als Bild lag vor: ..Auf einsamer Höh' von Hermann Daur. Darüber

äusserten sich die Kinder in folgender Weise: Es ist Morgen; es hat
viel Nebel. Die Frau schaut ins Tal hinab. Der alte Baum und die

grosse Wiese sind am schönsten. Was denkt wohl die Frau Sie denkt,
wo ist mein Haus. Nein, sie schaut die schöne Gegend an. Einer,
ein viel versprechender Kunstjünger. meinte: Man hat sie absichtheh
dorthin gesteht, dass es mcht so leer ist. Ein weiteres Bild, Die



98

Waldwiese, von A. Sellimierer. Das ist eine Wiese.? Nein, es ist
ein Weiher. Es sieht aus wie ein'Korrfeld. Das Büd ist kahl, leer,

Je.

es hat weniger Farben. Eis beiden Frauen rasten ; sie scheinen zu
stricken. Sie sind müde. Sic wToHen vieUeicht etwas e>sen. Sie reden
über che Gegend, usw.

Diese wenigen Beispiele mögen genügen, um zu zeigen, ob man
aus diesen Äusserungen berechtigt ist, den Schluss zu ziehen, class die
Kinder den Stimmungsgehalt des Bildes erfasst haben. Die
praktischen Ergebnisse bestätigen nur, was vom Standpunkte theoretischer
Überlegung zu erwarten war.

Viele versprechen sich einen grossen Gewinn für die Entwicklung
der Empfänglichkeit für Stimmungsbilder, wenn man zuvor das

Auge des Kindes für die Schönheiten der Natur schärft; das

Naturgeniessen wird als Grundlage alles Kunstgeniessens hingestellt.
Damit das Kind die Schönheit dargestellter Naturobjektive erfasse,
müsse es diese nach Form und Farbe vorerst einmal aufmerksam
in der Natur beobachtet haben. Das scheint recht einleuchtend zu
sein. Allein unsere Naturbetrachtung ist ganz anderer Art, als die
des Künstlers. Unser Sehen ist zumeist ein Sehen von naturwissenschaftlichem

und praktischem Gesichtspunkte aus. Der Künstler
zeigt uns eben erst in seinen Werken, wie e r die Natur sieht, und
sein Werk ist das Resultat einer ästhetischen Betrachtungsweise.

Dass dem wirklich so ist, erhellt die Tatsache, dass das nicht
künstlerisch geschulte Auge nur selten auf Motive in der Natur
aufmerksam wird, während der Künstler deren fast überall entdeckt.
So richtig es ist, dass für den Künstler ein eingehendes Naturstudium
notwendig ist, so richtig ist es auch, dass wir erst aus der Bildkunst
lernen, die Natur mit andern Augen ansehen, dass wir erst darnach
manche Gegend zum Malen schön finden. Die Kunst ist eben

weit mehr als blosse Nachahmung der Natur, sonst wäre ja die farbige
Photographie das höchste Kunstwerk. Man kann sich bis zu einem

gewissen Grade dazu erziehen, dass man die Naturobjekte geradezu
umwertet in eine bildmässige Erscheinung, dass man sich ein Stück
Natur auf die Fläche gebracht vorstellt; man kommt so zu einer Art
malender Naturbeobachtung.

Nach all dem bisher ausgeführten möchte es scheinen, als ob die
Volksschule überhaupt noch nichts zur künstlerischen Erziehung
beitragen könnte. Allein wir brauchen aus den theoretischen
Überlegungen und den Ergebnissen der praktischen Prüfung nur die
richtigen Schlüsse zu ziehen, um zu positiven Vorschlägen zu kommen.



99

Man hat bisher bei der Verwendung der Bildkunst in der Volksschule
Fehler begangen, wie sie in der Poesie und Musik kaum möglich
wären. Keinem vernünftigen Menschen wird es einfallen, mit
zwölfjährigen Kindern Schillersche Dramen zu behandeln; in der Musik
geht man von einfachen Kindeiiiedern aus und steigert ganz
allmählich die Anforderungen. Bei der Bildkunst nahm man jedoch
bisher viel zu wenig Rücksicht auf das geistige Niveau des Kindes.
Vor allem muss es sich einmal darum handeln, dass Sachverständige
eine geordnete Stufenfolge von künstlerischen Eindrücken, eine methodische

Stufenfolge von Bildern feststellen, wie sie mit Rücksicht auf
die geistige Reife des Kindes dargeboten werden dürfen. Für andere
Gebiete der Kunst ist dies längst geschehen. Wem soll jedoch diese

Aufstellung zukommen Hiezu kann nur der befähigt sein, der reiche
Erfahrung und Vertrautheit mit der Kinderseele besitzt und damit
ein feines ästhetisches Urteil vereint. Dem Künstler aber fehlt
zumeist das pädagogische Feingefühl und nur wenige Pädagogen
werden mit der ästhetischen Stufenleiter gut vertraut sein.

Es wäre daher sehr zu begrüssen, wenn sich ein Kreis von Künstlern

und Pädagogen zusammentäte, um einen Plan des ästhetisch
wertvoUen und pädagogisch geeigneten Materials aufzustehen, d.h. aus
der Fülle der vorhandenen gediegenen und billigen Reproduktionen
eine geordnete Stufenfolge auszuwählen, mit Rücksicht auf das Alter
und zum Teil auch auf den Unterricht. Ein solches Programm eines
künstlerischen Bildwerkes würde dann allen Schulen zugestellt, so dass

mit einer Massenauflage zu rechnen wäre, und der Preis ein äusserst
bescheidener würde. Dabei müssen ganz besonders Bilder erzählenden

Inhalts, und wreit weniger Stimmungsbilder ausgewählt werden.
Nun handelt es sich aber noch darum, in welcher Weise solche

Bilder verwendet werden sollen. Hier stehen sich bis jetzt die
Ansichten schroff gegenüber. Während viele, namentlich Künstler von
einer Behandlung der Bilder nichts wissen wollen und der „stillen,
unbewussten Wirkung der Kunstwerke" das Wort reden, glauben
die Pädagogen, dass es wenigstens ohne Einführung nicht gehe,
da dadurch das Kind in der Anschauung des Gegenständlichen
gefördert und zum künstlerischen Sehen erzogen werde. Wie weit
der Lehrer des Bildes Erwähnung tut, das muss ihm natürlich
überlassen bleiben, aber es kann nicht genug gewarnt werden vor
weitschweifigen Erklärungen. Die theoretische Unterweisung muss ganz
im Hintergrunde stehen; zum ästhetischen Genuss taugt kein Grübeln,
kein analysierender Verstand, keine Schablone.



100

Durch Besprechung und Erklärung der Farbenverteilung, der
Beleuchtung, der Formen, kurz der technischen Seite des Kunstwerkes
wird der ästhetische Eindruck nicht herbeigeführt. Man kann die
Schönheit eines Gedichtes auch geniessen, ohne zu wissen, ob es in
Jamben oder Trochäen geschrieben ist; man kann den vollen ästhetischen

Genuss eines Musikwerkes erleben, ohne eine Ahnung davon
zu haben, dass hier Akkorde, ihre Umkehrungen, dass da Modulationen,
Auflösungen zugrunde liegen. Das muss der Künstler wissen,
nicht aber der Beschauer, beziehungsweise der Zuhörer. All das ist
nicht nötig, um eine gesteigerte Empfänglichkeit für Kunst zu
entwickeln. Entweder stellt sich die Stimmung bei Betrachtung des

Bildes unmittelbar ein, oder sie bleibt überhaupt aus, herausgefragt
oder hineingeredet kann sie nicht werden, auch mit den schönsten
Phrasen nicht, die man nirgends so häufig findet, wie bei
Kunstbesprechungen. Man kann über Kunstwerke reden, ohne deswegen
ästhetische Gefühle zu erleben. Nirgends gilt das Wort: Wenn ihr's
nicht fühlt, ihr werdeUs nicht erjagen", mehr als in der Kunst.
Die Behandlung des Bildes muss in ganz ähnlicher Weise geschehen,
wie wenn das Kind mit seinem Bilderbuch zu uns kommt, damit wir
es mit ihm durchsehen. Das Kind muss uns gleichsam bei der Betrachtung

nötig haben, wir dürfen uns ihm nicht aufdrängen, es muss ihm
ein Bedürfnis sein, das Bild mit uns betrachten zu können.

Einen besonders grossen Gewinn darf man sich versprechen,
wenn die Bildkunst in enge Beziehung zum Unterricht tritt,
insbesondere mit dem Deutsch- und Geschichtsunterricht verknüpft wird.
Wenn eine Erzählung gegeben, ein Gedicht behandelt oder ein
Geschichtsstoff geboten worden ist, dann wird das zugehörige Bild gezeigt.
Nun sind durch den Unterricht die ApperzeptionshiHen geschaffen.
Nun spricht das Bild für sich selbst; denn das Kind besitzt nun die
assoziativen Momente. Nach ruhiger Betrachtung sprechen sich die
Kinder zwanglos aus, und wenn der Lehrer eingreift, so geschieht es

in Form einer Unterhaltung, die nur bezwecken darf, unrichtige
sachHche Auffassungen der Kinder zu korrigieren. Dann bleibt das

Bild noch einige Zeit in der Schulklasse, damit das Kind Gelegenheit
hat, zur Betrachtung zurückzukehren. NatürHch wird der Gewinn,
den die einzelnen Kinder auf diese Weise ziehen, ein ganz ungleicher
sein; allein dasselbe ist ja auch der FaH beim wissenschaftlichen
Unterricht. Man erwarte also vor allem von dieser Art der
Vermittlung ästhetischer Eindrücke nicht zu viel. So wenig alle Kinder
in gleichem Grade für Poesie oder Musik empfänghch sind, so wenig



101

ist dies für die Bildkunst der Fall. Aber in manchem Kinde wird
dadurch doch der Grund zu einer ästhetischen Betrachtungsweise
und zu einem guten Geschmacke gelegt, und aUen wird dadurch
ausnahmslos etwas Sonnenschein geboten. Manche haben zwar Bedenken,
an die Behandlung von Gedichten oder Geschichtsstoffen
Bildbetrachtungen anzuschhessen, indem sie darauf hinweisen, dass bei
guter Behandlung solcher Stoffe ein Phantasiebild im Kinde erstehe,
das von grösserem Werte sei, als das reale. Allein einmal besitzen bei
weitem nicht alle Kinder eine so anschauHche Phantasie, und anderseits

soU die Vorweisung des künstlerischen Bildes nicht in erster Linie
deswegen geschehen, um das Verständnis für das Dargebotene zu
erhöhen; es verhält sich gerade umgekehrt. In diesem Fähe dient die
Behandlung schöner Literatur um die assoziativen Momente zu
vermitteln, die zur Erschliessung des Kunstgenusses nötig sind. Wenn
beispielsweise „Die Kapelle" von Uhland behandelt werden ist, und
das zugehörige Bild von MoHtor wird im Anschluss davon
vorgewiesen; dann bringt das Kind eben dem Bilde das entgegen, was
unbedingt nötig ist, wenn der ästhetische Eindruck ein besonders
tiefer sein soll.

Von der angedeuteten Verwendung von Bildern im Anschluss

an den Unterricht verspreche ich mir weit mehr, als von dem blossen
Wandschmuck, den das Kind schon nach wenigen Tagen nicht mehr
betrachtet. Ich amtete einst in einem Schulhause, dessen Korridore
mit Stemdruckbildern geschmückt sind. Tagtäglich musste eine Schulklasse

mehrmals an dem Pestalozzibild von Grob vorbeigehen.
Absichtlich hatte ich die Kinder nie darauf aufmerksam gemacht.
Nach zwei Monaten stellte ich eine Anzahl Fragen an die Kinder,
die sich auf den Inhalt des Bildes bezogen. Es ist kaum glaubhch,
wie wenig die Kinder von dem Bilde erfasst hatten. Seither verspreche
ich mir nicht mehr viel von dem blossen Hinhängen der Bilder. Werden
sie aber im Zusammenhang mit dem Unterricht dargeboten, dann
ist durch die Vorbesprechung das Interesse des Kindes geweckt und
das Verständnis erschlossen. Damit das Bild dem Kinde durcli den
steten Anbhck nicht gleichgültig wird, empfiehlt es sich, Wechselrahmen

zu verwenden und die Bilder von Zeit zu Zeit zu wechseln.

Für die Schule brauchen deswegen keine besonderen Kunstwerke
erstellt zu werden, es gibt keine besondere Kunst für die Schule.
Es handelt sich nur darum, aus der grossen Zahl der Kunstwerke,
die für die Schule passenden auszuwählen. Man darf sich nicht
verhehlen, dass die Einführung der Bildkunst in angedeuteter Weise



102

eine gewisse Gefahr in sich birgt, nämlich die, dass man sich mit
blossen Anschauungsbildern begnügt, statt wirkliche Kunstwerke
zu verwenden.

Es ist aber wohl zu unterscheiden zwischen blossen Anschauungs-
und wirklich künstlerischen Bildern. Das Anschauungsbüd ist
entweder belehrend, wenn es dem Kinde sachlich neue Vorstellungen
vermittelt oder vorhandene klären will, oder es ist belebend, wenn es

an sein eigenes Erleben erinnern, also bekannte Vorstellungen in
einer neuen Art der Darstellung zeigt. Die Anschauungsbilder finden
ihren Platz im Sachunterricht, und wenn auch zu wünschen ist,
dass sie derart sind, dass sie das ästhetische Empfinden nicht
beleidigen, so dienen sie doch ganz andern Zwecken als die künstlerischen
Bilder. Die letztern verzichten auf eine lehrhafte Schilderung und
suchen den Stoff lediglich nach poetischen Gesichtspunkten zu
gestalten. Glücklicherweise besitzen wir infolge der LTnterstützung
hervorragender Künstler bereits eine stattliche Zahl Werke echter
Kunst, die auch infolge ihres bescheidenen Preises für die Schule
verwendet werden können.

Und nun zum Schlüsse noch eines Das Problem der
künstlerischen Erziehung steht in enger Beziehung zu der Frage der
Lehrerbildung. Die Lehrer sind nicht von vornherein geeignet und auch kaum
vorbereitet, das künstlerische Empfinden der Kinder zu pflegen.
Es ist mir nicht bekannt, was in dieser Richtung bis jetzt in den
einzelnen Seminarien geschieht; man wird aber doch bezweifeln
dürfen, dass bei den ohnehin überladenen Lehr- und Stundenplänen
nach dieser Seite überhaupt viel geschehen könnte.

Die grösstmöglichste Förderung der künstlerischen Ausbildung
wird in den Seminarien ohne Zweifel durch den Zeichenunterricht
erreicht. Dieses Fach erfreut sich in den letzten Jahren glücklicherweise

einer besonderen Wertschätzung bei der Lehrerbildung. Wie
kein anderes ist es geeignet, nicht nur der rein praktischen Vorbereitung

zu dienen, sondern auch in den Dienst der künstlerischen Bildung
zu treten. Von nicht zu unterschätzender Bedeutung wräre es, wenn
im Zeichenunterricht auch gelegentlich theoretische Unterweisungen,
eine Art Elementarkunstlehre, sowie kunsthistorische Orientierungen
erteilt würden. Zur Aufgabe des PsychologieUnterrichts gehört es,
eine Elementarästhetik zu bieten, cl. h. auf das Wesen des ästhetischen
Eindrucks einzugehen. Aber auch in manches der übrigen Unterrichtsfächer,

wie Deutsch. Geschichte. Geographie und Naturkunde könnte
ohne Frage noch in vermehrterem Masse, als es da und dort schon



103

geschieht, die bildende Kunst mit einbezogen werden. Zu botanischen,
geologischen und historischen Zwecken werden in den Seminarien
Exkursionen ausgeführt. Warum besucht man nicht auch von Zeit
zu Zeit mit den Zöglingen Kunstausstellungen und Kunstmuseen

Für die wissenschaftliche Weiterbildung des Lehrers bestehen
mannigfaltige Institutionen, während für die Pflege des Kunstsinnes
beinahe nichts geschieht. Als der Lehrerverein der Stadt Zürich
im Jahre 1909 einen Kurs im Kunsthause organisierte, der in Führung
durch das Museum mit kunsthistorischen Orientierungen bestand,
meldeten sich hiezu über 500 Teilnehmer, eine Zahl, die noch bei keiner
Veranstaltung zur Weiterbildung erreicht worden ist und gewiss einen
sprechenden Beweis bildet, dass bei den Jugenderziehern grosses
Interesse für bildende Kunst vorhanden ist. Alles, was wir aber
den Seminarzöglingen nach dieser Seite bieten, kommt unmittelbar
oder mittelbar auch wieder der Volksschule zugute.

Ich bin mir wohl bewusst, dass durch meine eigenen Versuche
das ausgeführte Problem keine erschöpfende Behandlung gefunden hat :

es war mir mehr darum zu tun, die Aufmerksamkeit weiterer Kreise
wieder auf diese Frage zu lenken und zu neuer Prüfung anzuregen


	Bildende Kunst in der Volksschule

