
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 22 (1912)

Heft: 3-4

Artikel: Jean-Jacques Rousseau

Autor: Schmid, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEAN-JACQUES ROUSSEAU.
Von J. Schmid (Winterthur).

I. Sein Lebensgang mit besonderer Berücksichtigung
seines Genfertums.

J. J. Rousseau wurde am 28. Juni 1712 in Genf als Sohn eines

Uhrmachers geboren. Da die Mutter acht Tage nach seiner Geburt
starb, wurde er von einer Tante Suzon und seinem Vater Isaak
erzogen, der ihm den ersten Unterricht im Lesen und Schreiben erteilte.
Schon mit sechs Jahren sass er ganze Nächte über Romanen, die sich
in der Bibliothek der Mutter vorfanden. Als sein Vater eines
Ehrenhandels wegen nach Nyon flüchtete (1722), übergab Onkel Gabriel
Bernard den zehnjährigen Jean Jacques nebst seinem eigenen Sohne
Abraham dem Landpfarrer Lambercier in Bossey zur
Erziehung. Nach der Rückkehr von Bossey (zwischen dem 23. August
1724 und dem 26. April 1725) verweilte Rousseau einige Monate ohne

Beschäftigung im Hause des Onkels Bernard. Er bestand vorübergehend

eine Probezeit bei dem Registratur Masseron, um nachher als

Lehrling bei dem Graveur Abel Du Commun einzutreten.
Drei Jahre hielt er es bei diesem rohen Menschen aus, bis er ihm endlich

entlief und im Frühling 1728 seiner Vaterstadt den Rücken wandte.
Nach Rousseaus Flucht aus Genf (14. März 1728) hört die direkte
Einwirkung seiner Vaterstadt eine Zeitlang auf, aber nicht, ohne ihm
ein charakteristisches Gepräge aufgedrückt zu haben. Noch an der
Schwelle des Alters stellt er in seinem letzten Werke, den Rêveries
du promeneur solitaire (Troisième promenade), der Familienerziehung
seiner Heimat ein schönes Zeugnis aus. Rousseau ist Genfer nach

Abstammung väterlicher- und mütterlicherseits ; er ist es noch mehr
durch die sechszehn ersten Jahre seines Lebens und die Erziehung,
die ihm in einem patriotisch hochstehenden Milieu zuteil wurde. In
den Confessions schreibt Rousseau jenen „freien republikanischen
Sinn", jenen „stolzen, unbeugsamen Charakter", der ihn so oft mit
der Gesellschaft in Konflikt brachte, den Unterhaltungen zu, die er
mit SBinem unabhängig denkenden Vater hatte. Einfluss auf Rousseau
hatte von den Genfer Gelehrten namentbch der Theologe Turret-
tini, der durch seine toleranten Anschauungen in der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts einen Bruch der Theologie mit der dogmatischen
Autorität Calvins herbeiführte. Auf dem Gebiete des Naturrechtes
übte J. J. Burlamaqui grossen Einfluss auf Rousseau aus, wie aus
dem ganzen ersten Teil des „Discours sur VInégalité'' hervorgeht.



211

Drei tiefe Bedürfnisse, die Rousseau zeitlebens eigen waren,
verraten das Genfer Kind: der leidenschaftliche Sinn für die Einsamkeit,

das Reisen und das Landleben. Das Bedürfnis nach Einsamkeit
im Gegensatz zu der Geselligkeit des Franzosen entspricht dem Ernst
des Protestanten. In der freien Natur konnte er sich ungehindert
der Meditation und Träumerei überlassen, die bis an sein Lebensende
seine „dominierende Leidenschaft" waren. Mit einem Empfehlungsbriefe

des Pfarrers von Confignon versehen, kam Rousseau am
Palmsonntage 1728 in Annecy an, wo eine konvertierte Dame aus dem
Waadtlande, Mme. de W a r e n s sich des jugendlichen Flüchtlings

annahm. Sie schickte ihn nach Turin, um ihn in einem Hospice
des Catéchumènes zur Aufnahme in die katholische Kirche vorbereiten

zu lassen (10. April bis 23. August 1728). Nach verschiedenen
Irrfahrten findet Rousseau Anstellung als Bedienter bei der alten
Gräfin Vercelli und nach deren Tode bei dem Grafen G o u v o n
der ihn zum Sekretär heranbilden wollte. Leider hatte der schlechte
Einfluss seines Genfer Freundes Bâcle zur Folge, dass er den Lauf-
pass erhielt. Nach kurzem Landstreicher leben erreichte Rousseau im
Frühling 1729 Annecy und Frau von Warens. Mit der Sorge um seine
Zukunft beschäftigt, machte sie den Versuch, ihn im Seminar zu
Annecy zum Geistlichen ausbilden zu lassen. Als der Erfolg
ausblieb, nahm er Musikstunden bei Le Maître, dem Dirigenten
der Chorkapelle (Oktober 1729 bis April 1730). Darauf folgt eine etwa
anderthalbjährige Periode unsteten Hin- und Herwanderns. In
Lausanne und Neuenburg gibt er lehrend und lernend Musikstunden.
1731 begleitete er als Dolmetsch einen griechischen Archimandriten
über Freiburg und Bern nach Solothurn. Hier wird der falsche Patriarch

als Schwindler entpuppt und Rousseau von dem französischen
Gesandten de B o n a c nach Paris geschickt, um bei dem Neffen
des Schweizer Obersten Godard in Dienst zu treten. Aber weder
Paris, noch der Oberst und sein Neffe gefallen ihm. So verlässt er
Paris nach kurzem Aufenthalt und wandert zu Fuss über Lyon nach
Chamber y wo sich inzwischen Mme. de Warens niedergelassen
hatte. Durch Vermittlung dieser Frau erhält er die Stelle eines Sekretärs

einer Kommission, die zur Aufstellung eines allgemeinen
Katasters für Savoyen eingesetzt worden war. Nach anderthalb Jahren
ist er Musiklehrer und 1734 Haushofmeister seiner Gönnerin. die
inzwischen seine Geliebte geworden, obwohl sie 13 Jahre älter war.

Der achtjährige Aufenthalt in Chambéry (1732—1740) bot Rousseau

die erforderliche Musse, seinem Geiste eine ernste Ausbildung



212

zu geben. In diese Zeit fallen seine philosophischen und literarischen
Studien. Als er in der Folge krank wurde, bezog Mme. de Warens
im Herbst 1736 ein Landhaus vor der Stadt, die Charmettes, wo
Jean Jacques im Verkehr mit der Natur, in inniger Gemeinschaft mit
„Mama", in ländlichen Arbeiten und eifrigen Studien die schönste
Zeit seines Lebens zubrachte. Er lernte Mathematik und Latein,
Geschichte und Geographie studierte die Logik des Port-Royal und
las che Werke von Locke, Leibniz, Mallebranche und Descartes. Die
Beschäftigung mit Anatomie führte ihn auf den Gedanken, dass er
an einem Herzpolypen leide, und so trat er im September 1737 seine
Reise zu einem berühmten Arzte nach Montpellier an, auf der ihn
ein Abenteuer mit der liebebedürftigen Mme. de Larnage von seiner
Neurasthenie heilte. Nach Chambéry zurückgekehrt, fand er seine

Inlendantenstelle bei Mama durch einen andern besetzt. Trotzdem
blieb er noch zwei Jahre in den Charmettes, während Mme. de Warens
in der Stadt wohnte. Durch Vermittlung einer Freundin der letztern
wurde er anfangs Mai 1740 Hauslehrer der Söhne des Herrn von
M a b 1 y Grand-Prévôt in Lyon, wo er bis Mai 1741 (nach andern
bis Januar 1742) blieb. Da er sich in dienender Stellung unbehaglich
fühlt, gibt er die Hauslehrerstelle auf und kehrt nach den Cliarmettes
zurück, kommt aber bald zur Einsicht, dass er überflüssig sei. Die
zerrütteten Vermögensverhältnisse der Frau v. Warens lassen ihn an
einen Broteiwerb denken. Mit einer selbst erdachten Ziffern-Notenschrift

und 15 Louisd'or in der Tasche verreist Rousseau im Juli 1742

(und nicht 1741, wie in den Confessions irrtümlich steht) nach P a r i s

um seinen Plan der Akademie vorzulegen.
Damit beginnt die zweite Periode seines Lebens. „Savoyen und

Mme. de Warens haben Rousseau gemacht"', sagt Michelet nicht mit
Unrecht. Für sie verzichtet er auf seine Rückkehr nach Genf ;

ihr verdankt er die Erziehung des Herzens, des Gefühls, des
Verstandes und des religiösen Sinnes ; von ihr lernt er einen gewissen
Hang zur Geselligkeit, der ihm früher ganz abging. Um sich ihr meIrr
zu nähern, fügt er sich nicht ohne Mühe, dem Wunsche, sich
konvertieren zu lassen. Ihretwegen vcrlässt er Turin, flieht Paris und
Lyon. Ihr widmet er seine ganze Liebe. Ob indes Rousseau der Mme.
de Warens zuliebe Katholik wurde, er blieb im Grunde des Herzens
Genfer und Protestant. Der einzige katholische Priester, der ihm
imponierte, war der Abbé G a i m e in Turin — das Urbild seines

Vicaire savoyard —. der ihm keine, starren Dogmen, sondern die
praktischen Lehren der Moral einschärft und ihm rät, nicht nach Rom zu



213

gehen, sondern lieber nach Genf zurückzukehren. Wenn Rousseau
in Savoyen ein Mann geworden, so wurde er in Paris ein Schriftsteller.
Ohne Paris wäre er nie der Meister des Stiles geworden, den wir bei
ihm bewnndern. Wenn er in Savoyen als Autodidakt seine
philosophischen Studien absolviert hat, so bildete Paris für ihn die Rhetorik-
Klasse. Langsam (1742—50) erreichte er nach acht Jahren mühsamer
Arbeit sein Ziel: durch seinen Premier Discours (1750) wurde er mit
einem Schlage ein gefeierter Schriftsteller.

Als Rousseau im Sommer 1742 in Paris ankam, wurde er durch
Mr. de Réaumur am 22. August in die Akademie der
Wissenschaften eingeführt. Ein erklärendes Mémoire, das er über sein Noten-
Bezeichnungs-Projekt vorlas, trug ihm einen Achtungserfolg ein. Für
das Publikum schrieb er eme Apologie seines Systems: „Dissertation
sur la musique moderne", aber ohne Erfolg zu haben. Da er Geld
brauchte, um zu leben, kam ihm der Rat des Abbé Castel gelegen,
sich an die Frauen zu wenden, durch welche allein man in Paris
reüssieren könne. Durch Mme. de Besen val wurde er in das
Haus des Generalpächters Dupin eingeführt, wo er dessen Schwiegersohn

Mr. de Francueil und durch diesen Mme. d ' E p i n a y kennen
lernte. Diesen Bekanntschaften verdankte Rousseau seine Anstellung
als Sekretär beim französischen Gesandten in Venedig. Als er nach
Jahresfrist, infolge verschiedener Kränkungen seitens seines
rücksichtslosen Prinzipals, die Stellung quittiert hatte, kehrte er nach Paris
zurück, um gegen den Gesandten, der ihm den rückständigen Gehalt
zurückbehielt, Beschwerde zu erheben, ohne Recht zu bekommen.
Rousseau erfuhr damit, dass es dem Mächtigen leicht sei, sich gegenüber

dem Schwachen schadlos zu halten: so entstand in seinem Innern
jener unauslöschliche Unwille gegen die bürgerlichen Institutionen ;

zugleich reifte in ihm der Entschluss, fortan jede abhängige Stellung
zu meiden. Im Hôtel St-Quentin, wo er Quartier bezog, lernte Jean
Jacques die zweiundzwanzigjährige Thérèse Le V a s s e u r
kennen, mit der er eine Gewissensehe einging. Er war überzeugt,
class sein Talent imstande sei. sich und seine Lebensgefährtin zu
ernähren. In drei Monaten brachte er die Muses galantes,
Text und Musik, fertig, und im Auftrage Richelieus besorgte er die

Umarbeitung von Voltaires „Princesse de Navarre" unter dem Titel
„les Fêtes de Ramire". Die kühle Aufnahme beider Stücke entmutigte
ihn derart, dass er krank wurde. Um leben zu können, brauchte Rousseau

eine ernstere Beschäftigung, als musikalische und literarische
Versuche, und so nahm er gerne, eine Sekretärsteile mit 900 Fr. Gehalt



214

an, die ihm Mme. Dupin und Mr. de Francueil anboten. Er brachte
mit ihnen den Herbst 1747 im Schlosse Chenonceaux (Touraine) zu,
wo „l'Engagement téméraire", ein Lustspiel, und ein Gedicht: „L'Allée

de Sylvie" entstanden. In den folgenden zwei Jahren bewegt sich
Rousseau mit Vorliebe in der vornehmen Gesellschaft und vollendet
so seine soziale und literarische Ausbildung. Gebildete Damen und
Philosophen gehören zu seinen auserwählten Freunden, wie Mme.
d'Epinay, Grimm. Diderot, Condillac, d'Alembert. Die Festungshaft
Diderots in Vincennes (1750) bezeichnet das Ende dieser langen
Periode, in der Rousseau in Paris zum Schriftsteller heranreift.

Bald nach seiner Rückkehr von Venedig hatte sich Rousseau ein

armes, ungebildetes Mädchen als Lebensgefährtin erkoren. Obwohl
Thérèse Le Vasseur so beschränkt war, class sie nie die zwölf Monatsnamen

erlernte, nie eine Ziffer erkannte und nie den Betrag der
einzelnen Münzsorten begriff, gelang es ihr, Rousseau durch ihre
Treuherzigkeit zu fesseln, class er mit ihr glücklich lebte. Nach seiner Rückkehr

von Chenonceaux kam Thérèse nieder (Ende 1747), und Jean
Jacques entschloss sich ohne Bedenken zu einem Schritte, den er
später schwer bereute, über den er aber anfangs leicht hinwegging,
da er in einem Milieu verkehrte, wo dergleichen Regel war : er übergab
in der Not sein erstes Kind dem Findelhaus. Damit folgte er einer
beliebten Sitte der Pariser Bohême jener Zeit. Vielleicht fürchtete er
vom Kindergeschrei eine Störung seines Schritts tellerberufes ; denn
er war zu sehr Individualist und beseitigte alles, was seine
Unabhängigkeit beeinträchtigen konnte. Vielleicht dürfte, wie E. Ritter
andeutet,*) eine hereditäre Erscheinung Rousseaus Vorgehen einigermassen

erklären. Rousseau erwähnt in seinen „Bekenntnissen" die
Grosseltern mit keinem Worte ; es scheint, class David Rousseau
nicht die Kunst gepflegt habe, Grossvater zu sein ; auch Vater Isaak
bekümmerte sich wenig um seine Söhne und tröstete sich auffallend
rasch, als sie dem elterlichen Hause den Rücken Wandten. Rousseau

war überzeugt von der Liigerechtigkeit der bestehenden Verhältnisse,
dass er glaubte, theoretisch im Rechte zu sein, wenn er die Kinder
als öffentliches Gut behandle, das dem Staate gehöre, damit zugleich
der Stand der Reichen Gelegenheit habe, für die Kinder der Armen,
„denen er das Brot stehle", zu sorgen. Schwerwiegend dürfte der
LTmstand sein, dass die Kinder durch Thérèse, die selber nicht erzogen

*) E. Ritter, La famille et la jeunesse de Jean Jacques Rousseau. Paris 1896,

p. 147.



215

war und ein Kind blieb, und ihre habsüchtige Mutter verzogen worden
wären. In der Neuvième Promenade der „Rêveries du promeneur
solitaire" verteidigt er sich gegen den Vorwurf, ein unnatürlicher
Vater zu sein und die Kinder nicht zu lieben, also: „Nicht imstande,
sie selbst zu erziehen, hätte ich sie durch ihre Mutter erziehen lassen

müssen, die sie verhätschelt, und ihre Familie, die Ungeheuer aus
ihnen gemacht hätte. Ich wusste, dass für sie die Erziehung im Findelhause

weniger gefährlich sei. Ich habe die Kinder immer geliebt, und
es wäre wirklich unglaublich, dass die Nouv. Héloïse und Emile das

Werk eines Menschen wären, der die Kinder nicht liebte."
In einem Briefe an seinen Freund St.-Germain. datiert von

Monquin 1770, wehrt sich Rousseau gegen den Vorwurf der
Ausschweifung. „.Das Beispiel, die Not, die Ehre derjenigen, die mir
teuer war, andere gewichtige Gründe veranlassten mich, meine Kinder
dem Findelhause anzuvertrauen, und hinderten mich, die heiligste
der Pflichten der Natur zu erfüllen. Weit entfernt, mich clarob zu
entschuldigen, klage ich mich an. und wenn meine Vernunft mir sagt,
dass ich in meiner Lage getan habe, was ich habe tun müssen, so

glaube ich ihr weniger als meinem Herzen, welches seufzt und sie

Lügen straft. Ich machte meinen Freunden gegenüber kein Hehl
aus meinem Betragen, da ich in ihren Augen nicht besser gelten wollte,
als ich war. Wie hat es nun den Barbaren gefallen, mich als
unnatürlichen Vater darzustellen, weil ich zu beklagen war Die
Vorsehung hat über meinen Kindern gewacht, sogar durch die Sünde
ihres Vaters. Ach Gott Welches wäre ihr Los gewesen, wenn sie

das meinige hätten teilen müssen Was wäre aus ihnen in meinem
U/nglück geworden Sie werden Arbeiter oder Bauern sein ; sie werden
in aller Stille friedliche Tage verleben. Warum habe i c h nicht das

gleiche Glück gehabt Ich danke wenigstens dem Himmel, dass er
nur mir das Leben getrübt und ihnen den gleichen bittern Kelch
vorenthalten hat." Im Emile hat sich Rousseau schwer gerichtet mit
den Worten: „Wer die Pflichten eines Vaters nicht erfüllen kann,
hat nicht das Recht, es zu werden." Durch diesen Hauptmakel seines
Lebens hat sich Rousseau schwer vergangen gegen Natur und Sitte ;

allein die Motive, die er zu seiner Rechtfertigung immer wieder ins
Feld führt, sind derart, dass sie auch den strengsten Splitterrichter
bewegen dürften, ihn ¦— wenn nicht zu entschuldigen — doch zu
bemitleiden.

Die Veranlassung zu Rousseaus innerer Krisis war sein Gang
nach Vincennes zu dem gefangenen Diderot. Auf dem Wege las er



216

im Mercure de France die Preisaufgabe der Akademie in Dijon: „Hat
die Wiederherstellung der Wissenschaften und Künste dazu
beigetragen, die Sitten zu läutern ?" Auf den Rat Diderots beteiligte sich
Rousseau an der Preisbewerbung und trug den Preis davon (1750).
Sein berühmter Discours schliesst die Grundidee Jean Jacques ein:
„Der Mensch ist von Natur gut ; durch die Institutionen allein wird
er schlecht." Um unabhängig leben zu können, woirde Rousseau

Musikkopist und zog sich von der Welt zurück. Er suchte die ländliche

Einsamkeit auf und verbrachte seine Tage mit Vorliebe bei
seinem Landsmann Mussard in Passy, wo im Oktober 1752 der Devin
du village, eine Art Opera buffa, entstand, die sowohl in der Opéra
als vor dem Hofe in Fontainebleau grossen Beifall erntete. In dem
musikalischen Streit jener Tage bekämpfte Rousseau mit Grimm den
schlechten französischen Geschmack und legte eine Lanze für die
einfache, melodiöse italienische Musik ein. Seine „Lettre sur la
musique française" rief einen solchen Sturm gegen den Verfasser hervor,
dass die Musiker der „Oper" sein Bild verbrannten und die Direktion
ihm die freien Entrées entzog. Nach dem Echec seines Lustspieles
Narcisse (18. Dezember 1752) im Théâtre-Français liess Rousseau
dieses Stück mit einer interessanten Vorrede drucken.

Die Briefe aus dieser Zeit (1749—54) offenbaren Rousseau bereits
als einen Freund des Landes gegenüber der Stadt, der Einsamkeit
gegenüber der Gesellschaft, der Freiheit gegenüber der Knechtschaft.
Er verkündet sich gerne als Genfer, als Patriot und Republikaner,
so dass er seinen Bruch mit dem weltlich gesinnten Pa,ris auch durch
einen äusserlichen Akt besiegeln will: sein Besuch in Genf bedeutet
seine Rückkehr zur protestantischen Kirche.

Als die Akademie in Dijon eine zweite Preisfrage stellte,
antwortete Rousseau mit dem .Discours sur l'inégalité parmi les hommes",
den er als nunmehriger „Citoyen de Genève" der Republik Genf
widmete (Juni 1754). Der Aufenthalt von vier Monaten in Genf war
eine der schönsten Zeiten seines Lebens. Mit besonderem Vergnügen
macht er Spaziergänge am LTfer des Sees, auf denen manche Entwürfe
reifen, wie der Plan seiner „Institutions politiques", einer Geschichte
des Wallis und der zwei ersten Akte einer Prosatragödie Lucrèce.
Nach vier Monaten (15. Oktober 1754) reist er wieder nach Paris, in
der Absicht, dort seine Angelegenheiten zu ordnen, um nachher
bleibend nach Genf zurückzukehren. Warum kam er nicht wieder
Der unmittelbarste Grund war offenbar die kühle Aufnahme seiner
„Dédicace du 2me Discours" durch den Rat von Genf. Lidirekt mag



217

auch die Ansiedelung Voltaires vor den Toren Genfs ihn abgeschreckt
haben. Zu jener Zeit überlegte Rousseau den Plan der Institutions
politiques, und er glaubte sich wohl freier, jenes Buch in Frankreich
zu schreiben, als in Genf, wo der Rat das Recht hatte, den Inhalt zu
zensieren und über die Zulässigkeit der Publikation zu entscheiden.

Im Frühling 1756 anerbot ihm Mme. d'Epinay die Ermitage
bei Montmorency als Asyl ; Rousseau nahm gerne an und verzichtete
auf seine Rückkehr nach Genf. In einem delirischen Zustande schrieb
er seine Nouvelle Héloïse: seine Jugenderinnerungen an Mme. de

Warens auffrischend, schuf er seine Julie. In dieser Verfassung traf
ihn Mme. d'Houdetôt. die eines Tages zu Pferde auf Besuch
erschien. Da er für seinen Roman eines aktuellen Gegenstandes bedurfte,
verliebte er sich. Die Folgen waren bedenklich ; sie führten zu
einem Bruche mit den Freunden in Paris.*)

Was zwischen Rousseau und Mme. d'Houdetôt vorfiel, ist, wie
E. Ritter nachweist, der Ausgangspunkt von allem übrigen: alle
Änderungen ihres Verhältnisses haben ihre Rückwirkimg gehabt und
Rousseaus Betragen gegen die anderen Personen beeinflusst. Obwohl
Mme. d'Houdetôt St.-Lambert über alles liebte, liess sie sich Rousseaus

Huldigungen gerne gefallen, nicht nur. weil er ein berühmter
Mann war, sondern weil er Gefühle manifestierte, die sie an ihren
im Kriege abwesenden Liebhaber erinnerten. St.-Lambert wird
gewarnt und schreibt der Gräfin einen vorwurfsvollen Brief. Sie hält
sich deswegen an Rousseau, und dieser an Mine, d'Epinay, welche

er im Verdachte hat. ausgeplaudert zu haben. Es folgt die Journée
des cinq billets (29. Juni 1757) und damit eine vorübergehende
Versöhnung mit der Gönnerin. Mitte September kommt Grimm aus
dem Kriege zurück, fest entschlossen, einen Bruch zwischen Rousseau
und Mme. d'Epinay herbeizuführen, deren Herz er mit keinem andern
teilen wollte. Mme. d'Houdetôt zieht sich zurück, was der Haupt-
kiisis Vorschub leistet. Rousseau, über Grimms berechnete Unhöf-

*) In den Confessions hat Rousseau diese aufgeregte Zeit im ganzen wahrheitsgetreu

dargestellt, während es Mme. d'Epinay in der zweiten Redaktion ihrer
Memoiren (1771) weniger genau nimmt. Zur Verifikation dieser beiden Hauptquellen
dienen namentlich die Briefe der bei dem Drama beteiligten Personen. Während
Kritiker, wie St.-Mare Girardin. Sainte-Beuve und E. Scherer sieh auf die Seite von
Grimm gestellt haben, ist es E. Ritter nach gewissenhaftem Studium neuedierter
Akten gelungen, für Rousseau günstigere Resultate zu erzielen. Schon St.-Lambert,
der Geliebte der Mme. d'Houdetôt, hat seinem Freunde Rousseau ohne Zweifel die

richtige Note erteilt, wenn er ihm sehreibt: „Permettez-moi de vous le dire: Vous
êtes le plus fou <le tons ; mais vous êtes le moins coupable."



218

lichkeit aufgebracht, schreibt diesem die Schuld an der Erkaltung
der Gräfin d'Houdetôt zu. Es gelingt indes Mme. d'Epinay, eine

Versöhnung anzubahnen ; doch ein unzeitiger Brief Diderots verdirbt
alles und setzt Jean Jacques in Wut. Grimm wartet nur noch die
Abreise von Mme. d'Epinay nach Genf ab, um mit Rousseau zu
brechen. Nach dem Bruche begreift Jean Jacques, dass er nicht
länger in der Ermitage verbleiben kann. In einem Briefe vom 6. Mai
1758 beklagt sich die Comtesse d'Houdetôt über che „Indiskretion
seiner Freunde", was ihn veranlasst, in seinem „Briefe an d'Alembert"
eine für Diderot beleidigende Notiz einzuschalten. Damit ward auch
der Bruch mit dem ältesten und erprobtesten Freunde zur Tatsache.
So hat eine Frau den Knoten gelöst und Rousseau von den
Philosophen der Aufklärung getrennt.

In Montlouis bei Montmorency, wo Rousseau wm 15. Dezember
1757 an bis 1762 schöne Zeiten verlebte, ging er literarisch seine eigenen
Wege, vor allem in künstlerischer Hinsicht. In drei Wochen schrieb
er seine „Lettre à clAlembert sur les spectacles''. in deren Vorrede er
den Bruch mit Dideiot öffentlich aussprach: „Man wird Geschmack,
gewählten Ausdruck in diesem Werke vermissen. Ich habe, da ich
allein lebe, es niemand zeigen können. Früher hatte ich einen strengen,
scharfsichtigen Aristarch ; ich habe ihn nicht mehr und will ihn
nicht mehr ; aber wehtun wird mir sein Verlust immerdar, und er
fehlt meinem Herzen noch mehr, als meinen Schriften." Der Brief
war Genf gewidmet und führte zu einem Bruche mit Voltaire, dessen

Lieblingsplan, in Genf ein Theater zu gründen, dadurch durchkreuzt
WTirde.

Im Winter 1758 auf 59 wurde „Julie ou la Nouvelle Hélóise"
vollendet, durch welchen Roman er die Sitten, das Leben und den
moralischen und religiösen Gedanken seiner Vaterstadt dem Auslande
als Vorbild darstellte ; auch Emile wurde begonnen und in den nächsten

zwei Jahren der „Contrat social" aus den Institutions politiques
herausgezogen. In Montmorency kamen der Marschall von Luxembourg

und seine Gemahlin Rousseau auf eine Weise entgegen, class

er auf einen engeren Verkehr einging. Sie überliessen ihm das im
Park gelegene Schlösschen, wo er ganz seinen Neigungen leben konnte.
Aus dieser Zurückgezogenheit sendet er kurz nacheinander seine drei
grossen Lebenswerke in die Welt hinaus. Anfangs 1761 erschien bei

Rey in Amsterdam die Nouvelle Héloïse ; im Frühjahr 1762 wurde
dort der Contrat social gedruckt, und der Emile erschien nur zwei
Monate später, während gleichzeitig eine Pariser Ausgabe bei



219

Duchesne veranstaltet wurde. Da die Lehren Rousseaus im Emile
der monarchistischen Ordnung gefährlich erschienen, erliess das

Parlament am 9. Juni 1762 gegen den Verfasser einen Verhaftsbefehl.
Unter dem Schutz seiner vornehmen Freunde entwich Rousseau

unbehelligt nach der Schweiz, wo er bei seinem Freunde Roguin
in Yverdon freundliche Aufnahme fand. Am 11. Juni wurde der
Emile in Paris durch den Henker verbrannt, und acht Tage später
hatten sowohl der Emile als der Contrat social das gleiche Schicksal
in Genf. Als zum Schlüsse noch die Berner Exzellenzen einen
Exmissionsbefehl gegen den armen Philosophen erliessen, suchte und
fand er ein Asyl im Lande des grossen Friedrich, in Môtiers-Travers
(Neuchâtel), wo eine Nichte Roguins, Mme Boy de la Tour, ihm eine

Wohnung anbot. Am 10. Juli 1762 kam R. in Môtiers an und wurde

von dem Gouverneur von Neuenburg, dem edlen Milord Keith,
freundlich aufgenommen. Sein Vorsatz war, jeder literarischen
Beschäftigung, die ihm soviel Unheil gebracht, zu entsagen, nur noch
den Dictionnaire de musique zu beendigen und seine Mémoires zu
schreiben. Doch seine Gegner liessen ihm keine Ruhe, so dass Schiller
mit Recht von ihm singen konnte:

..Rousseau leidet, Rousseau fällt durch Christen,
Rousseau, der aus Christen Menschen w-irbt."

Als der Erzbischof von Paris den Schaflein seiner Diözese die
Lektüre des Emile verbot, antwortete ihm Rousseau mit logischer
Schärfe und zeigte sich auf einmal als sehr gewandter Polemiker, der
seinen Gegner treffend heimzuschicken wusste. Da die Genfer

Bourgeois immer noch nicht durch das gesetzliche Mittel der
Représentations zu seinen Gunsten bei der Behörde intervenieren, bricht
ihm die Geduld, und er entschliesst sich, durch einen Brief vom 12. Mai
1763 an den Premier Syndic von Genf sein „Genfer Bürgerrecht"

zu kündigen, nachdem ihm Milord Keith das Neuenburger Heimatrecht

verliehen hatte. Tronchili, das Haupt der Genfer Patrizier,
verteidigt durch seine ..Lettres de la Campagne" die Behörden gegen
Rousseau, während dessen Freunde gegen die Verurteilung des Emile
protestieren. Rousseau beteiligte sich an dem Streite durch seine

„Lettres de la Montagne" (Dez. 1764), die nicht nur die Genfer
Regierung scharf angriffen, sondern auch das traditionelle Christentum
mitnahmen, indem er sich gegen die Inspiration in der Bibel wandte.
Diese neun Briefe sind durch die Höhe des Gedankens und die Macht
der Beredsamkeit ein Meisterwerk der Polemik und bilden zugleich



220

das Glaubensbekenntnis der politischen Demokratie und des

religiösen Liberalismus.
Durch Dunkelmänner wird von Genf aus gegen Jean Jacques

gehetzt. Als der Ortspfarrer Montmollin das Volk gegen den
Philosophen aufwiegelt, so dass er des Lebens nicht mehr sicher ist, flüchtet
Rousseau sich nach der Petersinsel im Bielersee (11. Sept. 1765). Dort
beschäftigt er sich mit Botanik und trägt sich mit dem Gedanken, eine

Flora Petrinsularis zu schreiben, als die gnädigen Herren von Bern
ihn auffordern, die Insel zu verlassen. Auch aus Biel vertrieben, wo
er sich einige Tage aufhält, zieht er ohne bestimmtes Ziel nach Strassburg.

um dort fünf Wochen zu bleiben. In dieser Stadt treffen ihn
die Briefe der Gräfin Bouffiers und David Humes, die ihn einladen,
mit Hume nach England zu gehen. Am 9. Dezember verlässt R.
Strassburg und kommt am 16. Dezember in Paris an, wro er bei dem
Fürsten von Conti Quartier bezieht, um am 4. Januar 1766 mit Hume
die Reise über den Kanal anzutreten. Anfangs wohnte Rousseau
in Chiswick, bis Thérèse ihn einholte. Darauf nahm er seinen
Aufenthalt bei einem Freunde Humes, Richard Davenport in Wootton
(Derbyshire), wo er die ersten fünf Bücher der Confessions abfasst.
Im Laufe des Jahres 1766 entwickelt sich im Wesen Rousseaus ein

Zug. der auf Verfolgungswahn schliessen liess. Da Verfolgungen
faktisch vorhanden waren, ist es kein Wunder, dass schliesslich eine
Krisis eintrat. Schon die unüberlegte Indiskretion Diderots und die
systematisch vorgehende Perfidie Grimms hatten vor Jahren in
Rousseau Wahnideen erweckt. Infolge der fortwährenden
Verfolgungen kam er auf den Gedanken, er sei das Opfer eines Komplottes,
das seine früheren Freunde gegen ihn veranstalten. Mme. de Pompadour,

der Minister Choiseul, Grimm und d'Alembert waren nach
seiner Meinung cüejenigen. die ihn verderben und seinen Namen
entehren wollten. Im Gefühle unausgesetzter Verfolgung wurde er mutlos,

furchtsam, misstrauisch und menschenscheu ; der ursprüngliche
Optimist wurde Schwarzseher und Mysanthrop. Es brauchte nur
eines geringen Anstosses, um die schlummernde Seelenkrankheit
unheilbar zu gestalten. Für den armen Verfolgten wurde die Botanik
ein Seelentrost. Die englischen Freunde, Lord Granville, dessen

Nichte Miss Devves, die Herzogin von Portland und Davenport
behandelten ihn mit feinem Takt und einer Herzlichkeit, die Balsam
auf seine Wunde war. Da kam der Schlag aus heiterem Himmel : Wal-
poles ..Lettre du Roi de Prusse.". woran er David Hume einen gewissen
Anteil zuschrieb. In tiefer Verstimmung verlässt Rousseau am 1. Mai



221

1767 plötzlich Wootton. Um seinen Feinden, von denen er sich auf
den Fersen verfolgt glaubt, zu entgehen, irrt er drei Wochen umher,
ehe er sich in Dover nach Calais einschifft, wo er am 22. Mai 1767

ankommt.*) Nach kurzem Aufenthalt in Amiens folgt Jean Jacques
e'ner Einladung des Marquis von Mirabeau nach Fleury-sous-Meudon.
Unter dem falschen Namen „Renou" verlebte er ein Jahr im Schlosse

Trye des Prinzen von Conti, wo das sechste Buch der Confessions
entstand (Juni 1767 bis Juni 1768). Hierauf unternahm Rousseau
nach Südfrankreich eine „botanische Pilgerfahrt", die zwei Jahre
dauern sollte : er nahm seinen Weg ubar Lyon. Chambéry und Grenoble
nach Bourgoin. Dort erklärte er eines Tages in Gegenwart zweier
Zeugen Thérèse feierlich als Gattin. Sechs Monate später finden wir
Rousseau inMonquin, wo er vom Februar 1769 an bis April 1770 blieb
und die Bücher der Confessions zum Abschluss brachte. Mit raschem
Entschluss kehrt er nach Paris zurück. Hier sucht er seinen Unterhalt
wieder durch Notsnschreiben zu verdienen. In dem vierten oder
fünften Stocke eines Hauses der Rue Platrière. die jetzt seinen Namen
trägt, führt er ein ärmliches Leben, indem er fortfährt, zu botanisieren,

Herbarien für Freunde anzulegen und Briefe über Botanik zu
schreiben. Auf die Verteidigung seiner Person und seines Andenkens
bedacht, fängt er an, in Bekanntenkreisen seine Confessions vorzulesen,

doch infolge Protestes von Mme. d'Epinay wird ihm diese

Vorlesung durch die Polizei untersagt. Kein schwererer Schlag hätte den
kranken Mann treffen können. Er geriet in einen völlig trübsinnigen
Zustand und mied von 1772 an allen Umgang mit Menschen ; Ende
1773 brach er jedwede Korrespondenz ab und widmete seine Musse-
zeit der literarischen Arbeit, der musikalischen Komposition und vor
allem der Botanik, die sein Trost im Unglück war. Schon in den
Jahren 1771 und 1772 hatte Rousseau an seinem Dictionnaire de

botanique gearbeitet, auf lange hin eine bedeutende Laistung. und
die Lettres élémentaires sur la botanique à M me. Ddessert geschrieben,
die mit dem 2. Mai 1773 abbrachan. Um „d?r Ehre seines Andenkens''
zu leben, wandte sich Rousseau wieder an die Mitwelt und schrieb
in den Jahren 1773 bis 1775 da^ unheimliche Buch: „Rousseau juge

*) Die komplizierte Streitfrage, wie weit Hume den Ausbruch der psychischen
Krankheit bei Rousseau verschuldet hat, ist zurzeit noch nicht gelöst. So viel ist
sicher, dass Hume es anfangs mit Rousseau gut meinte ; doch bleibt ihm der
Vorwurf nicht erspart: Hätte er mit der gleichen Herzensgüte der genannten englischen
Freunde den kranken Mann zu behandeln verstanden, statt ihn im Stiche zu lassen,

so wäre ein so jäher Krankheitsausbruch vielleicht vermieden worden.



222

de Jean Jacques", das den Höhepunkt seines intermittenten Paro-

xysmus bezeichnet. Zu seiner Rechtfertigung vor der Nachwelt
wollte er in seinem Wahn das Manuskript auf dem Altar von Notre-
dame niederlegen, gleichsam als Depot für die Vorsehung. Als cheses

Vorhaben missglückte, verteilte er die Schrift in mehreren Kopien an
Vertrauenspersonen. Dieser Krisis folgte eine Zeit der Beruhigung,
aber auch der körperlichen Kraftabnahme, in der er sich nur noch mit
Botanik und Musik beschäftigte.

Im Jahre 1777 schrieb Rousseau seinen Schwanengesang:
„Rêveries d'un promeneur solitaire", von welchen die Neuvième Promenade

am Palmsonntage 1778, d. i. etwa zwei Monate vor seinem Tode,
erschien. Als Thérèse erkrankte, und Rousseau sich ganz verlassen
fühlte, siedelte er am 20. Mai 1778 nach Ermenonville über,
wo ilim der Marquis René de Girardin ein kleines Landhaus zur
Benutzung überliess. Dort verschied Jean Jacques Rousseau am 2. Juli
des Jahres 1778 an einem Schlagsanfall, der auf Harnvergiftung
zurückzuführen ist, das gewöhnliche Ende der sog. Brightschen Krankheit.*)

Im Parke seines Gastfreundes auf der Ile des Peuphers wurde
Rousseau bestattet. Im Jahre 1794 wurden seine Überreste auf
Beschluss des Nationalkonventes neben denjenigen Voltaires im
Pantheon in Paris feierlich beigesetzt.

II. Rousseau als Erzieher und pädagogischer
Schriftsteller.

Im ersten Buch des „Emile" spricht Rousseau von den
Eigenschaften des Erziehers. Dabei sagt er von sich selbst; „Ich bin zu
sehr durchdrungen von der Grösse der Pflichten eines Erziehers
ich fühle zu tief meine LTnfähigkeit, als dass ich jemals ein solches

Amt übernehmen sollte, von welcher Seite es mir auch angetragen
werden möge ; selbst das Interesse der Freundschaft würde für mich
nur ein Beweggrund mehr sein, es abzulehnen. Ich glaube, class

wenige Leser dieses Buches nach beendigter Lektüre sich versucht
fühlen werden, mir dieses Anerbieten zu machen, und ich bitte
diejenigen, bei denen es dennoch möglich wäre, sich nicht unnütz zu

*) Dr. Cabanes (unter dem Pseudonym Dr. Fernel) hat bewiesen, dass Rousseau
eines natürlichen Todes gestorben ist, so dass das Geschwätz von Selbstmord durch
Erschiessen oder Vergiften einmal aufhören dürfte ; auch von fahrlässiger Vergiftung
durch Thérèse kann nicht die Rede sein, da sich sonst vor dem Tode Brechanfälle
eingestellt hätten.



223

bemühen. Ich habe in früherer Zeit einen Versuch gemacht, mich
dieser Tätigkeit zu widmen, und bin dadurch hinreichend überzeugt
worden, dass ich mich nicht dazu eigne." Ein Jahr lang hatte er im
Hause des Grand-Prévôt de Mably in Lyon das Amt eines Erziehers
inne. In dem Erziehungsplan (Projet pour l'éducation de M. de

Sainte-Marie), den er hier ausarbeitete, bezeichnete er als Aufgabe
des Erziehers die Bildung des Herzens, der Urteilskraft (jugement)
und des Geistes (esprit). Als Lehrfächer setzte er an: Latein (worin
er den Knaben nur lesen lassen will). Geographie und Geschichte.

Naturgeschichte, Mathematik und endlich, wenn er ihn lange genug
in Händen behielte, etwas Naturrecht und Moral. Mit Logik. Rethorik
und scholastischer Philosophie will er seinen Zögling nicht quälen ;

nur che Logik des Port-Royal will er ihn zu passender Zeit lesen lassen.
Es geht daraus hervor, class Rousseau ein klares Bewusstsein seiner

Aufgabe in seine Stellung mitbrachte, und trotzdem gab er sie nach

einjähriger Tätigkeit wieder auf. In den ..Confessions" spricht er
sich über seine Lehrtätigkeit folgendermassen aus :

„Meine natürliche Sanftmut hätte mich sehr geschickt zu diesem
Geschäfte gemacht, wenn nicht stürmische Aufwallungen dazwischen
gekommen wären. So lange alles gut ging, und ich von meinen Sorgen und
Mühen, die ich damals nicht sparte, gute Frucht sah, war ich ein Engel ;

ein Teufel war ich, wenn es einmal schlecht ging. Wenn mich meine
Zöglinge licht verstanden, sprudelte ich über, und wenn sie bösen Willen zeigten,

hätte ich sie töten mögen. Das war nicht das Mittel, sie geschickt
und gesittet zu machen. Ich wusste nur drei Mittel anzuwenden, die bei
Kindern immer unwirksam und oft schädlich sind: Rührung. Vorstellungen.
Zorn. Bald wurde ich Sainte-Marie gegenüber weichmütig bis zum Weinen :

bald erschöpfte ich mich in Veriuinftgründen, als ob er mich hätte verstehen
können, und weil er mir zuweilen sehr fein besondere Gründe entgegenhielt,
traute ich ihm Vernunft zu, während er nur vernünftelte. Der kleine
Condillac war für mich ein Gegenstand noch grösserer Verlegenheit ;

denn da er nichts begriff, nichts beantwortete, durch nichts zu erregen war
und verstockt blieb, man mochte tun. was man wollte, so war er mir
überlegener, als wenn er mich in Wut gebracht hätte. E r war der Kluge und
ich das Kind. Ich erkannte alle meine Fehler ; ich fühlte sie ; ich studierte
die Sinnesart meiner Zöglinge ; ich durchschaute sie ganz gut, und ich
glaube nicht, dass ich mich ein einziges Mal durch ihre Schlauheit habe
hintergehen lassen. Aber was half es mir, das Übel zu erkennen, wenn
ich keine Heilmittel dagegen anzuwenden verstand Indem ich alles
durchschaute, verhinderte ich nichts ; es glückte mir nie, und alles, was ich
tat, war das Gegenteil von dem, was man hätte tun sollen."

Mit Mme Dupin de Chenonceaux hatte Rousseau später oft
Unterhaltungen über das Gebiet der Erziehung, und ihrer Anregung ist

I



N

224

es wohl zuzuschreiben, dass er sich entschloss, seine Ansichten im
Zusammenhang darzulegen : die Frucht dieser langjährigen Arbeit
ist das Buch: „Emile ou sur l'Education".

Rousseau selbst motiviert sein Unternehmen im 1. Buche seines

Erziehungswerkes mit den Worten: ..Ausserstande, die nützlichere
Arbeit auszuführen, will ich wenigstens mit der leichteren einen
Versuch wagen ; nach dem Beispiele so vieler anderer will ich nicht die
Hand ans Werk legen, sondern die Feder, und anstatt zu tun. was

getan werden soll, will ich mich bemühen, es zu sagen."
Während Rousseau als heiligste Pflicht des Vaters bezeichnet,

seine Kinder selbst zu erziehen, übergibt er seinen erdichteten
Zögling einem Hauslehrer, offenbar eine Anpassung an die in
vornehmen Kreisen herrschende. Sitte. Es fehlt jedoch dem ganzen
Gemälde einer idealen Erziehung eines der wichtigsten Merkmale,
der Einfluss eines gesunden Familienlebens auf die Entwickelung des

Zöglings : Emil empfindet nie die Liebe der Mutter, nie die herzliche
Zuneigung der Familienglieder, und so fehlt in dem ganzen System
die wirksame Pflege des Gemütslebens, die von der ersten Kindheit
an eintreten sollte, um eine einseitige Entwicklung zu vermeiden.
Sowohl der Zögling als der Erzieher sind Abstraktionen. Emil ist
ein körperlich und geistig gesundes Kind aus gutem Hause, ohne
Geschwister, ohne erbliche Belastung, und jedem Einfluss der
Umgebung entzogen. Er wird allein erzogen, auf dem Lande, von einem
Hofmeister, der selber ein Tugendbold und von hoher Intelligenz ist
und den besten Teil seines Lebens dieser Erziehung allein widmet.
Zögling und Erzieher sind so ausserhalb des wirklichen Lebens gestellt.
Das Fundamentalprinzip liegt in den Worten: „La nature a fait
l'homme heureux et bon. mais la société le déprave et le rend misérable."

Die Natur hat den Menschen gut gemacht, und die Gesellschaft
hat ihn verdorben ; die Natur hat den Menschen frei geschaffen,
und die Gesellschaft hat ihn zum Sklaven erniedrigt ; die Natur hat
den Menschen glücklich erschaffen, und die Gesellschaft hat ihn elend
gemacht. Das sind drei verschiedene Ausdrücke für dieselbe
Wahrheit: Die Gesellschaft ist für die Natur, was das Böse für das
Gute. Darauf beruht das ganze System Rousseaus. Die beiden
Discours über die Wissenschaften und die Ungleichheit unter den
Menschen sind die kritische Verneinung des Bestehenden, die
Kriegserklärung gegen die herrschende Bildung und Gesellschaft. Der
..Emile" und der „Contrat social" sind der systematische Neubau.
Ist der Contrat social die Antwort auf die Abhandlung über „die Lii-



225

gleichheit der Stände", so wird ..Emile" die Antwort auf den
Discours „über die Künste und Wissenschaften".

Sein Schluss ist „Rückkehr zur Natur". Da aber die menschliche

Natur keine Rückschritte macht, so hütet sich Rousseau wohl,
uns einzuladen, in uns den Orang-Utang, das Li'bild des ..Manu"
oder „Adam" wieder herzustellen ; er schlägt vielmehr vor, diesem
vervollkommneten Menschen die Güte, die Freiheit, das Glück
zurückzugeben, welche die natürlichen Merkmale des Urmenschen

waren. Dieses Werk der Erneuerung des Individuums kann zuerst
durch die Erziehung geschehen.

Die Natur ist gut und die Gesellschaft ist schlecht ; lassen wir
deshalb die Natur gewähren und entfernen wir die Gesellschaft!
Die Natur hat den Wilden gemacht ; machen wir aus unserm Zögling

einen natürlichen Menschen! Kräftigen wir seinen Körper und
entwickeln wir seine Sinnesorgane Üben wir den Instinkt und helfen
wir der Urteilskraft, sich von den sinnlichen Wahrnehmungen zu
befreien! Warten wir, bis die Vernunft sich entwickelt, ohne ihr
zuvorzukommen! Die Menschheit hat sich durch das Bedürfnis und die

Erfahrung belehrt. Lassen wir daher das Kind die Not fühlen, und
bereiten wir es so für die Erfahrung vor! Die höchste Form der sozialen

Korruption ist zurzeit die Literatur ; also unterdrücken wir die
Bücher, sogar die Fabeln Lafontaines. Lassen wir den Schüler erst
in einem Alter lesen, da seine Vernunft das Böse vom Guten
unterscheiden kann Die Natur kennt nur Gott : Die Dogmen der
Religionen sind Erfindungen der Gesellschaft. Zeigen wir unserm Zögling
Gott ; aber wehrten wir damit zu. bis er ihn sehen kann in der Reinheit
und Unendlichkeit seines Wesens. Emil wird stark, gewandt, gut,
offen, intelligent, vernünftig, religiös, glücklich sein ; der in ihm
entwickelte natürliche Mensch wird alle Vorzüge des Kulturmenschen
ohne dessen Laster erfasst haben. Rousseau will also seinen „Emil"
nicht zum Naturmenschen, aber möglichst natürlich erziehen nach
seinen eigenen Worten im 5. Brief des 4. Buches der Nouvelle Héloïse :

„Tout consiste à ne pas gâter l'homme de la, na,ture, en l'appropriant
à la société". Die negative Erziehung ist nach seiner Meinung
zunächst die einzig richtige : der Erzieher hat deshalb eine beobachtende
und passive Rolle zu spielen und schädliche Einflüsse von aussen
abzuwenden. Ausser diesen durch fremde Einwirkung verursachten

Abirrungen macht Rousseau noch auf eine andere Quelle des Bösen

aufmerksam, auf die menschliche Schwachheit, Mutter der

Trägheit und dadurch Ursache aller Laster. Schlechtigkeit ent-
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1912. jk



226

steht aus Schwäche, und das Kind ist nur böse, weil es schwach
ist. „Macht es erst stark, und es wird gut sein !" Aus dieser

Beobachtung ergibt sich die Hauptaufgabe der Erziehung, soweit sie

eine Kunst ist : „sie muss dem Kinde geben, was es bei seiner Geburt
noch nicht hat und ihm später vonnöten ist", m. a. W. man muss
es zur Selbständigkeit anleiten, und diese besteht in der sittlichen
Freiheit. Um dieses ideale Erziehungsresultat zu erreichen, gibt
Rousseau seinem Emil einen Erzieher, de r über die menschliche
Schwäche erhaben ist. Das Kind soll für die Freiheit und durch
die Freiheit erzogen werden. Der ganze Plan des „Emile" ist also
einerseits die Natur, d. h. was vor jeder Entartung existiert,
anderseits die Freiheit, welche Ausdrücke sich im Grunde
auf einen reduzieren. Die landläufige Erziehung hatte in den Augen
Rousseaus den Hauptmangel, das Kind vor allem für das bürgerliche
und gesellschaftliche Leben abzurichten ; sie wellte aus ihm einen
rechtschaffenen Bürger formen und vernachlässigte in ihm
den Menschen als solchen auszubilden. „Emil sei zuerst gut
für sich selbst und erst später für die andern! Er lerne zuerst „Mensch"
sein und für sich leben", und erst, wenn seine Individualität sich

kräftig entwickelt hat, lerne er auch leben für seine Mitmenschen,
für die Gesellschaft.

Zur Darlegung dieser allgemeinen Erziehungsmaximen hat Rousseau

die Form der Erzählung, des Romans, gewählt. Sein Werk
gliedert sich in fünf Teile, von denen die vier ersten der Erziehung
des Knaben (Emil), der letzte und fünfte Teil der Mädchenerziehung
(Sophie) gewidmet sind. Jeder Stufe weist er eine Soncleraufgabe zu.

Das erste Buch beginnt mit der Geburt und behandelt die physische
Erziehung der ersten zwei Lebensjahre, d. h. bis zu der Zeit, da das Kind
zu sprechen anfängt. Von Anfang an bekämpft Rousseau die Vorurteile
seiner Zeit und wendet sich namentlich gegen das Einwickeln der Kinder
und den Missbrauch des Ammenwesens. Bis zum fünften Jahre bleibe
das Kind in den Händen der Mutter und sei nicht das Spielzeug einer Amme,
die sich seinen Launen fügt und ihm so den Eigensinn einpflanzt. Die
zweite Periode umfasst das Alter von 3 bis 12 Jahren. Nach Rousseau ist
auch dieser Lebensabschnitt von der physischen Notwendigkeit beherrscht
und kennt nur die sinnliche Wahrnehmung und das passive Urteil. Emil ist
noch kein sittliches Wesen und kann daher durch keine Forderung der
Pflicht regiert werden : Gehorsam von ihm zu verlangen, wäre somit
unvernünftig. Da man ihm nicht befehlen darf, so ist der Erzieher
genötigt, ihn entweder physisch zu z w i n g e n oder ihn zu täuschen;
Gewalt und List sind die noch bleibenden Erziehungsmittel. Nur eine
Lehre darf in diesem Alter beigebracht werden, nämlich die, niemand



227

Böses zuzufügen. Die Strafe soll immer die natürliche Folge des Fehlers
sein, damit sie das Kind begreift und so seine eigenen Erfahrungen sammelt,
um sich zu bessern. Was die intellektuelle Erziehung betrifft, so sollen
nur die Sinne geübt und gepflegt werden. In diesem Alter ist nur das
Gedächtnis tätig, das aber nicht durch Auswendiglernen und Vortragen
von Sachen missbraucht werden soll, die der Zögling nicht verstehen kann.
Bücher und Lektüre, Sehulzwang und Schularbeit sind für diese Altersstufe

verderblich. Nur das Zeichnen nach der Natur, etwas Singen und
Anschauungsgeometrie dürfen getrieben werden ; sonst beschränke sich
der Unterricht auf Körperübung und Sinnesübung in spielender Form.
Die Idee, dem Kinde unter 12 Jahren eine zwangslose Erziehung in freier
Luft, fern von Büchern und Lektionen zu geben, um seinen Körper durch
Leibesübung. Spiele und Gymnastik zu kräftigen, kommt uns nicht mehr
als gefährliches Paradoxon vor, sondern oft sogar als Notwendigkeit.

Das dritte Buch behandelt die Periode vom 12. bis 15. Jahre, da die
intellektuelle Erziehung in den Vordergrund tritt. Der Moment ist da,
um auf dem Wege des Vergleichens das passive Urteil zu einem tätigen
zu gestalten. Emil beginnt sein Verhältnis zu Menschen und Dingen
geistig zu beherrschen und zu durchdringen. Die Leidenschaften sind noch
nicht erwacht, das Gleichgewicht der Kräfte ist noch nicht gestört, und
so ist dieses Alter relativ das Alter der grössten Kraft. Das Nützlichkeitsprinzip

bestimmt je länger je mehr sein Handeln. Der Augenblick der
Studien und der Reflexion ist eingetreten. Aber man soll Emil nichts
vorlegen, dessen Nutzen er nicht einsieht. Emils Wissen soll sich auf das
Nächste beschränken. Das Studium des Menschen als das schwerste soll
erst zuletzt an die Reihe kommen. Der Unterricht soll auf Anschauung
beruhen : stets soll die angeschaute Sache der Abstraktion und Theorie
vorausgehen. Kein anderes Buch als die Welt! Braucht es dennoch ein
Buch, so sei es Robinson Crusoe, der allein Emils ganze Bibliothek bilden
soU. Emil hat einen Kurs Experimentalphysik durchzumachen, in welchem
er die wahre wissenschaftliche Methode der Induktion lernt, wo er selbst
zu beobachten und zu suchen hat. um die wissenschaftliche Wahrheit
aus den Tatsachen herzuleiten. Mit der Ausbildung der Geistesgaben
soll die körperliche Fortentwickelung Sehritt halten : daher die Vorschrift,
irgend ein Handwerk zu lernen. Diese Idee ist von Locke und wurde von
Rousseau aufgenommen, um die Vorurteile zu überwinden, die sich ans
Handwerk heften und so che körperliche Arbeit zu rehabilitieren. „Emil
soll denken wie ein Philosoph und arbeiten wie ein Bauer."

Im vierten Buche behandelt Rousseau che schwierigste Erziehungsperiode,

das Alter von 15 bis 20 Jahren, da der Verstand sich durch das
Gefühl vervollkommnen, das denkende und handelnde Wesen zu einem
liebenden und gefühlvollen werden soll. Jetzt ist der Moment gekommen,
das sittliche Bewusstsein am Mitmenschen zu messen und die Beziehungen
nicht bloss zu den Dingen, sondern auch zum Nächsten ins Auge zu fassen.
In dieser Zeit hört die Erziehung auf, eine blosse Überwachung zu sein.
sie nimmt den Charakter einer entschiedenen Leitung an. Emil braucht
künftighin einen Ratgeber und Führer. Die Epoche, mit welcher die
gewöhnliche Erziehung abschliesst, ist nach Rousseau eigentlich diejenige,



228

wo die positive Erziehung einsetzen soll. Beim Übergang vom Jünglings-
zum Mannesalter entflammen sich die Leidenschaften, und die
Liebe zum eigenen Ich wird Eigenliebe und Selbstsucht, sobald der Mensch
sich mit andern vergleicht : der Eindruck von Vergnügen und Schmerz
wird zum subjektiven Gefühle der Liebe und des Hasses. Gleichzeitig
erwacht auch die Sinnlichkeit. Die Leidenschaften müssen daher
geleitet und regiert werden. Der Hofmeister wird mit der Krisis der
Mannbarkeit des Zöglings dessen Charakter dadurch besonders zu bilden suchen,
class er ihm die menschlichen Beziehungen vorführt. Soll z. B. die Eigenliebe

zur Nächstenliebe w erden, so muss man dem Zögling nicht die Glücklichen,

sondern die Armen und Unglücklichen zeigen. Dann wird das
Mitleid in seinem Herzen erwachen, während die Betrachtung weltlicher
Genüsse nur Eifersucht und Neid erwecken würde. Auch der Unterricht,
so namentlich das Studium der Geschichte, wird der sittlichen Erziehung
Vorschub leisten. Der eigenen Schwäche suche man durch das Studium
der Fabeln zu begegnen, deren Moral Emil m aller Stüle auf sich selbst
anwenden wird.

Höher als theoretische Belehrungen stellt Rousseau die Anleitung
zur Kunst des Handelns. Bis Emil seine eigenen Angelegenheiten

zu besorgen hat, soll er die Geschäfte anderer mit Rat und Tat zu
fördern suchen : demi andern helfen entwickelt das Gefühl der Menschlichkeit.

Die Ausübung der Pflichten soll ihrer Theorie vorausgehen. Erst
nachdem das Bewusstsein Gottes "in seiner Seele Platz genommen, kann
jene ihm geboten werden. Mit fünfzehn Jahren weiss Emil n och nicht,
ob er eine Seele besitzt und ob es einen Gott gibt. Das Studium der Natur
muss vorausgehen ; dieses wird den Zögling von selbst auf die Spur ihres
Schöpfers führen. ..Man kennt den Arbeiter erst aus seinen Werken. Um
zu beurteilen, was er ist, muss man erst wissen, was er leistet." Noch
ein anderes Motiv hat Rousseau bewogen, den Gottesbegriff nicht zu
frühe einzuführen ; es ist der Missbrauch, den man damals mit dem
Auswendiglernen des Katechismus und dem mechanischen Herunterleiern
unverstandener Gebete machte. Damit ferner Gott und göttliche Dinge einen
bleibenden Eindruck auf den jungen Mann ausüben, darf man ihn damit
in seiner Kindheit nicht langweilen. Endlich wollte er. dass der Zögling
das Alter erreicht habe, wo man sich eine persönliche Überzeugung von
übersinnlichen Fragen bilden kann, so dass der Glaube freiwülig
angenommen und nicht durch Vermittlung einer Autorität übernommen wird.

Von nun an ist Emil ein Mann, und wenn sein Erzieher noch länger
bei ihm bleibt, so geschieht es nur, um ihm behülflich zu sein, sein
praktisches Wissen zu ergänzen und seine Tugend zu befestigen. Emil träumt
von einer Gattin, während er erst die Welt soll kennen lernen. So führt
der Erzieher seinen Zögling durch die Welt, indem er ihm die Auffindung
dieser Ehehälfte als letzte Station seiner Wanderjahre in Aussicht stellt.
Emil bleibt ein Jahr in Paris, findet jedoch seine Lebensgefährtin nicht ;

dagegen entwickelt sich durch den Umgang mit feinen Geistern sein Geist
und bildet sich sein Geschmack. Sprachen. Literatur und allgemeine
Grammatik beschäftigen seine Musse, und das Theater macht ihn mit der
Poesie bekannt.



229

Da Sophie in der Grosstadt nicht zu entdecken ist. sucht er sie
auf dem Lande und findet sie in ländlicher Zurückgezogenheit, wo sie von
einer verständigen Mutter zum Alltagsleben und zum Gefühl für Kunst
und Schönheit vorbereitet worden. Wenn der Knabe in der Freiheit und
für die Freiheit erzogen wird, so soll das Mädchen schon beizeiten an das
Los des Weibes gewöhnt werden. Sophie soll sich vor allem um die Sitte
und das Urteil der Menschen kümmern. Wenn der Knabe fragt: „A quoi
bon?", so soll sich das Mädchen bei jeder Handlung vergegenwärtigen:
„Qu'en dira-t-on?" Nach Rousseau soll die Frau dazu erzogen werden,
dem Manne zu gefallen, ihm zu gehorchen, sich ihm zu widmen und ihn zu
ergänzen. In dieser Hinsicht folgt er der Tradition so viel als möglich im
Gegensatz zu den Vertretern der Emanzipation.

Endlich ist Sophie gefunden, und die Verlobung wird gefeiert. Damit
ist jedoch die Aufgabe des Erziehers noch nicht zu Ende: denn es fehlt dem
jungen Mann noch vieles, um ein tüchtiger Familienavter und ein nützlicher
Bürger zu werden. Auf den Rat des Gouverneurs bringt der dreiundzwanzig-
jährige junge Mann noch zwei Jahre im Auslande zu, lernt lebende Sprachen
und beobachtet die Sitten der Völker.

Im zweiten Teile des fünften Buches entwirft Rousseau für den
angehenden Bürger eine Theorie des staatsbürgerlichen Lebens, welche die
Hauptideen des „Contrat social" wiederholt, und schliesst mit einer
interessanten Parallele zwischen der politischen und moralischen Freiheit.
„Wo findet sich die wahre Freiheit Sie hängt an keiner Regierungsform,
sondern sie wohnt im Busen des freien Mannes, der sie überall mit sich führt.
Ein gentemer Mensch ist überall ein Knecht: er wäre Sklave in Genf, der
andere frei, selbst in Paris." Im Hauptkapitel des fünften Buches, der
Profession de foi du vicaire savoyard, sehen wir, was Rousseau auf dem Gebiete
der Religion von Genf nach Frankreich brachte. Eine dreifache Überzeugung

bildet die Basis seines Glaubensbekenntnisses : Der Glaube an einen
persönlichen Gott, an eine geistige Seele und ein zukünftiges Leben. Die
Rebgion war bei ihm immer ein tiefes Bedürfnis seiner Natur, wie er in
seinem berühmten Briefe an Voltaire über die „Vorsehung" vom 18.

August 1756 öffentlich proklamiert. Ist Rousseau Christ Die Antwort liegt
in jenem Satze von St.-Preux (Nouvelle Hélcïse): ..Je m'efforce de l'être.
Je crois de la religion tout ce que je puis comprendre, et respecte le reste
sans le registre."

LTm sein erstes Dogma zu bew eisen, argumentiert der Vicaire savoyard
also: „Die ersten Ursachen der Bewegung liegen nicht in der Materie:
dieselbe empfängt die Bewegung und teilt sie mit: aber sie bringt sie nicht
hervor. Je mehr ich Wirkung und Gegenwirkung der auf einander einwirkenden

Naturkräfte beobachte, desto mehr erkenne ich, dass man stets von
Wirkung zu Wirkung bis zu einem Willen als erster Ursache aufsteigen muss;
denn eine Aufeinanderfolge von Ursachen bis ins Unendliche annehmen,
heisst gar keine annehmen. Mit einem Worte : Jede Bewegung, die nicht
durch eine andere hervorgerufen wird, kann nur von einem Akte freier
Selbstbestimmung herrühren; die leblosen Körper werden uns durch eine
Bewegung in Tätigkeit gesetzt, und es gibt ohne Willen keine wirkliche
Handlung. Ich glaube also, dass ein Wille die Welt bewegt und die Natur



230

beseelt." Da sich die Natur nach gewissen Gesetzen bewegt, so muss dieser
Wille intelligent sein. Im Gegensatz zu Rousseau hatten die Materialisten
der Stoffwelt selbst Bewegung gegeben, wodurch für sie ein schaffender
und erhaltender Gott überflüssig wurde.

Emil fragt den Vikar über die heiligen Schriften, die Offenbarung, die
Dogmen etc. und erhält zur Antwort : „Gott will im Geist und in der Wahrheit

angebetet werden: diese Pflicht ist allen Religionen gemein. Was den
äussern Kultus anbetrifft, welcher der Ordnung wegen gleichförmig sein
soll, so ist dies eine reine Polizeisache : dazu braucht es keiner Offenbarung."
Der Vikar setzt umständlich die Torheit derjenigen auseinander, welche die
Lehre aus den Wundern erklären wollen, da man ja nachher die Wunder
mit der Doktrin beweisen muss. So dreht man sich in einem Circulus vitio-
sus, wie die Gnostiker.

Volle Bewunderung zollt Rousseau dem Evangelium Jesu Christi und
der christlichen Moral.*) Hohen Wert legt er der Stimme des Gewissens
bei, nach welcher wir unsere und anderer Handlungen als gut und böse be-
urzeilen. „0 Gewissen, Gewissen! Göttlicher Instinkt: unsterbliche und
himmlische Stimme; sicherer Führer eines unwissenden und beschränkten,
aber verständigen und freien Wesens ; untrüglicher Richter über Gutes und
Böses, der du den Menschen zur Gottähnlichkeit erhebst, auf dir beruht die
Vortrefflichkeit seiner Natur und die Sittlichkeit seiner Handlungen! Ohne
dich empfände ich nichts in mir, was mich über das Tier erhebt, als das
traurige Vorrecht, mich vermöge eines Verstandes ohne Regel und einer
Vernunft ohne Grundsatz von Irrtum zu Irrtum zu verirren." Solche Töne
sind seit Bossuet von der christlichen Kanzelberedsamkeit nie mehr
angeschlagen worden. Der wirklich bewunderungswürdige Schluss des
„Glaubensbekenntnisses" wendet sich zugleich gegen che alte engherzige und
intolerante Orthodoxie und gegen die ungläubige, spöttelnde und ebenso
unduldsame Philosophie jener Tage. So erregte Rousseaus Schrift in beiden
Heerlagern grosse Erbitterung. Die Atheisten verschrien ihn als Gläubigen,
und die Orthodoxen betrachteten ihn als Gottesleugner. Der Erzbischof
von Paris liess den Emil durch einen besonderen Hirtenbrief verbieten ;

auf Befehl des französischen Parlaments wurde das Buch verbrannt, und
in Genf und Bern wurde dieses Beispiel eines mittelalterlichen Autodafés
nachgeahmt. Unbegreiflich ist, dass die Genfer Theologen den ..Emil"
ohne Protest seinem unverdienten Schicksal überliessen. Seine Prinzipien
sind ja diejenigen des Protestantismus, da sie die oberste Autorität des
Gewissens und das Recht der freien Forschung proklamieren.

*) Voltaire, dem vom ganzen Werke Rousseaus nur die religionsfeindlichen
Partien imponieren, schrieb am 14. Juni 1762 an Damilaville: ,,J'ai eu son
„Education". C'est un fatras en quatre tomes, avec une quarantaine de pages contre
le christianisme, des plus hardies qu'on ait jamais écrites." Und an d'Alembert
schrieb er am 15. Sept.: „Je me suis moqué de son „Emile", qui est assurément
un plat personnage; son livre m'a ennuyé; mais il y a cinquante pages que je
veux faire relier en maroquin."



231

III. Rousseaus Einfluss als Reformator der Erziehung
und des Unterrichts.

Um mit G. Lanson zu reden, hat J. J. Rousseau sowohl durch
seine Ideen, als durch sein Temperament auf sein Jahrhundert
eingewirkt und bedeutenden Bewegungen in der Gesellschaft und
Literatur gerufen. Alles mischt sich bei Rousseau, das Ich und die Natur,
die Abstraktion und die sinnliche Empfindung, die Logik und die
Leidenschaft, die prosaische Literatur und die Poesie, die Philosophie
und die Malerei. In der Politik und Moral, in der Poesie und im
Roman, überall findet man ihn in der vordersten Reihe an der

Eingangspforte der gegenwärtigen Zeit. (G. Lanson, histoire de la
littérature française. Paris, 1902.) Seit einem Jahrhundert sind alle
Fortschritte der Demokratie und alle Errungenschaften des arbeitenden
und leidenden Volkes im Sinne seines Werkes erfolgt. Rousseau war
auch der Wiederhersteller der Religion, indem er zeigte, dass der
Sozialismus mit der christlichen Idee vereinbar ist. Er hat die Moral
mit dem Gottesgedanken in Einklang gebracht, die Heiligkeit der Ehe
und der ehelichen Pflichten gepredigt gegenüber der Lockerheit der
Sitten des 18. Jahrhunderts; er hat zudem den Eltern ihre Pflichten
gegen die Kinder ans Herz gelegt und sie wieder gelehrt, zu lieben
und sich selber der Erziehung anzunehmen. Als
Sozialpolitiker ist Rousseau der Vorkämpfer der Gedankenfreiheit ;

sein Einfluss hat sich mehr auf die gemässigten Republikaner, wie
auf Mirabeau, Necker, Siéyès erstreckt, als auf die Bergpartei von
1793. Als Philosoph rettete er den Idealismus des Herzens.
Aller Tatsächlichkeit des menschlichen Lebens, so wie sie war. wurde
der Krieg erklärt. Entweder von „Natur" statt ..Kultur", entweder
„Contrat social" statt „Régime absolu ", das sind die Extreme seines

philosophischen Denkens. Rousseau hat sich namentlich für das

moralische Ideal begeistert: man glaubte das „Evangelium der Humanität"

zu vernehmen, meint Goethe. In Frankreich wraren es Bernardin
de St.-Pierre, Madame de Staël, Lamenais, Lamartine, Victor Cousin,
Mme. Necker de Saussure bis auf Vinet, die das Recht des

religiösen Gewissens als Quelle des Sittlichen proklamierten.
Auf Rousseauschem Boden steht die Romantik, wenn sie

die Dichtung der Fesseln des Gesellschaftsgeistes entledigt und
sie wieder auf den üiquell selbsterlebter Inspiration zurückführt,
um in einer neuen, natürlichen Sprache die Gedanken und Gefühle
der eigenen Zeit auszusprechen. Rousseaus Schüler, Bernardin de

St.-Pierre und Chateaubriand führen ihre Leser hinaus auf eine ein-



232

same Insel des südlichen Weltmeeres oder in die Savannen an den
Ufern des Mississippi. Frau v. Staël weist auf die deutsche und
englische Literatur hin, für die schon Rousseau den Weg geebnet hat.
Engel sagt in seiner Geschichte der französischen Literatur zutreffend
von Rousseau: „.Mit Rousseau hat die französische Seele wieder ihre
Würde gewonnen. Die Nation der Spassvögel wurde zu einer der
Denker. Wie berauschend wirkte die Freiheit der deutschen und
englischen Dichtung nach der Knechtschaft Boileauscher Gemeinplätze."

Lord Byron, der Dichter des Weltschmerzes, feiert in Rousseau

den Entdecker der Naturschönheit und Leidenschaft. Obwohl
Voltaire Rousseau einen Vorwurf daraus machte, halb Gallier,
halb Deutscher zu sein, hat dieser gerade seine besten Seiten da,
wo er vom französischen Wesen abweicht. So ist Rousseau
natürlicherweise bei den Deutschen tiefer eingedrungen als Voltaire
und bildet die Brücke, auf welcher die Sturm- und Drangideen ihren
Einzug in Deutschland halten und namentlich auf Goethe und Schiller
wirken. In seinen Jugenddramen, sowie in der späteren philosophischen

Lyrik macht Schillers für Zündstoffe empfänglicher Geist die
idealen Vorbereitungen der Revolution mit. Wenn Rousseau die

Zurückziehung in den wilden Zustand, resp. die Trennung von der
Gesellschaft als Ideal hinstellt, so lässt Schiller die von der Gesellschaft

stiefmütterlich Behandelten ihre Zuflucht zu einem Räubertum
nehmen, das „die sog. Ordnung ein wenig verbessern soll". Die
Rousseauschen Glaubensvorstellungen von Gott und Unsterblichkeit,
durch die Kantische Metaphysik abstrakter geworden, bilden auch
den Kern von Schillers Glaubensbekenntnis („die drei Worte des

Glaubens"). Stark hat Rousseau mit seinen Schilderungen in der
Nouvelle Héloïse auf Goethe eingewirkt. Dessen „Werther" ist eine

geniale Nachbildung der von Rousseau in seinem Liebesroman
angeschlagenen Tonart. Wie Rousseau, ist der grosse Kinder- und
Naturfreund Goethe ein Verfechter der Rechte der Kinderwelt
geworden. Davon zeugen Äusserungen, wie: „Es ist schwer, von der
Fülle der Kindheit würdig zu sprechen" oder: ..Wir besitzen von
Natur keinen Fehler, der nicht zur Tugend werden könnte, und

umgekehrt." Bezeichnend für Goethes erzieherischen Blick sind

Aussprüche wie : „Fröhlichkeit ist die Mutter aller Tugenden" :

„Die Liebe herrscht nicht ; aber sie bildet, und das ist mehr." —
„Dass nichts ungeschickter sei, als viele Verbote, Gebote.

Anordnungen," sagt wiederum auch Goethe, und er fügt treffend hinzu:
„Aber ihr (der Tugend) zu gebieten, soll man verstehen."



233

Rousseaus pädagogische Ideen finden auf reformierter Erde, in
der evangelischen Schweiz und im protestantischen Deutschland
zuerst Aufnahme, während sich der katholische Klerus gegen
erzieherische Neuerungen im Sinne Rousseaus ablehnend verhält. In
Zürich hatte schon vor Jean-Jacques der grosse Bodmer den Ruf
nach der Natur als literarische und pädagogische Forderung erhoben.
1745, d. h. 17 Jahre vor dem Erscheinen des ..Emile", hatte der
Winterthurer Ästhetiker Joh. Georg Sulzer in Magdeburg eine
Erziehungslehre erscheinen lassen, welche die Anschauung, das Turnen,
die Handarbeit und den Moralunterricht betonte, und 1755 gab
der Basler Ratsschreiber Isaak Iselin, der Protektor Pestalozzis,
seine „philosophischen und patriotischen Träume eines Menschenfreundes"

heraus, die eine Reform der Erziehung fordern. In der
Schrift : „Versuch eines Bürgers über die Verbesserung der öffentlichen

Erziehung einer republikanischen Handelsstadt", beweist er die
Notwendigkeit der Erziehung des Menschen aus dessen Natur.
1773 verlangt Leonhard Usteri, Professor am Karolinum in Zürich,
als Eintrittsalter für eine in Zürch zu gründende Töchterschule
das zwölfte Altersjahr und begründet dieses Postulat im Sinne
Rousseaus: „So gross ist der Nachteil eines zu frühen Unterrichtes,
dass man mit viel weniger Nachteil bei Ausweichung dieser Gefahr auf
die andere Seite sich etwas zu weit lenkt. Ich besorge, es werde hierin
in gar vielen Stücken des Unterrichtes gefehlt, indem man die Kinder
geschickt machen will, ehe sie die Fähigkeit dazu haben, und sie mit
Dingen beschäftigt, die wahrlich für ihre Fassungskraft gar nicht
gemacht sind, wenn schon oft grosse Leute damit kindisch umgehen,
um sie Kindern annehmlich zu machen." Für die Privaterziehung
seiner eigenen Kinder entwirft Usteri später nach den Ideen Rousseaus
eine Schrift über die physische Erziehung der Kinder in den ersten
Jahren.

Einen entscheidenden Einfluss übte Rousseau auf Pestalozzi aus.
Rousseau und Pestalozzi stehen durch die Unabhängigkeit im Denken
prinzipiell dem Milieu des 18. Jahrhunderts, in dem sie lebten, in
voller Freiheit gegenüber. Beide zeigen im grossen und ganzen eine
auffallende Kongenialität : Unbeholfenheit im geselligen Verkehr ;

Verbindung eines tief religiösen Bedürfnisses mit ganz freier
Weltanschauung ; der Grimm gegen alles Unrecht ; einen Zug zu den
Armen im Volke ; eine seltene Verbindung von Verstand und Gefühl.
Jean Paul nennt daher mit Recht in der Vorrede zur ersten Auflage
der Levana den grossen Zürcher den ..stärkenden Rousseau des



234

Volkes." (Hunziker : Rousseau und Pestalozzi). Pestalozzis Entschluss,
Landwirt zu werden, ist rousseauistisch. In „Lienhard und Gertrud",
sowie in der Schrift „Meine Nachforschungen über den Gang der Natur
in der Entwickelung des Menschengeschlechtes" ist Rousseau sein
Vorbild. Der sittliche Standpunkt ist jedoch bei Pestalozzi nicht
wie bei Jean-Jacques die Rückkehr zum reinen Naturzustand (denn
eine solche ist unmöglich), er ist vielmehr ein errungenes Neues,
das Produkt der Selbstbestimmung auf Grundlage der bisherigen
Entwicklung durch die Stadien des tierisch sinnlichen und des
gesellschaftlichen Lebens. Der sittliche Standpunkt ist nur ein relativer
und kein absoluter, so lange wir Menschen sind. In der Welt hat reine
Sittlichkeit keinen Platz ; nur in der Individualität und für das

Individuum ist sie Wahrheit ; sie ist Ideal. Sittlich wird man nur
durch eigene Kraft. Sittlichkeit ist ganz individuell, sie besteht nicht
unter zweien, d. h. sie beruht nicht auf Abmachungen, sondern wird
errungen im eigenen Herzen. Das Wort : „Mühe dich redlich, strebe
nach Wahrheit! Dieses Streben macht dich frei!" ist der Kern von
Pestalozzis Ethik (Natorp).

..Als Rousseaus „Emile" erschien." — schreibt Pestalozzi 1826 —
„war mein im höchsten Grad unpraktischer Traumsinn von diesem
ebenso im höchsten Grade unpraktischen Traumbuch enthusiastisch
ergriffen. Ich verglich die Erziehung, die ich im Winkel meiner
mütterlichen Wohnstube und auch in der Schulstube genoss. mit dem,
was Rousseau für die Erziehung seines Emile ansprach und forderte.
Die Hauserziehung, sowie die öffentliche Erziehung aller Welt und
aller Stände erschien mir unbedingt als eine verkrüppelte Gestalt,
die in Rousseaus hohen Ideen ein allgemeines Heilmittel gegen die
Erbärmlichkeit ihres wirklichen Zustandes finden könne und zu
suchen habe." Pestalozzis Erziehungspraxis auf dem Neuhof
entspricht ganz den Rousseauschen Ideen (negative Erziehung und bis

zum 12. Jahre ausschliesslich Übungen der Sinne und des Körpers).
Eigene Lebenserfahrungen bewirkten aber, dass Pestalozzis
Erziehungstätigkeit sich vom „Emile" unabhängig gestaltet. Seine

Erziehungsanstalt für arme Kinder braucht keine Hofmeistererziehung
à la Emile. Die Erziehung „durch und zur Arbeit" — und nicht das

Spiel — muss die Basis einer Armenschule bilden. Nach Pestalozzi
ist die Bildung der Anschauungskraft der Anfangspunkt alles menschlichen

Unterrichtes. Ihm ist „die Wohnstube (d. h. das Vaterhaus) das
Ideal für die Vereinigung der Bedingungen aller Elementarbildung ;

die Schule ist nur die Erweiterung der Wohnstube." In dem Buche:



235

„Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" hat Pestalozzi eine naturgemässe
Methodik begründet und den Weg zur Verwirklichung der Rousseauschen

Ideen gezeigt. Das Zugrundelegen der Anschauung finden wir
schon bei Rousseau ; aber Pestalozzi hat diese Ideen an der wirklichen
Jugend erprobt und ihre Anwendbarkeit festgestellt. Während
Rousseau in seinem „Emile" nur den Einzelmenschen im Auge hat,
berücksichtigt Pestalozzi das Leben und Bedürfen der Menschheit,
und wird so der Begründer der allgemeinen Volksschule. Während
die begeisternde Wirkung Jean-Jacques von seinem Gedanken
ausgeht, entflammt Pestalozzi durch sein Beispiel, sein Tun und Handeln.
Rousseau ist der Säemann, Pestalozzi der Gärtner, der die junge Saat
pflegt und gross zieht. Pestalozzis Erziehungsgrundsätze
beeinflussen noch heute die besten Erziehungsmethoden. —

Unter den deutschen Schulmännern sind es vor allem die

Philanthropinisten, die von den Ideen Rousseaus ergriffen
werden. Basedow sucht durch seine pädagogischen Schriften und
die Gründung des Philantropins in Dessau (1774) dessen Erziehungsgrundsätze

zu verwirklichen. Der deutsche Philanthropismus ist
ein Kind des Rousseauschen Naturalismus. Auch die Philanthropinisten

wollen das Kind sich frei entwickeln lassen und sind Feinde
jeder Dressur ; aber sie wollen nicht bloss gewöhnen, sie wollen dem
Menschen zu besserem Leben verhelfen ; sie wollen den Zögling
nicht von der Gesellschaft isolieren, sondern für dieselbe
erziehen ; sie anerkennen nicht bloss die Rechte des Kindes,
sondern auch seine Pflichten in der Gesellschaft. (Oemer,
Rousseau und die Philantropisten). Abhärtung ist für Rousseau
wie die Schule Basedows die Losung. Es ist dies die natürliche
Reaktion gegen die Unnatur in Kleidung und Körperpflege, welche
die vorhergehende Zeit beherrscht. Für Rousseau ist das ganze
Erziehungssystem nur ein Lückenbüsser für den Fall, class die Eltern
nicht imstande sind, selbst zu erziehen. Bei den Philanthropisten
tritt das Institut der Schule, in dem allerdings der Grundsatz der
familienhaften Erziehung erhalten bleibt, in den Vordergrund.
So setzt die philanthropistische Schule die Theorie Rousseaus in die
Praxis um, indem sie an die Stelle der individuellen die gemeinsame
Erziehung übt. Den Rousseauschen Kardinalsatz: „Erziehe,
unterrichte, naturgemäss!" haben die Philantropisten in ihrer Unterrichtspraxis

nie aus den Augen verloren, und so ist und bleibt Rousseau der
geistige Urheber des Philanthropismus.

Auch J. G. Herder und dessen Anreger Hamann sind Rousseauschen



236

Einflüssen zugänglich gewesen. Herder legt wie Rousseau grosses
Gewicht auf die physische Erziehung und die Kultur der Sinne. Wenn er
die Anschauung betont, so geht er aber nicht so weit wie Rousseau,

um die Zuhilfenahme der Bücher abzulehnen. Er ist Utraquist :

er verlangt nicht nur realistischen Unterricht wie Rousseau, sondern
er will auch die humanistischen Fächer nicht vernachlässigt wissen.
Was die Ausbildung der Sinne betrifft, so schliesst sich Herder voll
und ganz Rousseau an ; so tadelt er z. B. die Vernachlässigung, die
der Tastsinn erleidet. Die religiöse Erziehung lässt er dagegen schon
.mit dem Beginn der Schulzeit einsetzen. Immer betont er die
Rücksichtnahme auf die Bildung des Gefühls : denn was nützen alle
erworbenen Kenntnisse ohne Gemüt Wie bei Rousseau, lässt sich
Herder eine augenfällige Anlage für alles Natürliche erkennen:
beide sind leidenschaftliche Spaziergänger und begeistert für die
Poesie des Volksliedes ; beide auch aufrichtige Friedensfreunde und
Feinde der rohen Gewalt.

Viel von Rousseaus Ideen finden wir bei Jean Paul, dem Verfasser
der Levana ; aber er setzt demselben deutsche Eigenart entgegen.
Auch er klagt die Menschenwelt an ; aber darum fällt ihm doch
Kultur nicht zusammen mit Verderbnis. Für Jean Paul ist das Spiel
nicht bloss Bedürfnis der Natur und Mittel zur Übung von Kräften,
er denkt vielmehr an die Wirkung auf das Gemüt: das Spiel ist für
ihn die Poesie der Jugend. Jean Paul gesteht nur für die ersten „fünf
Jahre" kein systematisches Lernen zu. Dass das Mädchen wesentlich
für den Mann erzogen werde, dafür schätzt er den Wert der Frau
zu hoch. Während Humanisten und Pietisten auf frühen Beginn von
Lehre und Formung halten, ist Jean Paul wie Rousseau gegen solche

Eingriffe in die Selbstentfaltung ; ja er scheint seinen Vorgänger zu
überbieten, wenn er sagt: ..Ehe der Körper des Menschen entwickelt
ist. schadet ihm jede künstliche Entwicklung der Seele." So weist
er frühen philosophischen Unterricht zurück und setzt dafür
mathematischen ein : die Dichtkunst wünscht er bis zum 13. eder 14. Jahre
von dem Schüler fern zu halten.

Noch näher als Jean Paul steht Rousseau Ernst Moritz Arndt,
der 1805 seine ..Fragmente über Menschenbildung" veröffentlicht.
J. F. Herbart stellt mit Rousseau die Forderung, dass in der
Erziehung die Individualität so streng als möglich gewahrt werde.
Rousseau verlangt, dass der Erzieher die Natur des Kindes studiere,
und Herbart begründet die fundamentale Bedeutung der Psychologie
für die Pädagogik. Von einem andern Standpunkt aus kam Froebel



237

zu seinen Erziehungsgrundsätzen. Ihm ist das Hauptmittel der
Erziehung die Tätigkeit. Wie Rousseau, ist Froebel Naturphilosoph.
„Mein Gymnasium," sagt er. ..war die Natur, mein Rektor der Baum,
meine Universität die Kinderstube, meine Professoren die Kinder."

Unter den Vertretern der Metaphysik dirf der Königsberger
Philosoph Immanuel Kant ein Jünger Rousseaus heissen. Erinnert
nicht sein kategorischer Imperativ an die Verherrlichung des Gewissens
in dem Glaubensbekenntnis des Vicaire savoyard Wenn Kant in
seinen „Vorlesungen über Pädagogik" als oberstes Erziehungsziel
die Moralisierung bezeichnet, so denkt man unwillkürlich an den
Genfer Philosophen. Rousseau ist sein unmittelbares Vorbild,
wenn er in seiner juridischen Doktrin den Staat auf den
„Gesellschaftsvertrag" basiert, durch welchen alle Menschen auf ihre
individuelle Freiheit verzichten, um sie als Mitglieder des Staates
wieder zurückzunehmen.

In den Schriften seiner Jugend steht Joh. Gotti. Fichte ganz unter

den naturrechtlichen und philosophischen Anschauungen von Rousseaus

Contrat social. Ein Nachhall derselben sind seine „Reden an die
deutsche Nation", die einer patriotischen Bewegung der Geister rufen
und die Erhebung von 1813 vorbereiten. Bei dem Theologen Schleier-
macher zeigt sich die Einwirkung Rousseaus in der ganz bestimmten
Anerkennung des Rechtes der Jugend auf unbefangenen Genuss der
Jugend. — Ein grosser Rousseau-Apostel endlich ist Leo Tolstoi,
dem der Genfer Philosoph die besten Waffen liefert. Nachdem
derselbe seine akademische Studien hinter sich hatte und sich der
Bewirtschaftung seiner Güter in Jasnaja-Poljaua widmen wollte,
nahm er sich vor allem vor. die Volksbildung zu fördern. Als Idealist
verwirft Tolstoi mit Rousseau die Anarchie und Unordnung in der
Gesellschaft, aber auch alles Erkünstelte unserer Kultur ; er lehrt
die Rückkehr zur Natur und zum Volke. (0. Haggenmacher, Leo

Tolstoj als Pädagoge. Schweiz. Pädag. Zeitschrift 1910. Heft V.)
Wie Rousseau ist auch Tolstoj ein Bewunderer Christi und ein Feind
der Kultur, die aus dem Menschen einen Sklaven macht. Wie Rousseau

in seinem „Emile", hält auch er die Landwirtschaft für die dem
Menschen zuträglichste Beschäftigung. Beide sind gegen
Gewaltsmassregeln, wie Krieg und Revolutionen. Während Rousseau aber
das Erziehungssystem der Kinder ändern will, will Tolstoj die
Erwachsenen reformieren ; er glaubt an die Möglichkeit einer
„Auferstehung". Mit Jean-Jacques präkonisiert Tolstoj die negative
Erziehung, die sich damit begnügt, die im Kinde schlummernden



238

Anlagen harmonisch zu entwickeln. Seine eigenen Kinder erzieht
er nach den Vorschriften von Rousseaus „Emile", und auch seine

„freie Schule" in Jasnaja-Poljana basiert auf Rousseaus Theorien.
Wie Rousseau ist Tolstoj gegen den Religionsunterricht, der den
Kindern Begriffe einprägt, die uns selbst nicht klar sind (Wunder,
Trinität usw.). Während Rousseau der Geschichte einen hohen
erzieherischen Wert beilegt, will Tolstoj von Geschichte und Theologie
nichts wissen. Für ihn gibt es überhaupt nur zwei Gebiete des Wissens,
die den Schwankungen der verschiedenen Meinungen entzogen sind
— das sind die Mathematik und die Sprachen ; alles andere hält
er für Torheit. Mit Rousseau verlangt er, dass der Zögling ein
nützliches Handwerk erlerne. Er betrachtet die Arbeit als Bedürfnis,
wie Essen und Trinken. Beide sind der Ansicht, dass man der Medizin
entbehren kann, wenn man nach der Natur lebt. Rousseau nennt
Arbeit und Massigkeit die zwei wahren Ärzte des Menschen, und Tolstoj

geht so weit, dass er die Ärzte rein unfähig erklärt, zu heilen.
Tolstoj ist kein Anhänger der Frauen-Emanzipation. Nach seiner

Meinung wird der Mann, was die Frau aus ihm macht ; daher ist ihre
Erziehung eines der wichtigsten Probleme des Menschengeschlechts.
Da ihre Aufgaben so verschieden sind, sollen Mann und Frau getrennt
erzogen werden, und so ist Tolstoj gegen die gemischten Schulen,
die beide Geschlechter nach der gleichen Schablone unterrichten.

Diese kurzen Andeutungen, denen noch weiteres über Rousseaus
Einfluss in den skandinavischen Ländern, in England und Amerika
beigefügt werden könnte, zeigen, wie mächtig Rousseaus Geist und
Naturauffassung gewirkt hat und noch jetzt fortwirkt.


	Jean-Jacques Rousseau

