Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 22 (1912)

Heft: 3-4

Artikel: Jean-Jacques Rousseau

Autor: Schmid, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-JACQUES ROUSSEAU.

Von J. Sehmid (Winterthur).

I. Sein Lebensgang mit besonderer Beriicksichtigung
seines Genfertums.

J. J. Rousseau wurde am 28. Juni 1712 in Genf als Sohn eines
Uhrmachers geboren. Da die Mutter acht Tage nach seiner Geburt
starb, wurde er von einer Tante Suzon und seinem Vater Isaak er-
zogen, der ihm den ersten Unterricht im Lesen und Schreiben erteilte.
Schon mit sechs Jahren sass er ganze Nachte iiber Romanen, die sich
in der Bibliothek der Mutter vorfanden. Als sein Vater eines Ehren-
handels wegen nach Nyon flichtete (1722), iibergab Onkel Gabriel
Bernard den zehnjihrigen Jean Jacques nebst seinem eigenen Sohne
Abraham dem Landpfarrer Lambercier in Bossey zur Er-
ziehung. Nach der Riickkehr von Bossey (zwischen dem 23. August
1724 und dem 26. April 1725) verweilte Rousseau einige Monate ohne
Beschiftigung im Hause des Onkels Bernard. Er bestand voriiber-
gehend eine Probezeit bei dem Registrator Masseron, um nachher als
Lehrling bei dem Graveur Abel Du Commun einzutreten.
Drei Jahre hielt er es bei diesem rohen Menschen aus, bis er ihm end-
lich entlief und im Friithling 1728 seiner Vaterstadt den Riicken wandte.
Nach Rousseaus Flucht aus Genf (14. Marz 1728) hort die direkte
Einwirkung seiner Vaterstadt eine Zeitlang auf, aber nicht, ohne ihm
ein charakteristisches Gepriage aufgedriickt zu haben. Noch an der
Schwelle des Alters stellt er in seinem letzten Werke, den Réveries
du promeneur solitaire (Troisiéme promenade), der Familienerziehung
seiner Heimat ein schones Zeugnis aus. Rousseau ist Genfer nach
Abstammung vaterlicher- und miitterlicherseits ; er ist es noch mehr
durch die sechszehn ersten Jahre seines Lebens und die Erziehung,
die ihm in einem patriotisch hochstehenden Milieu zuteil wurde. In
den Confessions schreibt Rousseau jenen ,(freien republikanischen
Sinn®, jenen ,stolzen, unbeugsamen Charakter, der ihn so oft mit
der Gesellschaft in Konflikt brachte, den Unterhaltungen zu, die er
mit s:inem unabhingig denkenden Vater hatte. Einfluss auf Rousseau
hatte von den Genfer Gelehrten namentlich der Theologe Turre t-
tini, der durch seine toleranten Anschauungen in der ersten Hélfte
des 18. Jahrhunderts einen Bruch der Theologie mit der dogmatischen
Autoritdt Calvins herbeifiihrte. Auf dem Gebiete des Naturrechtes
tibte J. J. Burlamaqui grossen KEinfluss auf Rousseau aus, wie aus
dem ganzen ersten Teil des ,,Discours sur I'Inégalité”* hervorgeht.



- e it =N AopAC e e bt oy i
: m——— PR P R S A S S e R DR R TN L TG PR B b s M TR R
TS ST BT R B PR P YT T 5 A bl i i

211

Drei tiefe Bediirfnisse, die Rousseau zeitlebens eigen waren, ver-
raten das Genfer Kind: der leidenschaftliche Sinn fiir die Einsam-
keit, das Reisen und das Landleben. Das Bediirfnis nach Einsamkeit
im Gegensatz zu der Geselligkeit des Franzosen entspricht dem Ernst
des Protestanten. In der freien Natur konnte er sich ungehindert
der Meditation und Traumerei tiberlassen, die bis an sein Lebensende
seine ,,dominierende Leidenschaft’® waren. Mit einem Empfehlungs-
briefe des Pfarrers von Confignon versehen, kam Rousseau am Palm-
sonntage 1728 in Annecy an, wo eine konvertierte Dame aus dem
Waadtlande, Mme. de Warens, sich des jugendlichen Fliicht-
lings annahm. Sie schickte ihn nach Turin, um ihn in einem Hospice
des Catéchumeénes zur Aufnahme in die katholische Kirche vorbe-
reiten zu lassen (10. April bis 23. August 1728). Nach verschiedenen
Irrfahrten findet Rousseau Anstellung als Bedienter bei der alten
Griafin Vercelli und nach deren Tode bei dem Grafen Gouvon,
der ihn zum Sekretdr heranbilden wollte. Leider hatte der schlechte
Einfluss seines Genfer Freundes Bacle zur Folge, dass er den Lauf-
pass erhielt. Nach kurzem Landstreicherleben erreichte Rousseau im
Friihling 1729 Annecy und Frau von Warens. Mit der Sorge um seine
Zukunft beschéftigt, machte sie den Versuch, ihn im Seminar zu
Annecy zum Geistlichen ausbilden zu lassen. Als der Erfolg aus-
blieb, nahm er Musikstunden bei Le Maitre, dem Dirigenten
der Chorkapelle (Oktober 1729 bis April 1730). Darauf folgt eine etwa
anderthalbjéhrige Periode unsteten Hin- und Herwanderns. In Lau-
sanne und Neuenburg gibt er lehrend und lernend Musikstunden.
1731 begleitete er als Dolmetsch einen griechischen Archimandriten
iiber Freiburg und Bern nach Solothurn. Hier wird der falsche Patri-
arch als Schwindler entpuppt und Rousseau von dem franzdsischen
Gesandten de Bonac nach Paris geschickt, um bei dem Neffen
des Schweizer Obersten G odard in Dienst zu treten. Aber weder
Paris, noch der Oberst und sein Neffe gefallen ihm. So verldsst er
Paris nach kurzem Aufenthalt und wandert zu Fuss iiber Lyon nach
Chambéry, wo sich inzwischen Mme. de Warens niedergelassen
hatte. Durch Vermittlung dieser Frau erhilt er die Stelle eines Sekre-
tiars einer Kommission, die zur Aufstellung eines allgemeinen Ka-
tasters fiir Savoyen eingesetzt worden war. Nach anderthalb Jahren
ist er Musiklehrer und 1734 Haushofmeister seiner Gonnerin, die in-
zwischen seine Geliebte geworden, obwohl sie 13 Jahre élter war.

Der achtjahrige Aufenthalt in Chambéry (1732—1740) bot Rous-
seau die erforderliche Musse, seinem Geiste eine ernste Ausbildung



212

zu geben. In diese Zeit fallen seine philosophischen und literarischen
Studien. Als er in der Folge krank wurde, bezog Mme. de Warens
im Herbst 1736 ein Landhaus vor der Stadt, die Charmettes, wo
Jean Jacques im Verkehr mit der Natur, in inniger Gemeinschaft mit
,Mama®, in landlichen Arbe‘ten und eifrigen Studien die schonste
Zeit seines Lebens zubrachte. Er lernte Mathematik und Latein,
Geschichte und Geographiz, studierte die Logik des Port-Royal und
las die Werke von Locke, Leibniz, Mallebranche und Descartes. Die
Beschéftigung mit Anatomie fithrte ihn auf den Gedanken, dass er
an einem Herzpolypen leide, und so trat er im September 1737 seine
Reise zu einem berithmten Arzte nach Montpellier an, auf der ihn
ein Abenteuer mit der liebebediirftigen Mme. de Larnage von seiner
Neurasthenie heilte. Nach Chambéry zuriickgekehrt, fand er seine
Intendantenstelle bei Mama durch einen andern besetzt. Trotzdem
blieb er noch zwei Jahre in den Charmettes, wiahrend Mme. de Warens
in der Stadt wohnte. Durch Vermittlung einer Freundin der letztern
wurde er anfangs Mai 1740 Hauslehrer der Sthne des Herrn von
Mably, Grand-Prévét in Lyon, wo er bis Mai 1741 (nach andern
bis Januar 1742) blieb. Da er sich in dienender Stellung unbehaglich
fiihlt, gibt er die Hauslehrerstelle auf und kehrt nach den Charmettes
zuriick, komm¢t aber bald zur Einsicht, dass er iiberfliissig sei. Die
zerritteten Vermogensverhéltnisse der Frau v. Warens lassen ihn an
einen Broterwerb denken. Mit einer selbst erdachten Ziffern-Noten-
schrift und 15 Louisd’or in der Tasche verreist Rousseau im Juli 1742
(und nicht 1741, wie in den Confessions irrtiimlich steht) nach Paris,
um seinen Plan der Akademie vorzulegen.

Damit beginnt die zweite Periode seines Lebens. ,,Savoyen und
Mme. de Warens haben Rousseau gemacht®, sagt Michelet nicht mit
Unrecht. Fiir sie verzichtet er auf seine Riickkehr nach Genf ;
ihr verdankt er die Erziehung des Herzens, des Gefiihls, des Ver-
standes und des religiésen Sinnes; von ihr lernt er einen gewissen
Hang zur Geselligkeit, der ihm frither ganz abging. Um sich ihr mehr
zu nihern, fiigt er sich nicht ohne Miithe, dem Wunsche, sich kon-
vertieren zu lassen. Ihretwegen verldasst er Turin, flieht Paris und
Lyon. Ihr widmet er seine genze Liebe. Ob indes Rousseau der Mme.
de Warens zuliebe Katholik wurde. er blicb im Grunde des Herzens
Genfer und Protestant. Der einzige katholische Priester, der ihm
imponierte, war der Abbé Gaime in Turin — das Urbild seines
Vicaire savovard —, der ihm keine starren Dogmen, sondern die prak-
tischen Lehren der Moral einscharft und ihm rat, nicht nach Rom zu



213

gehen, sondern lieber nach Genf zuriickzukehren. Wenn Rousseau
in Savoyen ein Mann geworden, so wurde er in Paris ein Schriftsteller.
Ohne Paris wire er nie der Meister des Stiles geworden. den wir bei
ihm bewundern. Wenn er in Savoyen als Autodidakt seine philo-
sophischen Studien absolviert hat, so bildete Paris fiir ihn die Rhetorik-
Klasse. Langsam (1742—50) erreichte er nach acht Jahren miihsamer
Arbeit sein Ziel: durch seinen Premier Discours (1750) wurde er mit
einem Schlage ein gefeierter Schriftsteller.

Als Rousseau im Sommer 1742 in Paris ankam. wurde er durch
Mr. de Réaumur am 22. August in die Akademie der Wissen-
schaften eingefiihrt. Ein erklarendes Mémoire, das er iiber sein Noten-
Bezeichnungs-Projekt vorlas, trug ihm einen Achtungserfolg ein. Fiir
das Publikum schrieb er eine Apologie seines Systems: ,,Dissertation
sur la musique moderne‘’, aber ohne Erfolg zu haben. Da er Geld
brauchte, um zu leben, kam ihm der Rat des Abbé Castel gelegen,
sich an die Frauen zu wenden, durch welche allein man in Paris re-
tssieren kénne. Durch Mme. de Besenval wurde er in das
Haus dés Generalpachters Dupin eingefiihrt, wo er dessen Schwieger-
sohn Mr. de Francueil und durch diesen Mme. d  Epinay kennen
lernte. Diesen Bekanntschaften verdankte Rousseau seine Anstellung
als Sekretdar beim franzosischen Gesandten in Venedig. Als er nach
Jahresfrist, infolge verschiedener Krinkungen seitens seines riick-
sichtslosen Prinzipals, die Stellung quittiert hatte, kehrte er nach Paris
zuriick, um gegen den Gesandten, der ihm den riickstdndigen Gehalt
zuriickbehielt, Beschwerde zu erheben, ohne Recht zu bekommen.
Rousseau erfuhr damit, dass es dem Méachtigen leicht sei, sich gegen-
tiber dem Schwachen schadlos zu halten: so entstand in seinem Innern
jener unausloschliche Unwille gegen die biirgerlichen Institutionen ;
zugleich reifte in ihm der Entschluss, fortan jede abhingige Stellung
zu meiden. Im Hoétel St- Quentin, wo er Quartier bezog. lernte Jean
Jacques die zwelundzwanzigjihrige Thérese Le Vasseur
kennen, mit der er eine Gewissensehe einging. Er war iliberzeugt,
dass sein Talent imstande sei, sich und seine Lebensgefdhrtin zu er-
nahren. In drei Monaten brachte er die Muses galantes,
Text und Musik, fertig, und im Auftrage Richelieus besorgte er die
Umarbeitung von Voltaires ,,Princesse de Navarre™ unter dem Titel
,,Jes Fétes de Ramire®. Die kiihle Aufnahme beider Stiicke entmutigte
ihn derart, dass er krank wurde. Um leben zu kénnen, brauchte Rous-
seau eine ernstere Beschaftigung, als musikalische und literarische
Versuche, und so nahm er gerne eine Sekretarstelle mit 900 Fr. Gehalt



214

an, die ihm Mme. Dupin und Mr. de Francueil anboten. Er brachte
mit ihnen den Herbst 1747 im Schlosse Chenonceaux (Touraine) zu,
wo ,,l’Engagement témeéraire*, ein Lustspiel, und ein Gedicht: ,,1.’Al-
lée de Sylvie* entstanden. In den folgenden zwei Jahren bewegt sich
Rousseau mit Vorliebe in der vornehmen Gesellschaft und vollendet
so seine soziale und literarische Ausbildung. Gebildete Damen und
Philosophen gehdren zu seinen auserwihlten Freunden, wie Mme.
d’Epinay, Grimm, Diderot, Condillac, d’Alembert. Die Festungshaft
Diderots in Vincennes (1750) bezeichnet das Ende dieser langen
Periode, in der Rousseau in Paris zum Schriftsteller heranreift.

Bald nach seiner Riickkehr von Venedig hatte sich Rousseau ein
armes, ungebildetes Midchen als Lebensgefihrtin erkoren. Obwohl
Therese Le Vasseur so beschrankt war, dass sie nie die zwolf Monats-
namen erlernte, nie eine Ziffer erkannte und nie den Betrag der
einzelnen Miinzsorten begriff, gelang es ihr, Rousseau durch ihre Treu-
herzigkeit zu fesseln, dass er mit ihr gliicklich lebte. Nach seiner Riick-
kehr von Chenonceaux kam Therese nieder (Ende 1747), und Jean
Jacques entschloss sich ohne Bedenken zu einem Schritte, den er
spater schwer bereute, iiber den er aber anfangs leicht hinwegging,
da er in einem Milieu verkehrte, wo dergleichen Regel war: er iibergab
in der Not sein erstes Kind dem Findelhaus. Damit folgte er einer
beliebten Sitte der Pariser Bohéme jener Zeit. Vielleicht fiirchtete er
vom Kindergeschrei eine Stérung seines Schriftstellerberufes ; denn
er war zu sehr Individualist und beseitigte alles, was seine Unab-
héngigkeit beeintrachtigen konnte. Vielleicht diirfte, wie E. Ritter
andeutet,*) eine hereditire Erscheinung Rousseaus Vorgehen einiger-
massen erkliren. Rousseau erwdhnt in seinen ,,Bekenntnissen‘’ die
Grosseltern mit keinem Worte ; es scheint, dass David Rousseau
nicht die Kunst gepflegt habe, Grossvater zu sein ; auch Vater Isaak
bekiimmerte sich wenig um seine Sohne und trostete sich auffallend
rasch, als sie dem elterlichen Hause den Riicken wandten. Rousseau
war iiberzeugt von der Ungerechtigkeit der bestehenden Verhiltnisse,
dass er glaubte, theoretisch im Rechte zu sein, wenn er die Kinder
als offentliches Gut behandle, das dem Staate gehore, damit zugleich
der Stand der Reichen Gelegenheit habe, fiir die Kinder der Armen,
,.denen er das Brot stehle”, zu sorgen. Schwerwiegend diirfte der
Umstand sein, dass die Kinder durch Therese, die selber nicht erzogen

*) E. Ritter, La famille et la jeunesse de Jean Jacques Rousseau. Paris 1896,
p- 147.



[E)
ok
it

war und ein Kind blieb, und ihre habsiichtige Mutter verzogen worden
wiaren. In der Neuviéeme Promenade der ,,Réveries du promeneur
solitaire** verteidigt er sich gegen den Vorwurf, ein unnatiirlicher
Vater zu sein und die Kinder nicht zu lieben, also: ,,Nicht imstande,
sie selbst zu erziehen, hitte ich sie durch ihre Mutter erziehen lassen
miissen, die sie verh#tschelt, und ihre Familie, die Ungeheuer aus
ihnen gemacht héatte. Ich wusste, dass fiir sie die Erziehung im Findel-
hause weniger gefidhrlich sei. Ich habe die Kinder immer geliebt, und
es ware wirklich unglaublich, dass die Nouv. Héloise und Emile das
Werk eines Menschen wiren, der die Kinder nicht liebte.*

In einem Briefe an seinen Freund St.-Germeain, datiert von
Monquin 1770, wehrt sich Rousseau gegen den Vorwurf der Aus-
schweifung. ., Das Beispiel, die Not, die Ehre derjenigen, die mir
teuer war, andere gewichtige Griinde veranlassten mich, meine Kinder
dem Findelhause anzuvertrauen, und hinderten mich, die heiligste
der Pflichten der Natur zu erfillen. Weit entfernt, mich darob zu
entschuldigen, klage ich mich an, und wenn meine Vernunft mir sagt,
dass ich in meiner Lage getan habe, was ich habe tun miissen, so
glaube ich ihr weniger als meinem Herzen, welches seufzt und sie
Liigen straft. Ich machte meinen Freunden gegeniiber kein Hehl
aus meinem Betragen, da ich in ihren Augen nicht besser gelten wollte,
als ich war. Wie hat es nun den Barbaren gefallen, mich als un-
natiirlichen Vater darzustellen, weil ich zu beklagen war ! Die Vor-
sehung hat iiber meinen Kindern gewacht, sogar durch die Siinde
ihres Vaters. Ach Gott ! Welches wire ihr Los gewesen, wenn sie
das meinige hitten teilen miissen ? Was wére aus ihnen in meinem
Ungliick geworden ? Sie werden Arbeiter oder Bauern sein ; sie werden
in aller Stille friedliche Tage verleben. Warum habe ich nicht das
gleiche Gliick gehabt? Ich danke wenigstens dem Himmel, dass er
nur mir das Leben getriibt und ihnen den gleichen bittern Kelch vor-
enthalten hat.” Im Emile hat sich Rousseau schwer gerichtet mit
den Worten: ,.Wer die Pflichten eines Vaters nicht erfullen kann,
hat nicht das Recht, es zu werden.”” Durch diesen Hauptmakel seines
Lebens hat sich Rousseau schwer vergangen gegen Natur und Sitte ;
allein die Motive, die er zu seiner Rechtfertigung immer wieder ins
Feld fiihrt, sind derart, dass sie auch den strengsten Splitterrichter
bewegen diirften, ihn — wenn nicht zu entschuldigen — doch zu be-
mitleiden.

Die Veranlassung zu Rousseaus innerer Krisis war sein Gang
nach Vincennes zu dem gefangenen Diderot. Auf dem Wege las er



216

im Mercure de France die Preisaufgabe der Akademie in Dijon: ,,Hat
die Wiederherstellung der Wissenschaften und Kiinste dazu beige-
tragen, die Sitten zu ldutern ?** Auf den Rat Diderots beteiligte sich
Rousseau an der Preisbewerbung und trug den Preis davon (1750).
Sein bertthmter Discours schliesst die Grundidee Jean Jacques ein:
..Der Mensch ist von Natur gut: durch die Institutionen allein wird
er schlecht.” Um unabhéngig leben zu konnen, wurde Rousseau
Musikkopist und zog sich von der Welt zuriick. Er suchte die ldnd-
liche Einsamkeit auf und verbrachte seine Tage mit Vorliebe bei
seinem Landsmann Mussard in Passy, wo im Oktober 1752 der Devin
du village, eine Art Opera buffa, entstand, die sowohl in der Opéra
als vor dem Hofe in Fontainebleau grossen Beifall erntete. In dem
musikalischen Streit jener Tage bekampfte Rousseau mit Grimm den
schlechten franzosischen Geschmack und legte eine Lanze fiir die
einfache, melodiose italienische Musik ein. Seine ,,Lettre sur la mu-
sique francaise® rief einen solchen Sturm gegen den Verfasser hervor,
dass die Musiker der ,,Oper*’ sein Bild verbrannten und die Direktion
ihm die freien Entrées entzog. Nach dem Echec seines Lustspieles
Narcisse (18. Dezember 1752) im Théatre-Francais liess Rousseau
dieses Stiick mit einer interessanten Vorrede drucken.

Die Briefe aus dieser Zeit (1749—54) offenbaren Rousseau bereits
als einen Freund des Landes gegeniiber der Stadt, der Einsamkeit
gegeniiber der Gesellschaft, der Freiheit gegeniiber der Knechtschaft.
Er verkiindet sich gerne als Genfer, als Patriot und Republikaner,
s0 dass er seinen Bruch mit dem weltlich gesinnten Paris auch durch
einen dusserlichen Akt besiegeln will: sein Besuch in Genf bedeutet
seine Riickkehr zur protestantischen Kirche.

Als die Akademie in Dijon eine zweite Preisfrage stellte, ant-
wortete Rousseau mit dem ,,Discours sur 'inégalité parmiles hommes®,
den er als nunmehriger ,,Citoyen de Genéve der Republik Genf
widmete (Juni 1754). Der Aufenthalt von vier Monaten in Genf war
eine der schonsten Zeiten seines Lebens. Mit hesonderem Vergniigen
macht er Spaziergéinge am Ufer des Sees, auf denen manche Entwiirfe
reifen, wie der Plan seiner ,,Institutions politiques®, einer Geschichte’
des Wallis und der zwei ersten Akte einer Prosatragddie Lucréce.
Neach vier Monaten (15. Oktober 1754) reist er wieder nach Paris, in
der Absicht, dort seine Angelegenheiten zu ordnen, um nachher
bleibend nach Genf zuriickzukehren. Warum kam er nicht wieder ?
Der unmittelbarste Grund war offenbar die kiithle Aufnahme seiner
,.Dédicace du 2me Discours® durch den Rat von Genf. Indirekt mag



o
ek
-1

auch die Ansiedelung Voltaires vor den Toren Genfs ihn abgeschreckt
haben. Zu jener Zeit iiberlegte Rousseau den Plan der Institutions
politiques, und er glaubte sich wohl freier, jenes Buch in Frankreich
zu schreiben, als in Genf, wo der Rat das Recht hatte, den Inhalt zu
zensieren und iiber die Zulissigkeit der Publikation zu entscheiden.

Im Friihling 1756 anerbot ihm Mme. d’Epinay die Ermitage
bei Montmorency als Asyl ; Rousseau nahm gerne an und verzichtete
auf seine Riickkehr nach Genf. In einem delirischen Zustande schrieb
er seine Nouwelle Héloise; seine Jugenderinnerungen an Mme. de
Warens auffrischend, schuf er seine Julie. In dieser Verfassung traf
ihn Mme. d’Houdetot, die eines Tages zu Pferde auf Besuch er-
schien. Da er fiir seinen Roman eines aktuellen Gegenstandes bedurfte,
verliebte er sich. Die Folgen waren bedenklich ; sie fiithrten zu
einem Bruche mit den Freunden in Paris.*)

Was zwischen Rousseau und Mme. d'Houdetot vorfiel, ist, wie
E. Ritter nachweist, der Ausgangspunkt von allem iibrigen: alle
Anderungen ihres Verhiltnisses haben ihre Riickwirkung gehabt und
Rousseaus Betragen gegen die anderen Personen beeinflusst. Obwohl
Mme. d’Houdet6t St.-Lambert iiber alles liebte, liess sie sich Rous-
seaus Huldigungen gerne gefallen, nicht nur, weil er ein bertihmter
Menn war, sondern weil er Gefithle manifestierte, die sie an ihren
im Kriege abwesenden Liebhaber erinnerten. St.-Lambert wird ge-
warnt und schreibt der Gréfin einen vorwurfsvollen Brief. Sie hilt
sich deswegen an Rousseau. und dieser an Mme. d’Epinay, welche
er im Verdachte hat, ausgeplaudert zu haben. Es folgt die Journée
des cing billets (29. Juni 1757) und damit eine voriibergehende Ver-
sohnung mit der Gonnerin. Mitte September kommt Grimm aus
dem Kriege zuriick, fest entschlossen, einen Bruch zwischen Rousseau
und Mme. d’Epinay herbeizufithren, deren Herz er mit keinem andern
teilen wollte. Mme. d’Houdetot zieht sich zuriick, was der Haupt-
krisis Vorschub leistet. Rousseau, tiber Grimms berechnete Unhof-

*) In den Confessions hat Rousseau diese aufgeregte Zeit im ganzen wahrheits-
getreu dargestellt, withrend es Mme. d’Epinayv in der zweiten Redaktion ihrer Me-
moiren (1771) weniger genau nimmt. Zur Verifikation dieser beiden Hauptquellen
dienen namentlich die Briefe der bei dem Drama beteiligten Personen. Wihrend
Kritiker, wie St.-Mare Girardin, Sainte-Beuve und E. Scherer sich auf die Seite von
Grimm gestellt haben, ist es E. Ritter nach gewissenhaftem Studium neuedierter
Akten gelungen, fiir Rousseau giinstigere Resultate zu erzielen. Schon St.-Lambert,
der Geliebte der Mme. d’'Houdet6t, hat seinem Freunde Rousseau ohne Zweifel die
richtigze Note erteilt, wenn er ihm schreibt: ,.Permettez-moi de vous le dire: Vous
étes le plus fou de tous; mais vous étes le moins eoupable.*




o
oy
an

lichkeit aufgebracht, schreibt diesem die Schuld an der Erkaltung
der Griafin d’Houdetot zu. Es gelingt indes Mme. d’Epinay, eine
Versohnung anzubahnen ; doch ein unzeitiger Brief Diderots verdirbt
alles und setzt Jean Jacques in Wut. Grimm wartet nur noch die
Abreise von Mme. d’Epinay nach Genf ab, um mit Rousseau zu
brechen. Nach dem Bruche begreift Jean Jacques, dass er nicht
langer in der Ermitage verbleiben kann. In einem Briefe vom 6. Mai
1758 beklagt sich die Comtesse d’Houdetot iiber die ,,Indiskretion
seiner Freunde®‘, was ihn veranlasst, in seinem ,,Briefe an d’Alembert*
eine fiir Diderot beleidigende Notiz einzuschalten. Damit ward auch
der Bruch mit dem &ltesten und erprobtesten Freunde zur Tatsache.
So hat eine Frau den Knoten gelost und Rousseau von den Philo-
sophen der Aufklirung getrennt.

~ In Montlouis bei Montmorency, wo Rousseau vom 15. Dezember
1757 an bis 1762 schone Zeiten verlebte, ging er literarisch seine eigenen
Wege, vor allem in kiinstlerischer Hinsicht. In drei Wochen schrieb
er seine ,,Lettre & d’ Alembert sur les spectacles™, in deren Vorrede er
den Bruch mit Diderot 6ffentlich aussprach: ;,Man wird Geschmack,
gewdhlten Ausdruck in diesem Werke vermissen. Ich habe, da ich
allein lebe, es niemand zeigen kénnen. Friiher hatte ich einen strengen,
scharfsichtigen Aristarch ; ich habe ihn nicht mehr und will ihn
nicht mehr ; aber wehtun wird mir sein Verlust immerdar, und er
fehlt meinem Herzen noch mehr, als meinen Schriften.” Der Brief
war Genf gewidmet und fiihrte zu einem Bruche mit Voltaire, dessen
Lieblingsplan, in Genf ein Theater zu griinden, dadurch durchkreuzt
wurde.

Im Winter 1758 auf 59 wurde ,,Julie ou la Nouvelle Héloise
vollendet, durch welchen Roman er die Sitten, das Leben und den
moralischen und religisen Gedanken seiner Vaterstadt dem Auslande
als Vorbild darstellte ; auch Emile wurde begonnen und in den néch-
sten zwei Jahren der ..Contrat social”® aus den Institutions politiques
herausgezogen. In Montmorency kamen der Marschall von Luxem-
bourg und seine Gemahlin Rousseau auf eine Weise entgegen, dass
er auf einen engeren Verkehr einging. Sie iiberliessen ihm das im
Park gelegene Schlosschen, wo er ganz seinen Neigungen leben konnte.
Aus dieser Zuriickgezogenheit sendet er kurz nacheinander seine drei
grossen Lebenswerke in die Welt hinaus. Anfangs 1761 erschien bei
Rey in Amsterdam die Nouwvelle Héloise; im Friithjahr 1762 wurde
dort der Contrat social gedruckt, und der Emile erschien nur zwei
Monate spdter, wihrend gleichzeitig eine Pariser Ausgabe bei



e
:
2

]

o
-
I
e

s
=
B
2

219

Duchesne veranstaltet wurde. Da die Lehren Rousseaus im Emile
der monarchistischen Ordnung gefdhrlich erschienen, erliess das
Parlament am 9. Juni 1762 gegen den Verfasser einen Verhaftsbefehl.
Unter dem Schutz seiner vornehmen Freunde entwich Rousseau
unbehelligt nach der Schweiz, wo er bei seinem Freunde Roguin
in Yverdon freundliche Aufnahme fand. Am 11. Juni wurde der
Emale in Paris durch den Henker verbrannt, und acht Tage spéter
hatten sowohl der Emile als der Contrat social das gleiche Schicksal
in Genf, Als zum Schlusse noch die Berner Exzellenzen einen Ex-
missionsbefehl gegen den armen Philosophen erliessen, suchte und
fand er ein Asyl im Lande des grossen Friedrich, in Motiers-Travers
(Neuchatel), wo eine Nichte Roguins, Mme Boy de la Tour, ihm eine
Wohnung anbot. Am 10. Juli 1762 kam R. in Motiers an und wurde
von dem Gouverneur von Neuenburg, dem edlen Milord Keith,
freundlich aufgenommen. Sein Vorsatz war, jeder literarischen Be-
schiftigung, die ihm soviel Unheil gebracht, zu entsagen, nur noch
den Dictionnaire de musique zu beendigen und seine Mémoires zu
schreiben. Doch seine Gegner liessen ihm keine Ruhe, so dass Schiller
mit Recht von ihm singen konnte:

,,Rousseau leidet, Rousseau fillt durch Christen,
Rousseau, der aus Christen Menschen wirbt.

Als der Erzbischof von Paris den Schéflein seiner Dibzese die
Lektiire des Emile verbot, antwortete ihm Rousseau mit logischer
Scharfe und zeigte sich auf einmal als sehr gewandter Polemiker, der
seinen Gegner treffend heimzuschicken wusste. Da die Genfer
Bourgeois immer noch nicht durch das gesetzliche Mittel der Repre-
sentations zu seinen Gunsten bei der Behorde intervenieren, bricht
ihm die Geduld, und er entschliesst sich, durch einen Brief vom 12. Mai
1763 an den Premier Syndic von Genf sein ,,Genfer Biirgerrecht*
zu kiindigen, nachdem ihm Milord Keith das Neuenburger Heimat-
recht verlichen hatte. Tronchin, das Haupt der Genfer Patrizier,
verteidigt durch seine ,,Lettres de la Campagne’ die Behorden gegen
Rousseau, wihrend dessen Freunde gegen die Verurteilung des Emile
protestieren. Rousseau beteiligte sich an dem Streite durch seine
.. Lettres de la Montagne* (Dez. 1764), die nicht nur die Genfer Re-
gierung scharf angriffen, sondern auch das traditionelle Christentum
mitnahmen, indem er sich gegen die Inspiration in der Bibel wandte.
Diese neun Briefe sind durch die Hohe des Gedankens und die Macht
der Beredsamkeit ein Meisterwerk der Polemik und bilden zugleich




220

das Glaubensbekenntnis der politischen Demokratie und des reli-
giosen Liberalismus.

Durch Dunkelménner wird von Genf aus gegen Jean Jacques
gehetzt. Als der Ortspfarrer Montmollin das Volk gegen den Philo-
sophen aufwiegelt, so dass er des Lebens nicht mehr sicher ist, fliichtet
Rousseau sich nach der Petersinsel im Bielersee (11. Sept. 1765). Dort
beschéftigt er sich mit Botanik und triagt sich mit dem Gedanken, eine
Flora Petrinsularis zu schreiben, als die gnédigen Herren von Bern
ihn auffordern. die Insel zu verlassen. Auch aus Biel vertrieben, wo
er sich einige Tage aufhilt, zieht er ohne bestimmtes Ziel nach Strass-
burg, um dort fiinf Wochen zu bleiben. In dieser Stadt treffen ihn
die Briefe der Grifin Boufflers und David Humes, die ihn einladen,
mit Hume nach England zu gehen. Am 9. Dezember verldsst R.
Strassburg und kommt am 16. Dezember in Paris an, wo er bei dem
Fiirsten von Conti Quartier bezieht, um am 4. Januar 1766 mit Hume
die Reise Uber den Kanal anzutreten. Anfangs wohnte Rousseau
in Chiswick, bis Therese ihn einholte. Derauf nahm er seinen Auf-
enthalt bei einem Freunde Humes, Richard Davenport in Wootton
(Derbyshire), wo er die ersten fiinf Bucher der Confessions abfasst.
Im Laufe des Jahres 1766 entwickelt sich im Wesen Rousseaus ein
Zug, der auf Verfolgungswahn schliessen liess. Da Verfolgungen
faktisch vorhanden waren, ist es kein Wunder, dass schliesslich eine
Krisis eintrat. Schon die uniiberlegte Indiskretion Diderots und die
systematisch vorgehende Perfidie Grimms hatten vor Jahren in
Rousseau Wahnideen erweckt. Infolge der fortwdhrenden Verfol-
gungen kam er auf den Gedanken, er sei das Opfer eines Komplottes,
das seine fritheren Freunde gegen ihn veranstalten. Mme. de Pompa-
dour, der Minister Choiseul, Grimm und d’Alembert waren nach
seiner Meinung diejenigen. die ihn verderben und seinen Namen ent-
ehren wollten. Im Gefiihle unausgesetzter Verfolgung wurde er mut-
los, furchtsam, misstrauisch und menschenscheu ; der urspriingliche
Optimist wurde Schwarzseher und Mysanthrop. KEs brauchte nur
eines geringen Anstosses, um die schlummernde Seelenkrankheit un-
heilbar zu gestalten. Fiir den armen Verfolgten wurde die Botanik
ein Seelentrost. Die englischen Freunde, Lord Granville, dessen
Nichte Miss Dewes, die Herzogin von Portland und Davenport be-
handelten ihn mit feinem Takt und einer Herzlichkeit, die Balsam
auf seine Wunde war. Da kam der Schlag aus heiterem Himmel : Wal-
poles ., Lettre du Roi de Prusse™, woran er David Hume einen gewissen
Anteil zuschrieb. In tiefer Verstimmung verlidsst Rousseau am 1. Mai



G) s)_ 1

——

1767 plotzlich Wootton. Um seinen Feinden, von denen er sich auf
den Fersen verfolgt glaubt, zu entgehen, irrt er drei Wochen umbher,
she er sich in Dover nach Calais einschifft, wo er am 22. Mai 1767
ankommt.*} Nach kurzem Aufenthalt in Amiens folgt Jean Jacques
encr Einladung des Marquis von Mirabeau nach Fleury-sous-Meudon.
Unter dem falschen Namen ,,Renou‘ verlebte er ein Jahr im Schlosse
Trve des Prinzen von Conti, wo das sechste Buch der Confessions
entstand (Juni 1767 bis Juni 1768). Hierauf unternahm Rousseau
nach Siudfrankreich eine ,,botanische Pilgerfahrt, die zwei Jahre
dauern sollte: er nahm seinen Weg iiber Liyon, Chambéry und Grenoble
nach Bourgoin. Dort erklirte er eines Tages in Gegenwart zweier
Zeugen Therese feierlich als Gattin. Sz2chs Monate spéater finden wir
Rousseau in Monquin, wo er vom Februar 1769 an bis April 1770 blieb
und die Biicher der Confessions zum Abschluss brachte. Mit raschem
Entschluss kehrt er nach Paris zuriick. Hier sucht er seinen Unterhalt
wieder durch Notenschreiben zu verdienen. In dem vierten oder
fiinften Stocke eines Hauses der Rue Platriére, die jetzt seinen Namen
tragt, fithrt er ein drmliches L=ben, indem er fortfahrt, zu botani-
sieren, Herbarien fiir Freunde anzulegen und Briefe iiber Botanik zu
schreiben. Auf die Verteidigung seiner Person und seines Andenkens
bedacht, fangt er an, in Bekanntenkreisen seine Confessions vorzu-
lesen, doch infolge Protestes von Mme. d’Epinay wird ihm diese Vor-
lesung durch die Polizei untersagt. Kein schwererer Schlag hitte den
kranken Mann treffen konnen. Er geriet in einen vollig triibsinnigen
Zustand und mied von 1772 an allen Umgang mit Menschen ; Ende
1773 brach er jedwede Korrespondenz ab und widmete seine Musse-
zeit der literarischen Arbeit, der musikalischen Komposition und vor
allem der Botanik, die sein Trost im Ungliick war. Schon in den
Jahren 1771 und 1772 hatte Rousseau an seinem Dictionnaire de
botanique gearbeitet, auf lange hin eine bedeutende Leistung, und
die Lettres élémentaires sur la botaniqgue & Mme. Delessert geschrieben,
die mit dem 2. Mai 1773 abbrachen. Um ,,d=r Ehre seines Andenkens®’
zu leben, wandte sich Rousseau wieder an die Mitwelt und schrieb
in den Jahren 1773 bis 1775 das unheimliche Buch: ,,Rousseau juge

*) Die komplizierte Streitfrage, wie weit Hume den Ausbruch der psychischen
Krankheit bei Rousseau verschuldet hat, ist zurzeit noch nicht geldst. So viel ist
sicher, dass Hume es anfangs mit Rousseau gut meinte ; doch bleibt ihm der Vor-
wurf nicht erspart: Hitte er mit der gleichen Herzensgiite der genannten englischen
Freunde den kranken Mann zu behandeln verstanden, statt ihn im Stiche zu lassen,
so wire ein so jiaher Krankheitsausbruch vielleicht vermieden worden.



222

de Jean Jacques®, das den Hohepunkt seines intermittenten Paro-
xysmus bezeichnet. Zu seiner Rechtfertigung vor der Nachwelt
wollte er in seinem Wahn das Manuskript auf dem Altar von Notre-
dame niederlegen, gleichsam als Depot fiir die Vorsehung. Als dieses
Vorhaben missgliickte, verteilte er die Schrift in mehreren Kopien an
Vertrauenspersonen. Dieser Krisis folgte eine Zeit der Beruhigung,
aber auch der korperlichen Kraftabnahme, in der er sich nur noch mit
Botanik und Musik beschéftigte.

Im Jahre 1777 schrieb Rousseau seinen Schwanengesang: ,,Ré-
veries d'un promeneur solitaire, von welchen die Neuviéme Prome-
nade am Palmsonntage 1778, d. i. etwa zwei Monate vor seinem Tode,
erschien. Als Therese erkrankte und Rousseau sich ganz verlassen
fithlte, siedelte er am 20. Mai 1778 nach Ermenonville fiiber,
wo ihm der Marquis René de Girardin ein kleines Landhaus zur Be-
nutzung iiberliess. Dort verschied Jean Jacques Rousseau am 2. Juli
des Jahres 1778 an einem Schlagsanfall, der auf Harnvergiftung zu-
riickzufithren ist, das gew6hnliche Ende der sog. Brightschen Krank-
heit.*)

Im Parke seines Gastfreundes auf der Ile des Peupliers wurde
Rousseau bestattet. Im Jahre 1794 wurden seine Uberreste auf Be-
schluss des Nationalkonventes neben denjenigen Voltaires im Pan-
theon in Paris feierlich beigesetzt.

II. Rousseau als Erzieher und padagogischer
Schriftsteller.

Im ersten Buch des ,,Emile** spricht Rousseau von den Eigen-
schaften des Erziehers. Dabei sagt er von sich selbst: . ,Ich bin zu
sehr durchdrungen von der Grosse der Pflichten eines Erziehers
ich fiihle zu tief meine Unfiahigkeit, als dass ich jemals ein solches
Amt {ibernehmen sollte, von welcher Seite es mir auch angetragen
werden moge ; selbst das Interesse der Freundschaft wiirde fiir mich
nur ein Beweggrund mehr sein, es abzulehnen. Ich glaube, dass
wenige Leser dieses Buches nach beendigter Lektiire sich versucht
tithlen werden, mir dieses Anerbieten zu machen, und ich bitte die-
jenigen, bei denen es dennoch mdglich wire, sich nicht unniitz zu

*) Dr. Cabanés (unter dem Pseudonyvm Dr. Fernel) hat bewiesen, dass Rousseau
eines natiirlichen Todes gestorben ist, so dass das Geschwitz von Selbstmord durch
Erschiessen oder Vergiften einmal aufhiren diirfte ; auch von fahrlissiger Vergiftung
durch Therese kann nicht die Rede sein, da sich sonst vor dem Tode Brechanfille
eingestellt hitten.



223

bemiihen. Ich habe in fritherer Zeit einen Versuch gemacht, mich
dieser Tatigkeit zu widmen, und bin dadurch hinreichend iiberzeugt
worden, dass ich mich nicht dazu eigne.” Ein Jahr lang hatte er im
Hause des Grand-Prévot de Mably in Lyon das Amt eines Erziehers
inne. In dem Erziehungsplan (Projet pour l'éducation de M. de
Sainte-Marie), den er hier ausarbeitete, bezeichnete er als Aufgabe
des Erziehers die Bildung des Herzens, der Urteilskraft (jugement)
und des Geistes (esprit). Als Lehrficher setzte er an: Latein (worin
er den Knaben nur lesen lassen will), Geographie und Geschichte,
Naturgeschichte, Mathematik und endlich, wenn er ihn lange genug
in Hinden behielte, etwas Naturrecht und Moral. Mit Logik, Rethorik
und scholastischer Philosophie will er seinen Zdgling nicht quilen ;
nur die Logik des Port-Royal will er ihn zu passender Zeit lesen lassen.
Es geht daraus hervor, dass Rousseau ein klares Bewusstsein seiner
Aufgabe in seine Stellung mitbrachte, und trotzdem gab er sie nach
einjahriger Téatigkeit wieder auf. In den ,,Confessions** spricht er
sich iiber seine Lehrtatigkeit folgendermassen aus:

..Meine natiirliche Sanftmut h&tte mich sehr geschickt zu diesem
Geschéafte gemacht, wenn nicht stiirmische Aufwallungen dazwischen ge-
kommen wiren. So lange alles gut ging, und ich von meinen Sorgen und
Miihen, die ich damals nicht sparte, gute Frucht sah, war ich ein Engel ;
ein Teufel war ich, wenn es einmal schlecht ging. Wenn mich meine Zog-
linge nicht verstanden, sprudelte ich {iber, und wenn sie bosen Willen zeig-
ten, hiitte ich sie toten mogen. Das war nicht das Mittel, sie geschickt
und gesittet zu machen. Ich wusste nur drei Mittel anzuwenden, die bei
Kindern immer unwirksam und oft schédlich sind : Rithrung, Vorstellungen,
Zorn. Bald wurde ich Sainte-Marie gegeniiber weichmiitig bis zum Weinen ;
bald erschépfte ich mich in Vernunftgriinden, als ob er mich hétte verstehen
konnen, und weil er mir zuweilen sehr fein besondere Griinde entgegenhielt,
traute ich ihm Vernunft zu, wihrend er nur verniinftelte. Der kleine
Condillac war fir mich ein Gegenstand noch grosserer Verlegenheit ;
denn da er nichts begriff. nichts beantwortete, durch nichts zu erregen war
und verstockt blieb, man mochte tun, was man wollte, so war er mir iiber-
legener, als wenn er mich in Wut gebracht hitte. Er war der Kluge und
ic h das Kind. Ich erkannte alle meine Fehler ; ich fiihlte sie ; ich studierte
die Sinnesart meiner Zoglinge ; ich durchschaute sie ganz gut, und ich
glaube nicht, dass ich mich ein einziges Mal durch ihre Schlauheit habe
hintergehen lassen. Aber was half es mir, das Ubel zu erkennen, wenn
ich keine Heilmittel dagegen anzuwenden verstand? Indem ich alles
durchschaute, verhinderte ich nichts ; es gliickte mir nie, und alles, was ich
tat, war das Gegenteil von dem, was man hitte tun sollen.*

Mit Mme Dupin de Chenonceaux hatte Rousseau spiter oft Un-
terhaltungen iiber das Gebiet der Erziehung, und ihrer Anregung ist




es wohl zuzuschreiben, dass er sich entschloss, seine Ansichten im
Zusammenhang darzulegen ; die Frucht dieser langjahrigen Arbeit
ist das Buch: ,,Emile ou sur U Education® .

Rousseau selbst motiviert sein Unternehmen im 1. Buche seines
Erziehungswerkes mit den Worten: ..Ausserstande, die niitzlichere
Arbzit auszufithren, will ich wenigstens mit der leichteren einen
Versuch wagen ; nach dem Beispiele so vieler anderer will ich nicht die
Hand ans Werk legen. sondern die Feder, und anstatt zu tun, was
getan werden soll, will ich mich bemiihen, es zu sagen.”

Wiéhrend Rousseau als heiligste Pflicht des Vaters bezeichnet,
seine Kinder selbst zu erziehen., {ibergibt er seinen erdichteten
Zogling einem Hauslehrer, offenbar eine Anpassung an die in vor-
nehmen Kreisen herrschende Sitte. Es fehlt jedoch dem ganzen Ge-
milde einer idealen Erziehung eines der wichtigsten Merkmale,
der Einfluss eines gesunden Familienlebens auf die Entwickelung des
Zoglings: Emil empfindet nie die Liebe der Mutter, nie die herzliche
Zuneigung der Familienglieder, und so fehlt in dem ganzen System
die wirksame Pflege des Gemiitslebens, die von der ersten Kindheit
an eintreten sollte, um eine einseitige Entwicklung zu vermeiden.
Sowohl der Zogling als der Erzieher sind Abstraktionen. Emil ist
ein korperllch und geistig gesundes Kind aus gutem Hause, ohne
Geschwister, ohne erbliche Belastung. und jedem Einfluss der Um-
gebung entzogen. Er wird 2 11 e i n erzogen, auf dem Lande, von einem
Hofmeister, der selber ein Tugendbold und von hoher Intelligenz ist
und den besten Teil seines Lebens dieser Erziehung allein widmet.
Zogling und Erzieher sind so ausserhalb des wirklichen Lebens gestellt.
Das Fundamentalprinzip liegt in den Worten: , La nature a {fait
I'homme heureux et bon, mais la société le déprave et le rend misérable.

Die Natur hat den Menschen gut gemacht, und die Gesellschaft
hat ihn verdorben ; die Natur hat den Menschen frei geschaffen,
und die Gesellschaft hat ihn zum Sklaven erniedrigt ; die Natur hat
den Menschen gliicklich erschaffen, und die Gesellschaft hat ihn elend
gemacht. Das sind drei verschiedene Ausdriicke fiir dieselbe
Wahrheit: Die Gesellschaft ist fur die Natur, was das Bose fir das
Gute. Darauf beruht das ganze System Rousseaus. Die beiden
Discours iiber die Wissenschaften und die Ungleichheit unter den
Menschen sind die kritische Verneinung des Bestehenden, die Kriegs-
erklairung gegen die herrschende Bildung und Gesellschaft. Der
.Emile” und der ,.Contrat social” sind der svstematische Neubau.
Ist der Contrat social die Antwort auf die Abhandlung tiber ,,die Un-



(8]
[
ot

gleichheit der Sténde®, so wird ,,.Emile” die Antwort auf den Dis-
cours ,.iiber die Kunste und Wissenschaften.

Sein Schluss ist ,,Riickkehr zur Natur®. Da aber die mensch-
liche Natur keine Riuckschritte macht, so hiitet sich Rousseau wohl,
uns einzuladen, in uns den Orang-Utang, das Urbild des ., Manu*
oder , Adam* wieder herzustellen ; er schlagt vielmehr vor, diesem
vervollkommneten Menschen die Giite, die Freiheit, das Glick
zuriickzugeben, welche die natiirlichen Merkmele des Urmenschen
waren. Dieses Werk der Erneuerung des Individuums kenn zuerst
durch die Erziehung geschehen.

Die Natur ist gut und die Gesellschaft ist schlecht ; lassen wir
deshalb die Natur gewdhren und entfernen wir die Gesellschaft!
Die N a t ur hat den Wilden gemacht ; machen wir aus unserm Zog-
ling einen natiirlichen Menschen! Kriftigen wir seinen Korper und
entwickeln wir seine Sinnesorgane! Uben wir den Instinkt und helfen
wir der Urteilskraft, sich von den sinnlichen Wahrnehmungen zu
befreien! Warten wir, bis die Vernunft sich entwickelt, ohne ihr zuvor-
zukommen! Die Menschheit hat sich durch das Bediirfnis und die
Erfahrung belehrt. Lassen wir daher das Kind die Not fiihlen, und
bereiten wir es so fiir die Erfahrung vor! Die héchste Form der sozialen
Korruption ist zurzeit die Literatur ; also unterdriicken wir die
Biicher, sogar die Fabeln Lafonteines. Lassen wir den Schiiler erst
in einem Alter lesen, da seine Vernunft das Bose vom Guten unter-
scheiden kenn ! Die Natur kennt nur Gott: Die Dogmen der Reli-
gionen sind Erfindungen der Gesellschaft. Zeigen wir unserm Zogling
Gott ; 2ber warten wir damit zu, bis er ihn sehen kenn in der Reinheit
und Unendlichkeit seines Wesens. Emil wird stark, gewandt, gut,
offen, intelligent, verniinftig, religios, gliicklich sein; der in ihm
entwickelte natiirliche Mensch wird alle Vorziige des Kulturmenschen
ohne dessen Lester erfasst haben. Rousseau will 2lso seinen ., Emil*
nicht zum Neaturmenschen, eber moglichst natiirlich erziehen nach
seinen eigenen Worten im 5. Brief des 4. Buches der Nouvelle Héloise:
,.,Tout consiste & ne pas gater 'homme de le. nature, en 'appropriant
a la société“. Die negative Erziehung ist nach seiner Meinung
zunichst die einzig richtige ; der Erzieher hat deshalb eine beobachtende
und passive Rolle zu spielen und schddliche Einflisse von aussen
abzuwenden. Ausser diesen durch fremde Einwirkung verursachten
Abirrungen macht Rousseau noch auf eine andere Quelle des Bosen
aufmerksam, auf die menschliche Schwachheit, Mutter der
Trigheit und dadurch Ursache aller Laster. Schlechtigkeit ent-

Bchweiz. Piidagog. Zeitschrift. 1912, 15




226

steht aus Schwiche, und das Kind ist nur boése, weil es schwach
ist. ,,Macht es erst stark, und es wird gut sein!“ Aus dieser
Beobachtung ergibt sich die Hauptaufgabe der Erziehung, soweit sie
eine Kunst ist : ,,sie muss dem Kinde geben, was es bei seiner Geburt
noch nicht hat und ihm spéter vonnéten ist*, m. a. W. man muss
es zur Selbstdndigkeit anleiten, und diese besteht in der sittlichen
Freiheit. Um dieses ideale Erziehungsresultat zu erreichen, gibt
Rousseau seinem Emil einen Erzieher, der iiber die menschliche
Schwiche erhaben ist. Das Kind soll £ iir die Freiheit und durch
die Freiheit erzogen werden. Der ganze Plan des , Emile” ist also
einerseits die Natur, d. h. was vor jeder Entartung existiert,
anderseits die Freiheit, welche Ausdriicke sich im Grunde
auf einen reduzieren. Die landldufige Erziehung hatte in den Augen
Rousseaus d e n Hauptmangel, das Kind vor allem fiir das biirgerliche
und gesellschaftliche Leben abzurichten ; sie wollte aus ihm einen
rechtschaffenen Bilirger formen und vernachlissigte in ihm
den Menschen als solchen auszubilden. ,,Emil sei zuerst gut
fiir sich selbst und erst spater fiir die andern! Er lerne zuerst ,,Mensch**
sein und fir sich leben®, und erst, wenn seine Individualitit sich
kriaftig entwickelt hat, lerne er auch leben fiir seine Mitmenschen,
tiir die Gesellschaft.

Zur Darlegung dieser allgemeinen Erziehungsmaximen hat Rous-
seau die Form der Erzdhlung, des Romans, gewidhlt. Sein Werk
gliedert sich in fiinf Teile, von denen die vier ersten der Erziehung
des Knaben (Emil), der letzte und fiinfte Teil der Midchenerziehung

(Sophie) gewidmet sind. Jeder Stufe weist er eine Sonderaufgabe zu.

Das erste Buch beginnt mit der Geburt und behandelt die physische
Erziehung der ersten zwei Lebensjahre, d. h. bis zu der Zeit, da das Kind
zu sprechen anfingt. Von Anfang an bekimpft Rousseau die Vorurteile
seiner Zeit und wendet sich namentlich gegen das Einwickeln der Kinder
und den Missbrauch des Ammenwesens. Bis zum fiinften Jahre bleibe
das Kind in den Hénden der Mutter und sei nicht das Spielzeug einer Amme,
die sich seinen Launen fiigt und ihm so den Eigensinn einpflanzt. Die
zweite Periode umfasst das Alter von 3 bis 12 Jahren. Nach Rousseau ist
auch dieser Lebensabschnitt von der physischen Notwendigkeit beherrscht
und kennt nur die sinnliche Wahrnehmung und das passive Urteil. Emil ist
noch kein sittliches Wesen und kann daher durch keine Forderung der
Pflicht regiert werden; Gehorsam von ihm zu verlangen, wire somit
unverniinftig. Da man ihm nicht befe hlen darf, so ist der Erzieher
genotigt, ihn entweder physischzuzwingen oderihnzutauschen;
Gewalt und List sind die noch bleibenden Erziehungsmittel. Nur eine
Lehre darf in diesem Alter beigebracht werden, nimlich die, niemand



227

Boses zuzufiigen. Die Strafe soll immer die natiirliche Folge des Fehlers
sein, damit sie das Kind begreift und so seine eigenen Erfahrungen sammelt,
um sich zu bessern. Was die intellektuelle Erziehung betrifft, so sollen
nur die Sinne geiibt und gepflegt werden. In diesem Alter ist nur das
Geddchtnis tatig, das aber nicht durch Auswendiglernen und Vortragen
von Sachen misshraucht werden soll, die der Zégling nicht verstehen kann.
Biicher und Lektiire, Schulzwang und Schularbeit sind fiir diese Alters-
stufe verderblich. Nur das Zeichnen nach der Natur, etwas Singen und
Anschauungsgeometrie diirfen getrieben werden ; sonst beschrinke sich
der Unterricht auf Korperiibung und Sinnesitbung in spielender Form.
Die Idee, dem Kinde unter 12 Jahren eine zwangslose Erziehung in freier
Luft, fern von Biichern und Lektionen zu geben, um seinen Kérper durch
Leibesiibung, Spiele und Gymnastik zu kriftigen, kommt uns nicht mehr
als gefahrliches Paradoxon vor, sondern oft sogar als Notwendigkeit.

Das dritte Buch behandelt die Periode vom 12. bis 15. Jahre, da die
intellektuelle Erziehung in den Vordergrund tritt. Der Moment ist da,
um auf dem Wege des Vergleichens das passive Urteil zu einem téatigen
zu gestalten. Emil beginnt, sein Verhiltnis zu Menschen und Dingen
geistig zu beherrschen und zu durchdringen. Die Leidenschaften sind noch
nicht erwacht, das Gleichgewicht der Krafte ist noch nicht gestért, und
so ist dieses Alter relativ das Alter der grossten Kraft. Das Niitzlichkeits-
prinzip bestimmt je linger je mehr sein Handeln. Der Augenblick der
Studien und der Reflexion ist eingetreten. Aber man soll Emil nichts
vorlegen, dessen Nutzen er nicht einsieht. Emils Wissen soll sich auf das
Nachste beschrinken. Das Studium des Menschen als das schwerste soll
erst zuletzt an die Reihe kommen. Der Unterricht soll auf Anschauung
beruhen ; stets soll die angeschaute Sache der Abstraktion und Theorie
vorausgehen. Kein anderes Buch als die Welt! Braucht es dennoch ein
Buch, so sei es Robinson Crusoe, der allein Emils ganze Bibliothek bilden
soll. Emil hat einen Kurs Experimentalphysik durchzumachen, in welchem
er die wahre wissenschaftliche Methode der Induktion lernt, wo er selbst
zu beobachten und zu suchen hat, um die wissenschaftliche Wahrheit
aus den Tatsachen herzuleiten. Mit der Ausbildung der Geistesgaben
soll die korperliche Fortentwickelung Schritt halten ; daher die Vorschrift,
irgend ein Handwerk zu lernen. Diese Idee ist von Locke und wurde von
Rousseau aufgenommen, um die Vorurteile zu iiberwinden, die sich ans
Handwerk heften und so die koérperliche Arbeit zu rehabilitieren. ,,Emil
soll denken wie ein Philosoph und arbeiten wie ein Bauer.™

Im wierten Buche behandelt Rousseau die schwierigste Erziehungs-
periode, das Alter von 15 bis 20 Jahren, da der Verstand sich durch das
Gefiithl vervollkommnen, das denkende und handelnde Wesen zu einem
liebenden und gefithlvollen werden soll. Jetzt ist der Moment gekommen,
das sittliche Bewusstsein am Mitmenschen zu messen und die Beziehungen
nicht bloss zu den Dingen, sondern auch zum Nichsten ins Auge zu fassen.
In dieser Zeit hért die Erziehung auf, eine blosse Uberwachung zu sein,
sie nimmt den Charakter einer entschiedenen Leitung an. Emil braucht
kiinftighin einen Ratgeber und Fiihrer. Die Epoche, mit welcher die ge-
wohnliche Erziehung abschliesst, ist nach Rousseau eigentlich diejenige,



228

wo die positive Erziehung einsetzen soll. Beim Ubergang vom Jiinglings-
zum Mannesalter entflammen sich die Leidenschaften, und die
Liebe zum eigenen Ich wird Eigenliebe und Selbstsucht, sobald der Mensch
sich mit andern vergleicht ; der Eindruck von Vergniigen und Schmerz
wird zum subjektiven Gefiihle der Liebe und des Hasses. Gleichzeitig
erwacht auch die Sinnlichkeit. Die Leidenschaften miissen daher
geleitet und regiert werden. Der Hofmeister wird mit der Krisis der Mann-
barkeit des Zoglings dessen Charakter dadurch besonders zu bilden suchen,
dass er ihm die menschlichen Beziehungen vorfithrt. Soll z. B. die Eigen-
liebe zur Nichstenliebe werden, so muss man dem Zogling nicht die Gliick-
lichen, sondern die Armen und Ungliicklichen zeigen. Dann wird das
Mitleid in seinem Herzen erwachen, wihrend die Betrachtung weltlicher
Geniisse nur Eifersucht und Neid erwecken wiirde. Auch der Unterricht,
so namentlich das Studium der Geschichte, wird der sittlichen Erziehung
Vorschub leisten. Der eigenen Schwiche suche man durch das Studium
der Fabeln zu begegnen, deren Moral Emil in aller Stille auf sich selbst
anwenden wird.

Hoher als theoretische Belehrungen stellt Rousseau die Anleitung
zur Kunst des Handelns. Bis Emil seine eigenen Angelegen-
heiten zu besorgen hat, soll er die Geschifte anderer mit Rat und Tat zu
fordern suchen ; denn andern helfen entwickelt das Gefiihl der Menschlich-
keit. Die Ausiibung der Pflichten soll ihrer Theorie vorausgehen. Erst
nachdem das Bewusstsein Gottes in seiner Seele Platz genommen, kann
jene ihm geboten werden. Mit fiinfzehn Jahren weiss Emil n och nicht,
ob er eine Seele besitzt und ob es einen Gott gibt. Das Studium der Natur
muss vorausgehen ; dieses wird den Zogling von selbst auf die Spur ihres
Schopfers fithren. ,,Man kennt den Arbeiter erst aus seinen Werken. Um
zu beurteilen, was er ist, muss man erst wissen, was er leistet.”” Noch
ein anderes Motiv hat Rousseau bewogen, den Gottesbegriff nicht zu
frithe einzufithren ; es ist der Missbrauch, den man damals mit dem Aus-
wendiglernen des Katechismus und dem mechanischen Herunterleiern
unverstandener Gebete machte. Damit ferner Gott und géttliche Dinge einen
bleibenden Eindruck auf den jungen Mann ausiiben, darf man ihn damit
in seiner Kindheit nicht langweilen. Endlich wollte er, dass der Zogling
das Alter erreicht habe. wo man sich eine persénliche Uberzeugung von
itbersinnlichen Fragen bilden kann, so dass der Glaube freiwillig an-
genommen und nicht durch Vermittlung einer Autoritit ibernommen wird.

Von nun an ist Emil ein Mann, und wenn sein Erzieher noch linger
bei ihm bleibt, so geschieht es nur, um ihm behilflich zu sein, sein prak-
tisches Wissen zu ergéinzen und seine Tugend zu befestigen. Emil triumt
von einer Gattin, wihrend er erst die Welt soll kennen lernen. So fiihrt
der Erzieher seinen Zogling durch die Welt, indem er ihm die Auffindung
dieser Ehehilfte als letzte Station seiner Wanderjahre in Aussicht stellt.
Emil bleibt ein Jahr in Paris, findet jedoch seine Lebensgefiahrtin nicht ;
dagegen entwickelt sich durch den Umgang mit feinen Geistern sein Geist
und bildet sich sein Geschmack. Sprachen, Literatur und allgemeine
Grammatik beschiftigen seine Musse, und das Theater macht ihn mit der
Poesie bekannt.



229

Da Sophie in der Grosstadt nicht zu entdecken ist, sucht er sie
auf dem Lande und findet sie in lindlicher Zurtickgezogenheit, wo sie von
einer verstindigen Mutter zum Alltagsleben und zum Gefihl fir Kunst
und Schénheit vorbereitet worden. Wenn der Knabe in der Freiheit und
fiir die Freiheit erzogen wird, so soll das Madchen schon beizeiten an das
Los des Weibes gewohnt werden. Sophie soll sich vor allem um die Sitte
und das Urteil der Menschen kiimmern. Wenn der Knabe friagt: ,,A quoi
bon 7, so soll sich das Midchen bei jeder Handlung vergegenwiirtigen:
,.Qu’en dira-t-on ?** Nach Rousseau soll die Frau dazu erzogen werden,
dem Manne zu gefallen, ihm zu gehorchen, sich ihm zu widmen und ihn zu
erginzen. In dieser Hinsicht folgt er der Tradition so viel als méglich im
Gegensatz zu den Vertretern der Emanzipation.

Endlich ist Sophie gefunden, und die Verlobung wird gefeiert. Damit
ist jedoch die Aufgabe des Erziehers noch nicht zu Ende: denn es fehlt dem
jungen Mann noch vieles, um ein tiichtiger Familienavter und ein niitzlicher
Biirger zu werden. Auf den Rat des Gouverneurs bringt der dreiundzwanzig-
jahrige junge Mann noch zwei Jahre im Auslande zu, lernt lebende Sprachen
und beobachtet die Sitten der Volker.

Im zweiten Teile des fiinften Buches entwirft Rousseau fiir den an-
gehenden Biirger eine Theorie des staatsbiirgerlichen Lebens, welche die
Hauptideen des ,,Contrat social® wiederholt, und schliesst mit einer inte-
ressanten Parallele zwischen der politischen und moralischen Freiheit.
..Wo findet sich die wahre Freiheit ? Sie hangt an keiner Regierungsform,
sondern sie wohnt im Busen des freien Mannes. der sie iiberall mit sich fiihrt.
Ein gemeiner Mensch ist iiberall ein Knecht; er wire Sklave in Genf, der
andere frei, selbst in Paris.“ Im Hauptkapitel des fiinften Buches, der Pro-
fession de foi du vicaire savoyard, sehen wir, was Rousseau auf dem Gebiete
der Religion von Genf nach Frankreich brachte. Eine dreifache Uberzeu-
gung bildet die Basis seines Glaubensbekenntnisses: Der Glaube an einen
personlichen Gott, an eine geistige Seele und ein zukiinftiges Leben. Die
" Religion war bei ihm immer ein tiefes Bediirfnis seiner Natur, wie er in
seinem berithmten Briefe an Voltaire iiber die ,.Vorsehung® vom 18. Au-
gust 1756 offentlich proklamiert. Ist Rousseau Christ ? Die Antwort liegt
in jenem Satze von St.-Preux (Nouvelle Hélcise): ,.Je m’efforce de I'étre.
Je crois de la religion tout ce que je puis comprendre, et respecte le reste
sans le registre.*

Um sein erstes Dogma zu beweisen, argumentiert der Vicaire savoyard
also: ,,Die ersten Ursachen der Bewegung liegen nicht in der Materie; die-
selbe empfingt die Bewegung und teilt sie mit; aber sie bringt sie nicht her-
vor. Je mehr ich Wirkung und Gegenwirkung der auf einander einwirken-
den Naturkrifte beobachte, desto mehr erkenne ich, dass man stets von
Wirkung zu Wirkung bis zu einem Willen als erster Ursache aufsteigen muss;
denn eine Aufeinanderfolge von Ursachen bis ins Unendliche annehmen,
heisst gar keine annehmen. Mit einem Worte: Jede Bewegung, die nicht
durch eine andere hervorgerufen wird, kann nur von einem Akte freier
Selbstbestimmung herriihren; die leblosen Kérper werden uns durch eine
Bewegung in Titigkeit gesetzt, und es gibt ohne Willen keine wirkliche
Handlung. Ich glaube also, dass ein Wille die Welt bewegt und die Natur



230

beseelt.”* Da sich die Natur nach gewissen Gesetzen bewegt, so muss dieser
Wille intelligent sein. Im Gegensatz zu Rousseau hatten die Materialisten
der Stoffwelt selbst Bewegung gegeben, wodurch fiir sie ein schaffender
und erhaltender Gott {iberfliissig wurde.

Emil fragt den Vikar iiber die heiligen Schriften, die Offenbarung, die
Dogmen ete. und erhilt zur Antwort: ,,Gott will im Geist und in der Wahr-
heit angebetet werden; diese Pflicht ist allen Religionen gemein. Was den
dussern Kultus anbetrifft, welcher der Ordnung wegen gleichférmig sein
soll, so ist dies eine reine Polizeisache ; dazu braucht es keiner Offenbarung.*
Der Vikar setzt umstéiindlich die Torheit derjenigen auseinander, welche die
Lehre aus den Wundern erkliren wollen, da man ja nachher die Wunder
mit der Doktrin beweisen muss. So dreht man sich in einem Circulus vitio-
sus, wie die Gnostiker.

Volle Bewunderung zollt Rousseau dem Evangelium Jesu Christi und
der christlichen Moral.*) Hohen Wert legt er der Stimme des Gewissens
bei, nach welcher wir unsere und anderer Handlungen als gut und bose be-
urzeilen. ,,0 Gewissen, Gewissen! Gottlicher Instinkt; unsterbliche und
himmlische Stimme; sicherer Fiihrer eines unwissenden und beschrankten,
aber verstindigen und freien Wesens ; untriiglicher Richter iiber Gutes und
Boses, der du den Menschen zur Gottahnlichkeit erhebst, auf dir beruht die
Vortrefflichkeit seiner Natur und die Sittlichkeit seiner Handlungen! Ohne
dich empfinde ich nichts in mir, was mich tiber das Tier erhebt, als das
traurige Vorrecht, mich vermége eines Verstandes ohne Regel und einer
Vernunft ohne Grundsatz von Irrtum zu Irrtum zu verirren.” Solche Téne
sind seit Bossuet von der christlichen Kanzelberedsamkeit nie mehr ange-
schlagen worden. Der wirklich bewunderungswiirdige Schluss des ,,Glau-
bensbekenntnisses* wendet sich zugleich gegen die alte engherzige und in-
tolerante Orthodoxie und gegen die ungliubige, spottelnde und ebenso
unduldsame Philosophie jener Tage. So erregte Rousseaus Schrift in beiden
Heerlagern grosse Erbitterung. Die Atheisten verschrien ihn als Glaubigen,
und die Orthodoxen betrachteten ihn als Gottesleugner. Der Erzbischof °
von Paris liess den Emil durch einen besonderen Hirtenbrief verbieten ;
auf Befehl des franzosischen Parlaments wurde das Buch verbrannt, und
in Genf und Bern wurde dieses Beispiel eines mittelalterlichen Autodafés
nachgeahmt. Unbegreiflich ist, dass die Genfer Theologen den ,,Emil*
ohne Protest seinem unverdienten Schicksal iiberliessen. Seine Prinzipien
sind ja diejenigen des Protestantismus, da sie die oberste Autoritat des
Gewissens und das Recht der freien Forschung proklamieren.

*) Voltaire, dem vom ganzen Werke Rousseaus nur die religionsfeindlichen
Partien imponieren, schrieb am 14. Juni 1762 an Damilaville: ,,J’ai eu son ,,Edu-
cation®. C’est un fatras en quatre tomes, avec une quarantaine de pages contre
le christianisme, des plus hardies qu’on ait jamais écrites.* Und an d’Alembert
schrieb er am 15. Sept.: ,,Je me suis moqué de son ,,Emile‘, qui est assurément
un plat personnage; son livre m’a ennuyé; mais il y a cinquante pages que je
veux faire relier en maroquin.*



A R R R e R R e R et e T eSS e e

i AT e L T T R e A T W e A S S A S D S D

231

ITII. Rousseaus Einfluss als Reformator der Erziehung
und des Unterrichts.

Um mit G. Lanson zu reden, hat J. J. Rousseau sowohl durch
seine Ideen, als durch sein Temperament auf sein Jahrhundert ein-
gewirkt und bedeutenden Bewegungen in der Gesellschaft und Lite-
ratur gerufen. Alles mischt sich bei Rousseau, das Ich und die Natur,
die Abstraktion und die sinnliche Empfindung, die Logik und die
Leidenschaft, die prosaische Literatur und die Poesie, die Philosophie
und die Malerei. In der Politik und Moral, in der Poesie und im
Roman, iiberall findet man ihn in der vordersten Reihe an der Ein-
gangspforte der gegenwartigen Zeit. (G. Lanson, histoire de la litté-
rature francaise. Paris, 1902.) Seit einem Jahrhundert sind alle
Fortschritte der Demokratie und alle Errungenschaften des arbeitenden
und leidenden Volkes im Sinne seines Werkes erfolgt. Rousseau war
auch der Wiederhersteller der Religion, indem er zeigte, dass der
Sozialismus mit der christlichen Idee vereinbar ist. Er hat die Moral
mit dem Gottesgedanken in Einklang gebracht, die Heiligkeit der Ehe
und der ehelichen Pflichten gepredigt gegeniiber der Lockerheit der
Sitten des 18. Jahrhunderts; er hat zuvdem den Eltern ihre Pflichten
gegen die Kinder ans Herz gelegt und sie wieder gelehrt, zu lieben
und sich selber der Erziehung anzunehmen. Als Sozial-
politiker ist Rousseau der Vorkdmpfer der Gedankenfreiheit ;
sein Einfluss hat sich mehr auf die geméssigten Republikaner, wie
auf Mirabeau, Necker, Siéyés erstreckt, als auf die Bergpartei von
1793. Als Philosoph rettete er den Idealismus des Herzens.
Aller Tatsachlichkeit des menschlichen Lebens, so wie sie war, wurde
der Krieg erklirt. Entweder von , Natur® statt , Kultur”, entweder
,,Contrat social* statt ,,Régime absolu ‘, das sind die Extreme seines
philosophischen Denkens. Rousseau hat sich namentlich fir das
moralische Ideal begeistert : man glaubte das ,,Evangelium der Huma-
nitédt‘‘ zu vernehmen, meint Goethe. In Frankreich waren es Bernardin
de St.-Pierre, Madame de Staél, Lamenais, Lamartine, Victor Cousin,
Mme. Necker de Saussure bis auf Vinet, die das Recht des reli-
gidsen Gewissens als Quelle des Sittlichen proklamierten.

Auf Rousseauschem Boden steht die Romantik, wenn sie
die Dichtung der Fesseln des Gesellschaftsgeistes entledigt und
sie wieder auf den Urquell selbsterlebter Inspiration zuriickfiihrt,
um in einer neuen, natiirlichen Sprache die Gedanken und Gefiihle
der eigenen Zeit auszusprechen. Rousseaus Schiiler, Bernardin de
St.- Pierre und Chateaubriand fiihren ihre Leser hinaus auf eine ein-




232

same Insel des stidlichen Weltmeeres oder in die Savannen an den
Ufern des Mississippi. Frau v. Staél weist auf die deutsche und
englische Literatur hin, fiir die schon Rousseau den Weg geebnet hat.
Engel sagt in seiner Geschichte der franzosischen Literatur zutreffend
von Rousseau: ,Mit Rousseau hat die franzosische Seele wieder ihre
Wiirde gewonnen. Die Nation der Spassvigel wurde zu einer der
Denker. Wie berauschend wirkte die Freiheit der deutschen und
englischen Dichtung nach der Knechtschaft Boileauscher Gemein-
platze.” Lord Byron, der Dichter des Weltschmerzes, feiert in Rous-
seau den Entdecker der Naturschonheit und Leidenschaft. Obwohl
Voltaire Rousseau einen Vorwurf daraus machte, halb Gallier,
halb Deutscher zu sein, hat dieser gerade seine besten Seiten da,
wo er vom franzosischen Wesen abweicht. So ist Rousseau natiir-
licherweise bei den Deutschen tiefer eingedrungen als Voltaire
und bildet die Briicke, auf welcher die Sturm- und Drangideen ihren
Einzug in Deutschland halten und namentlich auf Goethe und Schiller
wirken. In seinen Jugenddramen. sowie in der spidteren philosophi-
schen Lyrik macht Schillers fiir Ziindstoffe empfinglicher Geist die
idealen Vorbereitungen der Revolution mit. Wenn Rousseau die
Zuriickziehung in den wilden Zustand, resp. die Trennung von der
Gesellschaft als Ideal hinstellt, so lasst Schiller die von der Gesell-
schaft stiefmiitterlich Behandelten ihre Zuflucht zu einem Réubertum
nehmen, das ,die sog. Ordnung ein wenig verbessern soll*. Die
Rousseauschen Glaubensvorstellungen von Gott und Unsterblichkeit,
durch die Kantische Metaphysik abstrakter geworden, bilden auch
den Kern von Schillers Glaubensbekenntnis (,,die drei Worte des
Glaubens®). Stark hat Rousseau mit seinen Schilderungen in der
Nouvelle Héloise auf Goethe eingewirkt. Dessen ,,Werther* ist eine
geniale Nachbildung der von Rousseau in seinem Liebesroman
angeschlagenen Tonart. Wie Rousseau, ist der grosse Kinder- und
Naturfreund Goethe ein Verfechter der Rechte der Kinderwelt
geworden. Davon zeugen Ausserungen, wie: ..Esist schwer, von der
Fiille der Kindheit wiirdig zu sprechen® oder: ,,Wir besitzen von
Natur keinen Fehler, der nicht zur Tugend werden koénnte, und
umgekehrt.” Bezeichnend fiir Goethes erzieherischen Blick sind
Ausspriiche wie: , Frohlichkeit ist die Mutter aller Tugenden® ;
..Die Liebe herrscht nicht ; aber sie bildet, und das ist mehr.” —
..Dass nichts ungeschickter sei, als viele Verbote, Gebote, An-
ordnungen,‘ sagt wiederum auch Goethe, und er fiigt treffend hinzu:
.-Aber ihr (der Tugend) zu gebieten, soll man verstehen.*



233

. Rousseaus padagogische Ideen finden auf reformierter Erde, in
der evangelischen Schweiz und im protestantischen Deutschland
zuerst Aufnahme, wihrend sich der katholische Klerus gegen erzie-
herische Neuerungen im Sinne Rousseaus ablehnend verhdlt. In
Ziirich hatte schon vor Jean-Jacques der grosse Bodmer den Ruf
nach der Natur als literarische und péddagogische Forderung erhoben.
1745, d. h. 17 Jahre vor dem Erscheinen des , Emile”, hatte der
Winterthurer Asthetiker Joh. Georg Sulzer in Megdeburg eine Erzie-
hungslehre erscheinen lessen, welche die Anscheuung, das Turnen,
die Henderbeit und den Moralunterricht betonte, und 1755 gab
der Basler Ratsschreiber Isaak I[selin, der Protektor Pestalozzis,
seine ,,philosophischen und patriotischen Trdume eines Menschen-
freundes®* heraus, die eine Reform der Erziehung fordern. In der
Schrift: ,,Versuch eines Biirgers iiber die Verbesserung der 6ffent-
lichen Erziehung einer republikanischen Handelsstadt®, beweist er die
Notwendigkeit der Erziehung des Menschen aus dessen Natur.
1773 verlangt Leonhard Usteri, Professor am Karolinum in Ziirich,
als Eintrittsalter fiir eine in Ziir'ch zu griindende T&chterschule
das zwolfte Altersjahr und begriindet dieses Postulat im Sinne Rous-
seaus: ,,50 gross ist der Nachteil eines zu frithen Unterrichtes,
dass man mit viel weniger Nachteil bei Ausweichung dieser Gefahr auf
die andere Seite sich etwas zu weit lenkt. Ich besorge, es werde hierin
in gar vielen Stiicken des Unterrichtes gefehlt, indem mean die Kinder
geschickt machen will, ehe sie die Fiahigkeit dazu haben, und sie mit
Dingen beschiftigt, die wahrlich fiir ihre Fessungskraft gar nicht
gemacht sind, wenn schon oft grosse Leute damit kindisch umgehen,
um sie Kindern annehmlich zu machen.” Fiir die Privaterziehung
seiner eigenen Kinder entwirft Usteri spater nach den Ideen Rousseaus
eine Schrift iiber die physische Erziehung der Kinder in den ersten
Jahren.

Einen entscheidenden Einfluss iibte Rousseau auf Pestalozzi aus.
Rousseau und Pestalozzi stehen durch die Unabhéngigkeit im Denken
prinzipiell dem Milieu des 18. Jahrhunderts, in dem sie lebten, in
voller Freiheit gegeniiber. Beide zeigen im grossen und ganzen eine
auffallende Kongenialitdt: Unbeholfenheit im geselligen Verkehr ;
Verbindung eines tief religiosen Bediirfnisses mit genz freier Welt-
anschauung ; der Grimm gegen alles Unrecht; einen Zug zu den
Armen im Volke ; eine seltene Verbindung von Verstend und Gefiihl.
Jean Paul nennt deher mit Recht in der Vorrede zur ersten Auflage
der Levana den grossen Ziircher den ,stidrkenden Rousseau des




234

Volkes.” (Hunziker : Rousseau und Pestalozzi). Pestalozzis Entschluss,
Landwirt zu werden, ist rousseauistisch. In ,,Lienhard und Gertrud®,
sowie in der Schrift ,,Meine Nachforschungen iiber den Gang der Natur
in der Entwickelung des Menschengeschlechtes* ist Rousseau sein
Vorbild. Der sittliche Standpunkt ist jedoch bei Pestalozzi nicht
wie bei Jean-Jacques die Riickkehr zum reinen Naturzustand (denn
eine solche ist unmdoglich), er ist vielmehr ein errungenes Neues,
das Produkt der Selbstbestimmung auf Grundlage der bisherigen
Entwicklung durch die Stadien des tierisch sinnlichen und des gesell-
schaftlichen Lebens. Der sittliche Standpunkt ist nur ein relativer
und kein absoluter, so lange wir Menschen sind. In der Welt hat reine
Sittlichkeit keinen Platz ; nur in der Individualitdt und fiir das Indi-
viduum ist sie Wahrheit ; sie ist Ideal. Sittlich wird man nur
durch eigene Kraft. Sittlichkeit ist ganz individuell, sie besteht nicht
unter zwelen, d. h. sie beruht nicht auf Abmachungen, sondern wird
errungen im eigenen Herzen. Das Wort: ,,Miihe dich redlich, strebe
nach Wahrheit! Dieses Streben macht dlCh frei!** ist der Kern von
Pestalozzis Ethik (Natorp).

..Als Rousseaus ,,Emile‘‘ erschien,‘* — schreibt Pestalozzi 1826 —
,war mein im héchsten Grad unpraktischer Traumsinn von diesem
ebenso im hochsten Grade unpraktischen Traumbuch enthusiastisch
ergriffen. Ich verglich die Erziehung, die ich im Winkel meiner
miitterlichen Wohnstube und auch in der Schulstube genoss, mit dem,
was Rousseau fiir die Erziehung seines Emile ansprach und forderte.
Die Hauserziehung, sowie die offentliche Erziehung aller Welt und
aller Stdnde erschien mir unbedingt als eine verkriippelte Gestalt,
die in Rousseaus hohen Ideen ein allgemeines Heilmittel gegen die
Erbarmlichkeit ihres wirklichen Zustandes finden konne und zu
suchen habe.”® Pestalozzis Erziehungspraxis auf dem Neuhof ent-
spricht ganz den Rousseauschen Ideen (negative Erziehung und bis
zum 12. Jahre ausschliesslich Ubungen der Sinne und des Korpers).
Eigene Lebenserfahrungen bewirkten aber, dass Pestalozzis Erzie-
hungstétigkeit sich vom ,,Emile’* unabhéngig gestaltet. Seine Er-
ziehungsanstalt fiir arme Kinder braucht keine Hofmeistererziehung
a la Emile. Die Erziehung ,,durch und z u r Arbeit* — und nicht das
Spiel — muss die Basis einer Armenschule bilden. Nach Pestalozzi
ist die Bildung der Anschauungskraft der Anfangspunkt alles mensch-
lichen Unterrichtes. Thm ist ,.die Wohnstube (d. h. das Vaterhaus) das
Ideal fiir die Vereinigung der Bedingungen aller Elementarbildung ;
die Schule ist nur die Erweiterung der Wohnstube.” In dem Buche:



e - memrE— TErT——r— T— rren B I A A B s i s S TR i 20
e T S T RO e B R Py

R R R T

R e

235

»Wie Gertrud ihre Kinder lehrt“ hat Pestalozzi eine naturgemisse
Methodik begriindet und den Weg zur Verwirklichung der Rousseau-
schen Ideen gezeigt. Das Zugrundelegen der Anschauung finden wir
schon bei Rousseau ; aber Pestalozzi hat diese Ideen an der wirklichen
Jugend erprobt und ihre Anwendbarkeit festgestellt. Wihrend
Rousseau in seinem ,,Emile”” nur den Einzelmenschen im Auge hat,
beriicksichtigt Pestalozzi das Leben und Bediirfen der Menschheit,
und wird so der Begriinder der allgemeinen Volksschule. Wihrend
die begeisternde Wirkung Jean-Jacques von seinem Gedanken aus-
geht, entflammt Pestalozzi durch sein Beispiel, sein Tun und Handeln,
Rousseau i1st der Sdemann, Pestalozzi der Gértner, der die junge Saat
pflegt und gross zieht. Pestalozzis Erziehungsgrundsitze beein-
flussen noch heute die besten Erziehungsmethoden. —

Unter den deutschen Schulminnern sind es vor allem die
Philanthropinisten, die von den Ideen Rousseaus ergriffen
werden. Basedow sucht durch seine piadagogischen Schriften und
die Grindung des Philantropins in Dessau (1774) dessen Erziehungs-
grundsdtze zu verwirklichen. Der deutsche Philanthropismus ist
ein Kind des Rousseauschen Naturalismus. Auch die Philanthropi-
nisten wollen das Kind sich frei entwickeln lassen und sind Feinde
jeder Dressur ; aber sie wollen nicht bloss gewdhnen, sie wollen dem
Menschen zu besserem Leben verhelfen; sie wollen den Zogling
nicht von der Gesellschaft isolieren, sondern fiir dieselbe er-
ziehen ; sie anerkennen nicht bloss die Rechte des Kindes,
sondern auch seine Pflichten in der Gesellschaft. (Oemer,
Rousseau und die Philantropisten). Abhértung ist fiir Rousseau
wie die Schule Basedows die Losung. Es ist dies die natiirliche
Reaktion gegen die Unnatur in Kleidung und Korperpflege, welche
die vorhergehende Zeit beherrscht. Fiir Rousseau ist das ganze
Erziehungssystem nur ein Liickenbiisser fiir den Fall, dass die Eltern
nicht imstande sind, selbst zu erziehen. Bei den Philanthropisten
tritt das Institut der Schule, in dem allerdings der Grundsatz der
familienhaften FErziehung erhalten bleibt. in den Vordergrund.
So setzt die philanthropistische Schule die Theorie Rousseaus in die
Praxis um, indem sie an die Stelle der individuellen die gemeinsame
Erziehung iibt. Den Rousseauschen Kardinalsatz: , Erziehe, unter-
richte, naturgemass!* haben die Philantropisten in ihrer Unterrichts-
praxis nie aus den Augen verloren, und so ist und bleibt Rousseau der
geistige Urheber des Philanthropismus.

Auch J. G. Herder und dessen Anreger Hamann sind Rousseauschen




o
2
<

Einfliissen zugénglich gewesen. Herder legt wie Rousseau grosses
Gewicht auf die physische Erziehung und die Kultur der Sinne. Wenner
die Anschauung betont, so geht er aber nicht so weit wie Rousseau,
um die Zuhilfenahme der Biicher abzulehnen. Er ist Utraquist:
er verlangt nicht nur realistischen Unterricht wie Rousseau, sondern
er will auch die humanistischen Facher nicht vernachldssigt wissen.
Was die Ausbildung der Sinne betrifft, so schliesst sich Herder voll
und ganz Rousseau an ; so tadelt er z. B. die Vernachlissigung, die
der Tastsinn erleidet. Die religiose Erziehung lasst er dagegen schon
.mit dem Beginn der Schulzeit einsetzen. Immer betont er die Riick-
sichtnahme auf die Bildung des Gefiihls ; denn was niitzen alle er-
worbenen Kenntnisse ohne Gemiit? Wie bei Rousseau, ldsst sich
Herder eine augenfillige Anlage fiir alles Natiirliche erkennen:
beide sind leidenschaftliche Spazierginger und begeistert fiir die
Poesie des Volksliedes ; beide auch aufrichtige Friedensfreunde und
Feinde der rohen Gewalt.

Viel von Rousseaus Ideen finden wir bei Jean Paul, dem Verfasser
der Levana ; aber er setzt demselben deutsche Eigenart entgegen.
Auch er klagt die Menschenwelt an; aber derum fallt ihm doch
Kultur nicht zusammen mit Verderbnis. Fiir Jean Paul ist das Spiel
nicht bloss Bediirfnis der Natur und Mittel zur Ubung von Kriften,
er denkt vielmehr an die Wirkung auf das Gemiit: das Spiel ist fiir
ihn die Poesie der Jugend. Jean Paul gesteht nur fiir die ersten ,.finf-
Jahre® kein systematisches Lernen zu. Dess das Mddchen wesentlich
fir den Menn erzogen werde, defiir schitzt er den Wert der Frau
zu hoch. Wihrend Humanisten und Pietisten auf frithen Beginn von
Lehre und Formung halten, ist Jean Paul wie Rousseau gegen solche
Eingriffe in die Selbstentfaltung ; ja er scheint seinen Vorgénger zu
iiberbieten, wenn er sagt: ..Ehe der Korper des Menschen entwickelt
ist, schadet ihm jede kiinstliche Entwicklung der Seele.” So weist
er frithen philosophischen Unterricht zuriick und setzt dafiir mathe-
matischen ein ; die Dichtkunst winscht er bis zum 13. cder 14. Jahre
von dem Schiiler fern zu helten.

Noch ndher als Jean Paul steht Rousseau Ernst Moritz Arndt,
der 1805 seine ,.Fragmente iiber Menschenbildung® veroffentlicht.
J. F. Herbart stellt mit Rousseau die Forderung, dess in der Er-
ziehung die Individuelitdt so streng als moglich gewahrt werde.
Rousseau verlangt, dass der Erzieher die Natur des Kindes studiere,
und Herbart begriindet die fundamentale Bedeutung der Psychologie
fir die Padagogik. Von einem andern Standpunkt aus kam Froebel



Do
oo
~1

zu seinen Erziehungsgrundsidtzen. Thm ist das Hauptmittel der Er-
ziechung die Tatigkeit. Wie Rousseau, ist Froebel Naturphilosoph.
.,-Mein Gymnasium,* sagt er, ,,war die Natur, mein Rektor der Baum,
meine Universitdt die Kinderstube, meine Professoren die Kinder.

Unter den Vertretern der Metaphysik darf der Konigsberger
Philosoph Immanuel Kant ein Jiinger Rousseaus heissen. Erinnert
nicht sein kategorischer Imperativ an die Verherrlichung des Gewissens
in dem Glaubensbekenntnis des Vicaire savoyard ? Wenn Kant in
seinen ,,Vorlesungen iiber Padagogik™ als oberstes Erziehungsziel
die Moralisierung bezeichnet, so denkt man unwillkiirlich an den
Genfer Philosophen. Rousseau ist sein unmittelbares Vorbild,
wenn er in seiner juridischen Doktrin den Staat auf den ., Geszll-
schaftsvertrag™ basiert, durch welchen alle Menschen auf ihre
individuelle Freiheit verzichten, um sie als Mitglieder des Staates
wieder zuriickzunehmen.

In den Schriften seiner Jugend steht Joh. Gottl. Fichte ganz un-
ter den naturrechtlichen und philosophischen Anschauungen von Rous-
seaus Contrat social. Ein Nachhall derselbensind seine ,.Reden an die
deutsche Nation®, die einer patriotischen Bewegung der Geister rufen
und die Erhebung von 1813 vorbereiten. Bei dem Theologen Schleier-
macher zeigt sich die Einwirkung Rousseaus in der ganz bestimmten
Anerkennung des Rechtes der Jugend auf unbefangenen Genuss der
Jugend. — Ein grosser Rousseau-Apostel endlich ist Leo Tolstor,
dem der Genfer Philosoph die besten Waffen liefert. Nachdem der-
selbe seine akademische Studien hinter sich hatte und sich der Be-
wirtschaftung seiner Giiter in Jasnaja-Poljana widmen wollte,
nahm er sich vor allem vor, die Volksbildung zu férdern. Als Idealist
verwirft Tolstoi mit Rousseau die Anarchie und Unordnung in der
(Gesellschaft, aber auch alles Erkiinstelte unserer Kultur ; er lehrt
die Riickkehr zur Natur und zum Volke. (O. Haggenmacher, Leo
Tolstoj als Pddagoge. Schweiz. Padag. Zeitschrift 1910, Heft V.)
Wie Rousseau ist auch Tolstoj ein Bawunderer Christi und ein Feind
der Kultur, die aus dem Menschen einen Sklaven macht. Wie Rous-
seau in seinem ,,Emile‘, hdlt auch er die Landwirtschaft fir die dem
Menschen zutriglichste Beschiftigung. Beide sind gegen Gewalts-
massregeln, wie Krieg und Revolutionen. Wahrend Roussean aber
das Erziehungssystem der Kinder dndern will, will Tolsto] die Er-
wachsenen reformieren ; er glaubt an die Moglichkeit einer , Auf-
erstehung®. Mit Jean-Jacques priakonisiert Tolstoj die negative
Erziehung, die sich damit begniigt, die im Kinde schlummernden




238

Anlagen harmonisch zu entwickeln. Seine eigenen Kinder erzieht
er nach den Vorschriften von Rousseaus ,,Emile®, und auch seine
,.freie Schule* in Jasnaja-Poljana basiert auf Rousseaus Theorien.
Wie Rousseau ist Tolstoj gegen d e n Religionsunterricht, der den
Kindern Begriffe einprigt, die uns selbst nicht klar sind (Wunder,
Trinitdt usw.). Wahrend Rousseau der Geschichte einen hohen er-
zieherischen Wert beilegt, will Tolstoj von Geschichte und Theologie
nichts wissen. Fiir ihn gibt es {iberhaupt nur zwei Gebiete des Wissens,
die den Schwankungen der verschiedenen Meinungen entzogen sind
— das sind die Mathematik und die Sprachen ; alles andere hilt
er fiir Torheit. Mit Rousseau verlangt er, dass der Zogling ein niitz-
liches Handwerk erlerne. Er betrachtet die Arbeit als Bedurfnis,
wie Essen und Trinken. Beide sind der Ansicht, dass man der Medizin
entbehren kann, wenn man nach der Natur lebt. Rousseau nennt
Arbeit und Missigkeit die zwel wahren Arzte des Menschen, und Tol-
stoj geht so weit, dass er die Arzte rein unfihig erklirt, zu heilen.
Tolstoj ist kein Anhénger der Frauen-Emanzipation. Nach seiner
Meinung wird der Mann, was die Frau aus ihm macht ; daher ist ihre
Erziehung eines der wichtigsten Probleme des Menschengeschlechts.
Da ihre Aufgaben so verschieden sind, sollen Mann und Frau getrennt
erzogen werden, und so.ist Tolstoj gegen die gemischten Schulen,
die beide Geschlechter nach der gleichen Schablone unterrichten.
Diese kurzen Andeutungen, denen noch weiteres iiber Rousseaus
Einfluss in den skandinavischen Landern, in England und Amerika
beigefiigt werden konnte, zeigen, wie méichtig Rousseaus Geist und
Naturauffassung gewirkt hat und noch jetzt fortwirkt.




	Jean-Jacques Rousseau

