
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 22 (1912)

Heft: 3-4

Artikel: Beiträge zur Kenntnis der Moralpädagogik Pestalozzis

Autor: Stettbacher, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge zur Kenntnis der Moralpädagogik
Pestalozzis.

Von Dr. Hans Stettbacher.

Einleitung.

Charakterbildung durch die Schule" war zum Schlagwort geworden,

als ich meine Unterrichtstätigkeit begann. Man konnte sich offenbar

des Eindrucks nicht erwehren, dass für die sittliche Erziehung
der Jugend, namentlich der städtischen Jugend, nicht all das getan
werde, was getan wTerden sollte. Die Familie hat infolge der
veränderten wirtschaftlichen Verhältnisse ihre Bedeutung als Arbeitsund

Erwerbsgemeinschaft zum grossen Teil eingebüsst und damit
auch an erzieherischem Einfluss verloren. Das Haus kann vor allem
da seine Erzieherpflichten nicht mehr in vollem Mass erfüllen, wo
auch die Mutter dem Verdienst nachgehen muss und so der Familie
entzogen wird. Darum soll die Schule ihren Pflichtenkreis erweitern,
vor allem grössere Verantwortlichkeit auch für die sittliche Erziehung
übernehmen. Kann sie es überhaupt und kann sie es bei der bestehenden

Organisation Sind die Bedingungen wirklich erfüllt, welche
einen entscheidenden Einfluss auf dem Gebiete der sittlichen
Erziehung sichern Ì Welches sind die Grundlagen der sittlichen
Erziehung Welches die w-esentlichen Mittel Welches ist die entscheidende

Altersstufe \ Müssen wir, wenn wir uns an die Beantwortung
dieser Frage machen, vielleicht mit Pestalozzi sagen, dass wir die
Kinder erst zugewiesen bekommen, wenn die Entscheidung gefallen
ist Oder dürfen wir vom „erziehenden Unterricht" eine befriedigende
Lösung erwarten Wenn sich zeigen sollte, dass die Schule die
Verantwortlichkeit für die Erreichung des neuen Zieles nicht übernehmen
kann, weil wesentliche Bedingungen nicht erfüllt sind, ist es dann
nicht ihre Pflicht, mit aller Entschiedenheit auf diese Tatsache
hinzuweisen und einen Auftrag abzulehnen, der sie zwar ehren würde,
zu dessen Durchführung aber die Mittel fehlen Eine entschiedene
Stellungnahme in dieser Hinsicht kann für die Entwicklung des

Erziehungswesens nur förderlich sein. Die definitive Entscheidung
freilich kann erst erfolgen, wenn man sich über die Grundlagen und
die Gesetzmässigkeit der sittlichen Entwicklung Rechenschaft ge-



138

geben hat. An Einzelvorschlägen fehlt es auf dem Gebiete der
Moralpädagogik nicht, aber sie vermögen auf die Dauer nicht zu befriedigen,

eben weil es Einzelvorschläge sind. Es fehlen die moralphilosophische

und die moralpsychologische Grundlegung, die erst zu
überzeugen vermögen. Was kann die Wissenschaft dem Erzieher
auf jene Fragen antworten Ist die experimentelle Psychologie
und Pädagogik vielleicht schon imstande, eine bestimmte Antwort
zu geben l —

Sehen wir zunächst, was Pestalozzi auf solche Fragen zu
antworten vermag. Er hat sich unter allen Pädagogen am eingehendsten
mit den Problemen der elementaren sittlichen Erziehung befasst.

Eine historische Einführung in die Probleme der sittlichen
Erziehung ist schon dadurch gerechtfertigt, dass sie einen Überblick
über diese Probleme zu geben vermag und zudem gestattet, das eine
und andere schärfer zu fassen, sie hat heuristische Be-
d e ut un g. Pestalozzis Untersuchungen über die sittliche
Erziehung aber sind aus einem andern Grunde noch beachtenswert. Es

liegt im Wesen der Pädagogik überhaupt und im WTesen der
Moralpädagogik im besonderen, dass sie sichere Resultate nur in Verbindung
mit der Erziehertätigkeit und in Verbindung mit dem Leben des

Zöglings zu gewinnen vermag. Die Gesetze, nach denen der Erzieher
seine Anordnungen zu treffen hat. müssen aus dem Verhalten jener
Kinder abstrahiert werden, die eben unter dem Einflüsse der
Erziehung stehen. Darauf beruht Pestalozzis aussergewöhnliche
Bedeutung, dass er sich unablässig bemühte, das reiche Tatsachenmaterial,

das er eifrig sammelte, theoretisch zusammenzufassen und
seine Theorien wiederum an der Wirklichkeit zu messen. In ihm
verbanden sich Erzieher und Forscher. Die Forderung eines genauen
Studiums des Menschen als Voraussetzung jeder Erziehertätigkeit
hat er schon in der „Abendstunde eines Einsiedlers" mit aller
Entschiedenheit erhoben ; immer und immer ist er bemüht, sich über den
tieferen Zusammenhang seiner einzelnen Massnahmen genaue Rechenschaft

zu geben.

Wer Pestalozzis Anweisungen zur sittlichen Erziehung der Kinder
einer kritischen Würdigung unterziehen will, wird sich zunächst —
soweit das möglich ist — über die philosophischen, psychologischen
und pädagogischen Grundanschauungen Pestalozzis orientieren, dann
die moralphilosophischen, moralpsychologischen und moralpädagogischen

Ansichten darstellen, um schliesslich deren Zusammenhang



139

mit Einzelvorschriften zu bestimmen. Es wird sich im Laufe der
Darstellung auch ergeben, welche Bedeutung für die sittliche
Entwicklung Pestalozzi den sozialen Verhältnissen zuschreibt.

Die Aufgabe wird zunächst dadurch erschwert, dass sich Pestalozzi

nicht an eine bestimmte Terminologie hält. Wir finden ausserdem
die psychologischen Bestimmungen meist in so enger Verbindung
mit philosophischen und pädagogischen, dass eine vollständige Scheidung

sich nicht immer durchführen lässt. Oft gestatten erst
pädagogische Folgerungen einen genaueren Einblick in psychologische
Betrachtungsweisen. Es wird darum auch erst am Schlüsse möglich
sein, ein bestimmtes Bild von Pestalozzis charakteristischen
Ansichten zu geben. Nicht mit Unrecht weist Langner 1 auf die
Notwendigkeit hin, sich über die eigenartige Ausdrucksweise unseres
Autors genau Rechenschaft zu geben und warnt vor dem Versuch,
durch ..eine harmonisierende Darstellung zeitlich auseinanderliegende,
inhaltlich differierende Anschauungen über dieselbe Frage zu einer
einzigen vereinigen zu wollen." Freilich darf man bei der blossen

Aufzählung von scheinbaren und wirklichen Widersprüchen nicht
stehen bleiben. LTngleich fruchtbarer, als die Betrachtungsweise
Langners, hat sich diejenige R o s t s erwiesen, der an Hand einer
vergleichenden Darstellung der drei Ausgaben von ..Lienhard und
Gertrud" den Gang der Entwicklung in den Anschauungen Pestalozzis

festzustellen versucht und den Einflüssen nachgeht, die auf
diesen Gang bestimmend gewirkt haben mochten. Da Rosts
Ansichten für die weitere Darstellung von Bedeutung sind, treten wir
kurz darauf ein.

Rost sucht zu zeigen, dass sämtliche Schriften Pestalozzis in
•der Zeit von 1781 bis 1793 ,.in teils" stark aufklärerischem und
philanthropischem Geiste geschrieben seien.2 Pestalozzi erwarte
alles von der Autorität des Staates;3 er wolle zeigen, wie der Einzelne
im Volke am leichtesten mit Hülfe des Nützlichkeitsprinzipes
gewonnen werden könne.4 Die Zurückführung der ganzen Volksbildung
a,uf dieses eine, einfache und kunstlose Prinzip einer allgemeinen
Nützlichkeit sei es, die dem 3. und 4. Teil der ersten, besonders aber
auch der ganzen 2. Ausgabe von ..Lienhard und Gertrud" das Ge-

1 Langner, pag. VII.
2 Rost, pag. 27.
3 Rost, pag. (32.

4 Rost, pag. 80.



140

präge verleihen. Für Rosts1 Ansicht spricht besonders eine Stelle
aus einem Briefe Pestalozzis an Zinzendorf. „Sie haben wohl recht,"
schreibt er in dieser Zeit, dass man die Menschen nicht besser als durch
ihren Nutzen leiten kann." Steht Pestalozzi hier wirklich ¦— wie Rost
annimmt — auf dem Standpunkt des Utilitarismus

Wiget2 wendet sich, wie mir scheint mit Recht, gegen
diese Auffassung Rosts, indem er auf Glülphis erzieherische
Massnahmen hinweist, wie sie im dritten Teil von „Lienhard und Gertrud"
(erste Ausgabe 1785) sich dargestellt finden. Die Stellen, die Wiget
anführt, zeigen, dass Glülphis Standpunkt doch ein ganz anderer ist,
als derjenige blosser Nützlichkeit; es ist, darüber kann kein Zweifel
bestehen, der Standpunkt reinster Menschlichkeit. „Nichts beweist,
dass Pestalozzi in dieser Epoche in Bezug auf das eigentliche Wesen
und die höchsten Ziele der Erziehung anderer Ansicht ist, als früher
in der „Abendstunde eines Einsiedlers" und später in den Schriften
seiner besten Zeit." 3 Unter die LTtilitaristen dürfen wir Pestalozzi
auch in dieser Periode wohl kaum einreihen. Wir dürfen nicht
übersehen, dass Pestalozzi mit dem Hinweis auf die Nützlichkeit seiner
Reformen nur zu ihrer Durchführung veranlassen will. Es handelt
sich um ein Mittel zur Realisierung seiner Pläne. Und wenn Pestalozzi

nach der ersten Ausgabe von „Lienhard und Gertrud" den
einzig möglichen Weg, etwas Reales zur Veredlung der Menschheit
im Grossen beizutragen, in einer weisen Bildung des Volkes zur
Industrie sieht, in der zweiten Ausgabe aber den ersten Grund der
bürgerlichen Sittlichkeit in der guten und weisen Besorgung des

Eigentums findet, so vermag ich darin keinen fundamentalen Unter-
schied zu erkennen. Arbeit — landwirtschaftliche und
industrielle — und Erwerb sind von Pestalozzi immer mit der
sittlichen Erziehung in Verbindung gebracht worden. Das eine freilich
ist richtig, Pestalozzi untersuchte in dieser Zeit ganz besonders
eingehend den Einfluss, den das Eigentum auf die sittliche
Entwicklung auszuüben vermag. Er dachte sogar daran, wue noch zu
zeigen sein wird, über das „Positive Eigentum" eine besondere Schrift
zu veröffentlichen. Zusammenfassend liesse sich feststellen, dass
Pestalozzi im ganzen Zeitabschnitt von 1781—1793 sich weniger mit
der Frage nach den höchsten Zielen der Erziehung, als vielmehr mit

1 Rost, pag. 81.
2 Wiget, Schweiz. Lehrer-Zeitung 1910, pag. 311 ff.
3 Wiget, „ „ „



141

speziellen Problemen untergeordneter Natur befasst hat. — Auf das

Eigenartige dieser Periode von Pestalozzis Leben hingewiesen zu
haben, ist das Verdienst Rosts. Und auch darin dürfte dieser Autor
Recht haben, dass er dem LTmgang Pestalozzis mit den Freunden,
die ihm in dieser Zeit treu geblieben waren, so dem Verkehr mit Battier,
einen wesentlichen Einfluss zuschreibt.

Anfangs der Neunziger Jahre wendet sich Pestalozzi wieder
mehr den Hauptproblemen zu. Er ist sich der Wendung deutlich
bewusst. Am 1. Oktober 1793 schreibt er an Nicolovius: „Die Art
der Wahrheit, der ich mich also widmete, oder vielmehr, von der ich
all mein Interesse verschlingen liess, ist nicht eigentlich das höchste
Ziel der innern, reinsten Veredlung des Menschen, es ist vielmehr
bloss seine gute Bildung für die wesentlichen Bedürfnisse des
Erdenlebens." Verhältnismässig rasch gelangt nun Pestalozzi zu jener
vertieften Auffassung in Philosophie und Pädagogik, wie sie uns in den

„Nachforschungen", im Stanserbrief und in „Wie Gertrud"
entgegentritt. Aber es handelt sich nicht um Preisgabe früherer
Grundanschauungen. In der Auffassung der Erziehungsaufgabe und auch
in der Auffassung vom Wesen des menschlichen Geistes ist Pestalozzi
dem Standpunkt der „Abendstunde" treu geblieben.

Darin sind wohl alle Autoren einig, dass Pestalozzi in den
„Nachforschungen" zu bedeutender Vertiefung seiner früheren Ansichten
gelangte, und die Frage liegt nun nahe, wie diese Vertiefung zustande
kam. Rost betrachtet als Hauptursache den Verkehr mit Fichte,
und somit indirekt den Einfluss Kants. Fichte war nun zwar schon

vom September 1788 bis Ostern 1790 in Zürich gewesen und hatte
wohl auch in dieser Zeit Pestalozzi kennen gelernt, aber er hatte
erst nach diesem Züricher Aufenthalt in Leipzig den Einfluss der
Kantschen Philosophie erfahren. Im Juni 1793 kehrte dann Fichte
nach Zürich zurück. „Und in dieser Zeit grosser geistiger Entdeckungen
verkehrte Fichte freundlichst mit Pestalozzi." Schon im Oktober 1793

kommt in jenem Briefe Pestalozzis an Nicolovius die neue Wendung
deutlich zum Ausdruck. Rost sieht in den Enttäuschungen, die
Pestalozzi auf dem Neuhof erlebte, die Ursachen eines Umschlags
seiner Anschauungen. Die Richtung seines Wegs sei ihm im Innersten
seines Wesens vorgezeichnet gewesen; es habe nur noch der klare
und sichere Blick eines Führers gefehlt, der diesen Weg ausfindig
machte und ihn dem Suchenden zeigte. Der Führer kann nach Rosts
Ansicht kein anderer als Fichte gewesen sein. „Es wäre sonst rein



142

undenkbar, wie auf eine solche Schrift, wie die zweite Ausgabe von
„Lienhard und Gertrud", eine so ganz andersartige, wie die
„Nachforschungen", in verhältnismässig so kurzer Zeit hätte folgen können,
zumal Pestalozzi bezeugt, dass er mit dieser Schrift im Jahre 1793/94
begonnen." 1

Kann der starke Umschwung auf Fichte allein zurückgeführt
werden Äussere Verhältnisse können wir für die vertiefte
philosophische Betrachtungsweise der Nachforschungen doch wohl
kaum direkt verantwortlich machen. Wiget2 weist überdies nach,
dass Pestalozzis Lage nicht aussichtslos war; dass er vielmehr auf
sichere Lnterstützung rechnete. Es bliebe also nur Fichte. Genügte
die verhältnismässig kurze Bekanntschaft, um jenen Umschwung
herbeizuführen Und ist die Übereinstimmung zwischen den
vertieften Anschauungen Pestalozzis und denjenigen Fichtes und Kants
so gross, class man unbedingt bei diesen die entscheidende Wirkung
zu suchen hat Wenn sich ergeben sollte, dass Pestalozzi andere
Autoren gründlicher studiert hat, als Kant, und mit diesen andern
grössere Übereinstimmung zeigt, so werden wir keinen Anlass haben,
die Beziehungen zu Kant besonders zu betonen.

Es dürfte sich im folgenden nun empfehlen, von jenen Autoren,
deren Einfluss auf Pestalozzi nachgewiesen werden soll, ein etwas
eingehenderes Bild zu entwerfen. Eine starke Abhängigkeit wird
sich schliesslich auch in der Ausdrucksweise geltend machen. Darum
scheint es mir gerechtfertigt, entscheidende Bestimmungen jener
Autoren im Wortlaut wiederzugeben. Es lässt sich so am besten
darstellen, was Pestalozzi in jener Epoche vorliegen konnte und was
ihm mit grösster Wahrscheinlichkeit bekannt war.

1 Rost, pag. 49.
2 Wiget, S. L.-Z. 1910, pag. 311 ff.



143

I. Beziehungen Pestalozzis zur Philosophie seiner Zeit.

A. Die Manuskripte.

1. Allgemeines.
Im Besitze des Pestalozzianums in Zürich befindet sich ein

Manuskript, das 329 Folioseiten umfasst, die grösstenteils von Pestalozzi

eigenhändig beschrieben sind. Nur wenige Seiten rühren von
Frau Pestalozzis Hand her. Das Manuskript scheint im Jahre 1868

von Seyffarth durchgelesen, aber nicht weiter verwertet worden zu
sein. Durch Seyffarth wurde Langner auf diesen „Stoss von
Pestalozzi-Manuskripten" aufmerksam gemacht.1 Die Bemühungen, diese

zur Einsicht zu erlangen, blieben erfolglos. Wohl aber teilte Professor
Hunziker mit, dass es sich lediglich um Auszüge aus Schriftstellern
handle, unter denen sich Eberhard befinde. Nach Hunzikers Meinung
sind diese Auszüge „unzweifelhaft" in der Neuhofzeit, d. h. in den
Jahren 1769—1780 niedergeschrieben worden.2

Diese Mitteilungen Hunzikers an Langner bedürfen der Berichtigung.

Einerseits enthalten die Manuskripte nicht bloss Auszüge
aus Schriftstellern, sondern, mit diesen Auszügen in buntem Wechsel
auch eigene kurze Entwürfe Pestalozzis; und sodann s'nd diese

M i s z e 11 a n e a " nicht zwischen 1769 und 1780, sondern sicher
nach 1787 verfasst worden. Auf Seite 227 des Manuskriptes sind
Sodens „Grundsätze über den Geist der deutschen Kriminalgesetze"

zitiert, deren erste Auflage 1787 erschien. Die spätere
Entstehung der Manuskripte ist für ihre Beurteilung nicht ohne
Bedeutung.

Die zahlreichen Kopien geben uns einen Einblick in die Probleme,
die Pestalozzi um diese Zeit beschäftigten. Die ersten Seiten
enthalten Abschriften aus Blankenburg „Versuch über den
Roman". Es sind aber nicht etwa literarische Fragen, die Pestalozzi
in dieser Schrift interessieren ; seine Aufmerksamkeit gilt vielmehr der

psychologischen Grundlage, die Blankenburg für den
Roman schaffen möchte. Blankenburg betont in Anlehnung an

1 Langner, pag. 101.

2 Langner, pag. 102.



144

Aristoteles die Bedeutung von Notwendigkeit und
Wahrscheinlichkeit im Roman. Die Notwendigkeit soll aus „Den-
kungsart und innerer Lage" erfolgen. Es sei vernünftigen Wesen

eigentümlich, heisst es bei Blankenburg und in Pestalozzis
Manuskript, nach Vorstellungen zu streben, die ineinander gegründet seien.

„Wenn wir das, was gewisse Ursachen unter gewissen Umständen
hervorbringen können, richtig zu beurteilen und jede Wirkung gegen
ihre Ursachen abzuwägen wissen, so werden wir uns, wenn gewisse
Ursachen in uns zutreffen, gegen sie in Schutz zu setzen vermögen.
Wir werden diejenigen Ursachen, welche unter gewissen Umständen
gute Wirkungen hervorbringen, aufsuchen; wir werden, wenn sie

in uns zutreffen, Vorteil aus ihnen ziehen." So lautet eine jener Stellen,
die Pestalozzi aus Blankenburg wörtlich kopierte. — Wie kommt
der Mensch zu dieser Seelenverfassung, fragt sich nun Pestalozzi;
sind es Romane, durch deren Unterricht die Seele diese Festhaltung
der Sachen zu ihrem Nutzen erlangt, oder ist es der Drang der Sachen
Sind es Arbeit, häusliche Bildung und Gelderwerb, die dem Kopf des

Menschen diese erste Richtung zu wahrer Weisheit geben „Sowie
in der Dramaturgie — fährt Pestalozzi fort — die Grundlage für die

Wirkung der handelnden Personen Notwendigkeit sein muss,
so müssen Gesetzgebung und Erziehung auf innere

Notwendigkeit gebracht werden." Es muss im Grossen, aus der
Wirkung des vorliegenden Ganzen, unmöglich sein, dass das Gegenteil

dessen geschehe, was der Erzieher und Gesetzgeber erzielen möchte.
„So wie es unter gegebenen Umständen meinem Individualcharakter
notwendig ist, so und nicht anders zu handeln, so ist es unter gewissen
Umständen notwendig, dass ein Individualcharakter so und nicht
anders w e r d e." Die Fundamente der Erziehung
und Gesetzgebung müssen auf einer solchen
Art Notwendigkeit ruhen. — Die Bildung zu diesem
Streben nach Notwendigkeit liegt nach Pestalozzis Ansicht in der
Ordnung der Hauserziehung. Die Menschen müssen in Umstände
und Lagen gesetzt werden, in welchen ihre Denkungsart und
Gesinnung den Endzwecken des Gesetzgebers gemäss bestimmt werden.
Es muss unter gegebenen Umständen nicht möglich sein, dass ein
Volk auf einem gewissen Punkt anders sei, als so. Auf dieser
Vorbildung ruhet die Gerechtigkeit der Gesetze und das Glück des Volkes.
Zu solchen Betrachtungsweisen, die ausgesprochen deterministische

Auffassung zeigen, sieht sich Pestalozzi durch die
Lektüre Blankenburgs veranlasst. Es finden sich Klagen darüber,



145

dass man das, was im „nichtigen" Fach des Dramas und des Romans
bekannt sei, im wichtigen Fach der Erziehung und der Gesetzgebung
nicht wisse." Kann ein Komödiant so sehr auf die Natur des Menschen

bauen, dass er unter gegebenen Umständen den Zweck als notwendig
darstellen kann, so sollte — ob Gott will — der Gesetzgeber mit
ebensoviel Kunst und Übereinstimmung an den Menschen wirken
können." — Blankenburg stützt sich in seinen Ausführungen
hauptsächlich auf Mendelssohn und Home, erwähnt auch
S h a f t e s b u r y so dass Pestalozzi auf diese Autoren aufmerksam
werden musste. wenn er sie nicht bereits kannte.

Auf das „Gesetz der Notwendigkeit" kommt Pestalozzi in dem

vorliegenden Manuskript nochmals zurück (S. 217) ..Ein Mann
von vollkommen guter Erziehung," schreibt er, „kann unmöglich
eine grobe und ungesittete Handlung begehen; er handelt gegen
Grobheit und L'nhöflichkeit auf gewisse Weise notwendig...
Dieses Gesetz der Notwendigkeit, tief wirkend auf die innere
Stimmung unserer Natur, ist der echte Fuss der menschlichen

Erziehung und Führung. Man sollte es dahin bringen, dass die
Menschen im grossen und wichtigsten Teil ihres Lebens nicht anders
als nach gewissen, ihnen zur Natur gewordenen
Regeln menschlicher Weisheit und menschlicher

Vollkommenheit handeln können." In
demjenigen, der gut erzogen ist. muss der Gedanke zu schlechten

Handlungen nicht aufsteigen oder jedenfalls nicht Wurzel fassen
können. Es muss in seiner Erziehung und in seiner ganzen Stimmung
eine solche Gewalt* dagegen wirksam sein, dass es ihm nicht
möglich ist, nur darauf zu reflektieren." Die Voraussetzungen zu
einem solchen Seelenzustand gilt es zu schaffen. Darin sieht Pestalozzi

das Fundament einer wahrhaft guten Erziehung und
Gesetzgebung, die ja nach Pestalozzis Ansicht Hand in Hand gehen sollen,
weil sie dieselben Ziele verfolgen.

Es ist interessant, zu sehen, wie sich hier jene Auffassung
vorbereitet, die Pestalozzi im Stanserbrief deutlicher formuliert hat.
Durch den Umgang soll jene ..Gemütsstimmung" erzeugt werden,
die für das sittliche Handeln zunächst ausschlaggebend ist. Aus dieser

Gemütsstimmung ergeben sich grosse, umfassende Sätze, die
fortwährend im Handeln Anwendung finden, so dass das entsprechende
Handeln zur Fertigkeit wird.

* Von Pestalozzi unterstrichen.
Schweiz. Pädageg. Zeitschrift. 1912. ™



146

Es bedarf der bestimmten und festen Entschlies-
s u n g — so fährt Pestalozzi im Manuskripte fort — und wenn
diese einmal gefasst ist, so muss man sie herzhaft behaupten und

Leidenschaft und Neigung unter den Gehorsam
derselben stellen. „Man muss seiner Seele einen festen Charakter, seinem

Urteil eine feste Stimmung geben." Hier wirft Pestalozzi die Frage
auf : Wie kann man das Wie kann es der Gesetzgeber l Wie kann
es der Erzieher Wie tut es die Natur — Die vorläufige
Antwort erinnert an Betrachtungsweisen Shafteburys. „Der
Zauber der schönen Künste ruht auf dem Fühlen der
Harmonie, das in unserer Brust liegt. Dieses Gefühl der Harmonie, des

Ebenmasses und Anstandes ist Quelle aller geselligen Tugenden,
folglich die Grundlage der wahren Erziehung, der wahren
Staatswissenschaft und Gesetzgebung. Notwendigkeit, feste und unbe-

siegliche Notwendigkeit, ist die Folge jeden rechten Gebrauchs der
Harmonie im Einfluss auf den Menschen, sei es Erziehung oder
Staatswissenschaft." Damit schliessen Pestalozzis Ausführungen zu

jenen Fragen.
Das Manuskript enthält auch Kopien aus dem 2. Band der

„Berlinischen Monatsschrift" vom Jahre 1783 (Juli-
Dezember). Als Mitarbeiter dieser Zeitschrift werden unter anderen
Eberhard und Nicolai genannt. Moses Mendelssohn. Eberhard

und Seile äussern sich über „Freiheit und
Notwendigkeit." Der Aufsatz Mendelssohns ist von Frau Pestalozzi
wörtlich kopiert worden. Von Eberhard findet sich ein weiterer Aufsatz

„Über Wahrheit und Irrtum", und Seile ist mit zwei Abhandlungen

vertreten, die Pestalozzi interessiert haben mochten: „Von
der Moralität der menschlichen Handlungen" und „Von den Gesetzen

der menschlichen Handlungen". Weitere Kopien von Pestalozzis
Hand sind nach dem „Deutschen Museum " von 1785

angefertigt, zu dessen Mitarbeitern Goethe, Stollberg. Matthison und
Iffland gehörten. In diesem Band scheint die „Geschichte der Abi-

poner, einer berittenen und kriegerischen Nation in Paraguay". Pestalozzi

besonders interessiert zu haben. Das Studium der Sitten eines

wenig kultivierten Volksstammes hat ihn offenbar angezogen. Die
entsprechenden Kopien nehmen etwa 10 Folioseiten ein. Auch in
diesem Band findet sich ein Aufsatz „Über Freiheit und Notwendigkeit."

Verfasser ist Professor B e s e k e in Mittau. Unter den „zu
leihenden Büchern" nennt Pestalozzi auch die ..Berlinische
Monatsschrift" vom Mai 1783, in der ihn ein Aufsatz von S c h u k -



147

mann interessiert mit dem Titel ..Von dem E n t s t e h u n g s -

grund cl er Gesellschaf t."
In der „Allgemeinen deutschen Bibliothek"

vom Jahre 1784, in der sich auch eine ausführliche Rezension von
Kants „.Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik"
findet, haben folgende Stellen Pestalozzi zu einer längern Kopie
veranlasst : „Die Psychologie ist eine grosse,
reichhaltige Quelle, aus der sich Leben und Fruchtbarkeit über
die wichtigsten Teile der menschlichen Erkenntnis ergiesst. Man
kann sie als das innige Band ansehen, das die Pädagogik, die Moral,
die Vernunftlehre, che schönen Künste, die Gesetzgebung und selbst
che Religion mit einander verbindet. Die Pädagogik aber kann
vielleicht unter allen am wenigsten des Einflusses der Seelenlehre
entbehren. — Die Theorie der Erziehung könnte bald eine höhere
Vollkommenheit erreichen, wenn man die jungen Erzieher anleitete, sich
selbst schärfer zu beobachten: wenn sie sich gewöhnten, überall auf
die Wirkung ihrer Behandlungsart in den Seelen der Zöglinge
aufmerksamer zu sein; wenn man uns noch bestimmter aus den äussern
Erscheinungen die innern Zustände beurteilen lehrte; wenn wir uns
einzelne Teile der Seelenkenntnis vorzugsweise zur Beobachtung
auswählten ; wenn wir fleissiger die wichtigsten psychologischen Schriften
studierten und wenn endlich mehr Einigkeit und Mitteilung unter
den Erziehern wäre." *

Im Anschluss an diese Stelle findet sich ein Vorschlag Pestalozzis

zur Gründung einer ..Erziehungs-Beobachtungs-Gesellschaft"
und dabei eine Bemerkung, die wiederum der ..Allgemeinen deutschen
Bibliothek" entnommen ist: ..Es liegt am Tag. dass die sittliche
Vollkommenheit des Menschengeschlechts noch nicht im richtigen
Verhältnis mit seiner Aufklärung stehe."

Bedeutungsvoll für den Nachweis, dass Pestalozzi die zeitgenössischen

philosophischen Strömungen verfolgte und auch dafür, dass
die ..Nachforschungen" mit diesen Studien in Beziehung stehen, ist
eine Notiz auf Seite 182 des Manuskriptes. Diese Seite trägt die
Überschrift: ..ad m. B. üb. d.M." Ergänzende Titel, die sich auf
andern Seiten finden, lassen erkennen, dass sich Pestalozzi hier mit
einem „Buch über den Menschen" beschäftigt. Das Buch ist unter
diesem Titel nicht erschienen, wohl aber dürften wir hier den Anfang

* Versuch über die anschauende Erkenntnis. Ein Beitrag zur Theorie des L'nter-
richts, von Ph. J. Lieberkühn. Züllichau 1782. Allg. deutsche Bibliothek 1784,

p. 541 ff.



14S

der „Nachforschungen" vor uns haben. Auf derselben Seite nun
notiert Pestalozzi ausser Home „Geschichte der Menschheit",,
auch zwei Werke Platners die „Anthropologie" und die
„Philosophischen Aphorismen". Leider ist der direkte Nachweis dafür,
dass Pestalozzi diese letztere Schrift gelesen hat, nicht zu erbringen.
Wohl aber wild durch diese Notiz eine Feststellung Langners
gestützt, der in den Anschauungen Pestalozzis Anklänge an Hollmann
„und damit auch an den, die gleichen Anschauungen vertretenden
Platner" findet. In zutreffender Weise hat Langner auch auf
Anklänge an Mendelssohn hingewiesen.

2. Platner.
Von Platners „philosophischen Aphorismen" erschien der

erste Teil 1776, der zweite Teil 1782, eine neue Ausgabe des ersten
Teils 1784. Nach Wr eschner1 kann dieser ersten Auflage
„keinerlei selbständige Bedeutung beigemessen werden." Wichtig
für unsere Darstellung aber ist „die erstaunliche Belesenheit

Platners. Die philosophischen Werke fast aller Zeiten sind
ihm bekannt." Wenn Pestalozzi dieses Buch erlangen konnte — und
das Vorhandensein der ersten Ausgabe auf der Züricher Stadtbibliothek

spricht eher dafür — so ist er. was hier besonders in Betracht
kommt, nicht bloss auf die m oralphilosophischen
Anschauungen von Aristoteles und Plato
hingewiesen, sondern auch mit einer Reihe neuerer

und neuester Autoren bekannt gemacht
w oiden. Platner berücksichtigt und zitiert unter anderem : Bayle
Berkeley, Hobbes. Hume. Hutcheson, Kant,
Mendelssohn, Shaftesbury, Smith, Sulzer,
Tetens, Thomasius, Wolf und Zimmermann.
Im zweiten Teil seiner ..Aphorismen" stellt Platner seine Ansichten
über Moralphilosophie dar. Die Bestimmung des Menschen, sagt er,
ist Glückseligkeit. „Die Moralphilosophen übertreiben oft in
einseitigen Abstraktionen die moralische Vollkommenheit des

Menschengeschlechts. Mit einem unrichtigen Ideal aber ist man in Gefahr, die
moralische Güte in einem grösseren Teil des Menschengeschlechts zu
vermissen." Platner findet, dass der Endzweck der Glückseligkeit
durch unendlich viele Grade der Tugend in den
eigennützigen Trieben und mitteilenden Neigungen erreicht werde. Er

1 Wreschner, pag. 139.



149

unterscheidet unter jenen besonders den ..Geschmack an
reinen geistigen Vergnügen" gegenüber den
„sinnlichen" und hebt unter den mitteilenden Neigungen die elterliche

Liebe, die passive und aktive Sympathie, die S y m -

pathie mit fremder Glückseligkeit hervor.1 Dabei

erscheint ihm die elterliche Liebe gleichsam
a 1 s Ü b e r g a n g von den eigennützigen Trieben

zu den mitteilenden Neigungen. Von der
moralischen Vernunft ist zu unterscheiden das moralische Gefühl.2
Es äussert sich in Billigung und Missbilligung Die Wirksamkeit des

moralischen Gefühls bezieht sich teils auf eigene, teils auf fremde
Gesinnungen und Handlungen. Es ist die Fähigkeit. Gutes und Böses

zu unterscheiden. Moralität ist auch hier, wie bei Hume, Objekt des

Gefühls. Alle Menschen sind einig, dass der Wille oder die
Absicht zu schaden, böse und unrecht, das Gegenteil gut und recht sei.

Zur LTnterscheidung dessen, was gut und böse ist, brauchen wir
keine andern Merkmale als die Merkmale der Absicht. Weil i n
fremden Gesinnungen und Handlungen die
Merkmale der Absicht nicht so unfehlbar sind
als die selbsteigenen, so ist der Ausspruch des

moralischen Gefühls über fremde Gesinnungen und
Handlungen oftmals irrig, allezeit richtig in
selbsteigenen.3 Über das moralische Gefühl setzt sich unser Autor mit
einer Reihe englischer Philosophen, zunächst mit Shaftesbury und
Hutcheson auseinander, um sich schliesslich der Betrachtungsweise
Humes anzuschliessen." Es ist in moralischen Dingen zweierlei zu
unterscheiden: Erstens Verhältnisse und Beziehungen; diese
beurteilt der Verstand. Zweitens Schönheit und Hässlichkeit; diese

empfindet der Geschmack oder das moralische Gefühl. So ist also
der angenehme oder widrige Eindruck, den das moralisch Gute und
Böse auf unsere Seelen macht, eine „Wirkung der E m -

pfindung." Hume setze hinzu — schreibt Platner — dass
diese Art der sittlichen Unterscheidung viel leichter und auch weit
wirksamer sei. Von dem „scharfsinnigen" Smith sagt Platner, dass

er von seinem System der Sympathie zu sehr erfüllt sei, als dass er
das moralische Gefühl sofern es bei Hutcheson den Grund eines
anderen S}rstems bilde, mit der nötigen Unparteilichkeit hätte be-

1 Platner, pag. 49 ff.
2 Platner, pag. 68.
3 Platner, pag. 75.



150

trachten können.1 Dem Versuche einer Ableitung des moralischen
Gefühls aus der Sympathie tritt Platner entgegen. In einem besonderen

Abschnitt äussert er sich ausführlich über die Sympathie. Er
polemisiert gegen Smith, indem er betont, dass auch die Empfindung
der Sympathie Empfindung nicht eines fremden, sondern des eigenen
Zustandes sei. Der angenehme oder unangenehme Zustand anderer
erweckt ähnliche Empfindungen in uns selbst. Das Wohlgefallen
oder Missfallen an dem fremden Zustande bezieht sich auf das Objekt
der Sympathie, aber die Empfindung selbst bezieht sich allein auf
uns selbst. „Sich in die Stelle eines andern versetzen, ist eine figürliche

Redensart." Im weiteren hebt Platner dann hervor, wie
wohlwollende Neigungen selbst ein Gegenstand des Wohlgefallens sein
könnten. Es folgt endlich ein Hinweis darauf, dass Thomasius zum
Grunde seines Moralsystemes eine allgemeine Anlage der menschlichen

Natur mache, die er Liebe nenne; und weiterhin eine
Auseinandersetzung mit Rousseau und Hobbes über die Geselligkeit. Platner
nimmt Hobbes im allgemeinen in Schutz. Es scheint mir nicht
unmöglich, dass Pestalozzi durch Platner zum Studium von Hobbes

angeregt und so veranlasst wurde, sich in den „.Nachforschungen"
über das WTesen von Staat und Gesellschaft in sittlicher Hinsicht
genauer Rechenschaft zu geben. Damit liesse sich in ungezwungener
Weise erklären, wie Pestalozzis Ansichten vom Verhältnis von Staat
und Sittlichkeit in den ..Nachforschungen" so wesentlich andere
sind, als in den Schriften aus dem Anfang der neunziger Jahre. Aus
der Lehre über die Gemütsbewegungen scheint mir Platners Hinweis
darauf, dass Gemütsbewegungen durch Fertigkeit zur
Gewohnheit werden, 2 besonders beachtenswert, weil sich ähnliche
Anschauungen bei Pestalozzi wiederfinden. Die psychologischen
Betrachtungen über Freiheit führen zu Auseinandersetzungen Platners
mit Tetens. Die Ideen, durch welche sich die Seele zu einer freien
Wirkung bestimmt, seien teils deutliche — Beweggründe im eigentlichen

Sinne des Wortes. — teils dunkle. Die deutlichen Ideen
enthielten nur den geringsten Teil von der Ursache der freien
Seelenwirkung, der grössere Teil liege in den unbewrussten dunklen Ideen.
„Dahin," fährt Platner fort. ..gehören vornehmlich die erworbenen

Fertigkeiten der Seele." „Eben das scheint Herr Tetens zu meinen,
wenn er sagt, dass die Stärke der freien Seelenwirkungen nicht von

1 Platner, pag. 85
2 Platner, pag 205



151

den deutlichen Vorstellungen, sondern von den sie begleitenden
Empfindungen abhänge."

So ist Pestalozzi, wenn er Platners „Philosophische Aphorismen"
wirklich erlangen konnte, mit Betrachtungsweisen von Hume,
Smith, Hobbes und Tetens genauer bekannt
gemacht worden. Und manches aus den „Nachforschungen" und
den folgenden Schriften deutet auf solche Bekanntschaft hin. Auf
die Auseinandersetzungen über Gesellschaft und Staat, die sich in
den „Nachforschungen" finden, ist schon hingewiesen worden. Aber
auch darauf wäre hinzudeuten, dass Pestalozzi fortan, namentlich
in den beiden letzten Kapiteln der Schrift „Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt", den Sympathiegefühlen, die sich an die
Vorstellung der Mutter anschliessen, eine
ganz ähnliche Bedeutung bei misst, wie Platner

sie ihnen zuschreibt. Auch für ihn wird diese
Sympathie — das scheint mir besonders charakteristisch — zum Übergang

von den eigennützigen Trieben zu den ..geselligen Neigungen."
Man könnte einwenden, dass Pestalozzi dem Sympathieprinzip schon

früher grosse Bedeutung beimisst. Dem gegenüber ist zu betonen,
dass er erst in den Schriften, die auf die „Nachforschungen" folgen,
sich über die Bedeutung der Sympathie auch theoretisch völlig klar
ist. Er kennt im Stanserbrief, wie wir sehen werden, auch die
Sympathie mit wohlwollender Neigung. Mit Recht hebt Rost hervor,
dass es sich bei.Pestalozzi mehr um eine Tugend-, als um eine Pflichtenlehre

handelt. Auch darin stimmt er mit Platner überein. Beide
identifizieren Tugend und Glückseligkeit; beide kennen eine stufenweise

sittliche Entwicklung nnd schreiben dem Gefühl, d. h. den die
deutlichen Vorstellungen begleitenden „Empfindungen", mit Tetens,
eine entscheidende Wirkung zu. So glaube ich, eine Beeinflussung
durch Platners Anschauungen ziemlich bestimmt annehmen zu
dürfen.

3. S h a f t e s b u r y.

Schon bevor wir in Pestalozzis Manuskript auf den Namen
Platners stossen. begegnen wir Auszügen aus Shaftesbury.1
Sind wir in Bezug auf Platner auf blosse Vermutungen und indirekte
Belege angewiesen, so besteht hier kein Zweifel, dass Pestalozzi diesen
Autor kennen gelernt hat. und zwar handelt es sich um Kopien aus
einer Übersetzung der Werke des englischen Philosophen, die 1777 in

1 Man. pag. 67.



152

Leipzig in drei Bänden erschienen ist. Diese Kopien erstrecken sich

auf einen grossen Teil des Manuskriptes bis gegen dessen Schluss.

Wir haben es hier vielleicht mit demjenigen Philosophen zu tun, von
dem Pestalozzi am stärksten beeinflusst worden ist. Es scheint mir
darum gerechtfertigt, die wesentlichen Ansichten Shaftesburys „Über
die Tugend" im Zusammenhang wiederzugeben. Es wird sich so die
Übereinstimmung in den Anschauungen Shaftesburys und Pestalozzis

deutlicher nachweisen lassen. Wenn in dem vorliegenden Manuskript

auch nur Kopien aus dem ersten Teil der Übersetzung
vorliegen, so ist doch nicht anzunehmen, dass Pestalozzi sich mit dem
für ihn viel weniger wichtigen ersten Teil so eingehend befasst, den
zweiten Teil aber, der ihn weit mehr interessieren musste, nicht
beachtet habe. Es ist vielmehr zu vermuten, dass auch aus jenem Teile
Auszüge angefertigt wurden, die uns entweder nicht erhalten blieben
oder die noch nicht gefunden werden sind. Der zweite Band enthält
Shaftesbmrrs „Untersuchung über die Tugend". Von ihr sagt Gizycki,1
dass dies ohne allen Zweifel das bedeutendste Werk Shaftesburys und
vor allen Schriften des Denkers dadurch ausgezeichnet sei, dass es

wissenschaftliche Form besitze.

Shaftesbury will in dieser Schrift zeigen, was Rechtschaffenheit
oder Tugend, an sich selbst betrachtet, sei, und welchen Einfluss
die Religion dabei habe.2 Er schreibt den Neigungen den entscheidenden

Einfluss auf das Handeln zu ; Handlungen beruhen auf Neigung.
Man kann von einem lebenden Wesen nur dann sagen, es handle,

wenn dies durch die Neigungen und Leidenschaften geschieht, die
einem lebenden Wesen eigen sind, und zwar hängt das Handeln eines

Geschöpfes vom Verhältnis seiner Leidenschaften ab. Darum
spricht Shaftesbury von einer „Ökonomie der Leidenschaften".
Wegen des notwendigen Zusammenhangs oder Gleichgewichts der

Neigungen zieht die Verderbnis eines jeden
einzelnen Teils — und das ist entschieden auch
die Ansicht Pestalozzis — die Zerrüttung und
das Verderben anderer Teile und des ganzen
Selbst nach sich. — Alles aber, was wir aus blosser Neigung
für unser eigenes Bestes tun, sei es noch so vorteilhaft für unsere
Gattung, zeugt nicht weiter von unserer Güte, als insofern die Neigung
selbst gut ist. Wenn alle Neigungen und Leidenschaften dem all-

1 Gizycki, pag. 7.
2 Shaftesbury, II, pag. 0



153

gemeinen Wohl oder dem Wohl der ganzen Gattung gemäss sind,
dann ist die natürliche Gemütsart vollkommen gut. Shaftesbury
weist nun über dieses Handeln aus Neigung empor. Bei einem
Geschöpf, welches fähig ist. sich allgemeine Begriffe der Dinge zu machen,
sind auch die Handlungen selbst Gegenstand der Neigung,
und ebenso können Mitleid. Wohlwollen, Dankbarkeit und ihr Gegenteil,

„wenn die Seele sie wahrnimmt",1 Gegenstand der Neigung
werden. Shaftesbury kennt also, ähnlich wie Pestalozzi, eine i n -

nere Anschauung. Anschauen bedeutet ihm aut dem Gebiete
der Moralpsychologie Erleben von G e f ü h 1 s z u s t ä n d e n.
Es scheint ihm unmöglich, dass man sich vorteilhafte Begriffe ..von
der Glückseligkeit der Tugend" machen könne, wenn man nicht eine
hohe Meinung hego von dem Vergnügen, welches aus der „edelmütigen
Bewunderung und Liebe der Tugend" entspringt. Und zwar kann
nichts anderes als eigene Erfahrung einer solchen Liebe
dieses Vergnügen uns glaublich machen. „Der Hauptgrund des

Glaubens an die Seligkeit der Tugend muss sich also auf ein
mächtiges Gefühl für edle moralische Neigungen, auf die
Erkenntnis ihrer Kraft und Stärke gründen. Die Neigung selbst, die
man schon empfand, wird jetzt Gegenstand eines neuen Wohlwollens
oder Missfallens. Die „Gestalten und Bilder der moralischen Dingt?"
sind wie diejenigen der ..gemeinen Gegenstände der Sinne" zu allen
Zeiten in der Seele wirksam und gegenwärtig. „Das Herz kann
unmöglich neutral bleiben." Von Tugendhaftigkeit aber kann erst da
die Rede sein, wo das Geschöpf befähigt ist, über eigene Handlungen
und Handlungen anderer nachzudenken und zu erkennen, was
rechtschaffen ist und diesen Begriff des Rechtschaffenen zum Gegenstand
seiner Neigung zu machen. Rechtschaffenheit und Tugend hängt demnach

von solchem Gebrauche der Vernunft ab, welcher hinreicht, um
eine richtige Anwendung der Neigungen zu sichern. Dabei ist die

Fähigkeit, das Gute und Böse zu unterscheiden, jedem Menschen

eigen. Das „natürliche Gefühl von Recht und Unrecht" ist eine

ursprüngliche Neigung. Beleidigungen und zugefügtes Leid werden von
jedermann als strafbar, billiges Verhalten für allgemein verbindlich
anerkannt. „Es gibt kein vernünftiges Geschöpf, welches, wenn es

jemandem vorsätzlich Schaden zufügt, nicht Besorgnis vor gleicher
Beleidigung empfinden sollte." Shaftesbury betont,2 dass ebenso

1 Shaftesbury, I, 33.
2 Shaft, II, 51.



154

ursprünglich, wie die Fähigkeit. Sinneseindrücke aufzunehmen, auch
die Fähigkeit zu guten Neigungen gegen seinesgleichen sei, die Anlage
zu Mitleid. Wohlwollen und Geselligkeit. Betrachtungsweisen, die
wir bei Pestalozzi wieder finden. Auch bei ihm können diese Neigungen
Gegenstand der Anschauung sein und so Sympathiegefühle wecken.

Eine wesentliche Übereinstimmung in den Ansichten Pestalozzis
und Shaftesburys ergibt sich wieder durch die Art, wie der Begriff
der Tugend mit dem Gottesbegriff in Beziehung gesetzt wird.
Zunächst stellt Shaftesbury fest, class, ehe ein Geschöpf irgend einen
klaren oder positiven Begriff von Gott habe, man sicher annehmen
könne, class es eines Gefühles von Recht und U/nrecht fähig sei, dass

es Tugend und Laster in verschiedenen Graden besitzen könne.x
Shaftesbury nennt das Bewustsein von der LTngerechtigkeit einer
Handlung Gewissen und fährt dann fort : Das religiöse
Gewissen setzt das moralische oder natürliche
v o r a u s." 2 Die Gottesvorstellung erhält inbezug auf das moralische

Handeln eine ganz ähnliche Bedeutung wie bei Pestalozzi. „WTenn

wir Gott ausser blosser Macht und Erkenntnis die höchste Vortrefflichkeit

der Natur zuschreiben, die ihn mit Recht zum würdigsten
Gegenstand allgemeiner Liebe und Hochachtung macht, wenn aus allem,
was uns von ihm erzählt und gelehrt wird, hohe und vorzügliche
Achtung gegen das, was gut und vortrefflich ist, hervorleuchtet, so muss
ein solches Muster unstreitig viel dazu beitragen, die Neigung zur
Tugend zu erwecken und zu stärken und uns nicht wenig
behülflich sein, alle andern Neigungen dieser
einzigen zu unterwerfen und dienstbar zu
machen."3 So sucht Shaftesbury die Gottesvorstellung auf anschauliche

Weise zu einem Summationszentrum von Gefühlen4
werden zu lassen, welches die sittliche Entwicklung zu fördern

geeignet sind. Wenn die guten Neigungen im Kampfe mit den schlechten

zu schwach sind, kommen religiöse Betrachtungsweisen zu Hilfe
und geben den Glauben, dass die bösen Leidenschaften dieser
Art sowehl. als che durchaus erfolgenden Handlungen, der
göttlichen Ahndung unterworfen sind. ..Ein solcher Glaube muss ein
heiliges Mittel gegen das Laster werden." Freilich weist eine solche

1 Shaftesbury, II. 65.
2 Shaft, I, 148.
3 Shaft., I, 68.
4 Störring, G.. Moralphilosophische Streitfragen, pag. 122 ff.

„ Vorlesungen über Psychopathologie, pag. 414 ff.

„ Die Hebel der sittlichen Entwicklung, pag. 23 ff.



155

Handlung in blosser Erwartung einer unendlichen Wiedervergeltung
nicht mehr Tugend auf, als irgend ein anderer vorteilhafter Tausch
oder Handel, aber es ist anderseits nicht zu verkennen, dass die Furcht
vor künftiger Strafe und die Hoffnung künftiger Belohnung doch in
vielen Fällen" der Tugend ungemein viel Vorteil, Sicherheit und Stütze
verschafft". Nicht anders verhält es sich mit den Strafen und
Belohnungen in den einzelnen Familien. Bedient sich der Hausvater ..schick¬

licher Belohnungen und gelinder Strafen gegen seine Kinder, so g e -

w ö h n t er sie dadurch zum Guten und bringt ihnen eine Tugend bei,
die sie nachmals aus andern Gründen, und ohne weiter
an Vergeltung und Züchtigung zu denken, ausüben." Dies nennt
Shaftesbury eine gute und freie Erziehung, einen freien Gehorsam. So

scheint es unserem Autor möglich, dass jemand ohne irgend welche
Liebe zur Tugend durch Furcht vor Strafe oder Aussicht auf Belohnung
dahin gebracht werde, die Tugend auszuüben, um dann durch die Liebe
zu dem, was er ausübt, schliesslich tugendhaft zu werden. Sobald er
dahin kommt, class er nicht mehr aus Liebe zur Belohnung so handelt,
sondern aus ..Neigung gegen das moralisch Gute", dann ist er „in einigem

Grade" gut und tugendhaft.1 ..Belohnungen und Strafen sind so

lange der erste und wichtigste Beweggrund, bis wir eines höheren
Unterrichtes fähig sind und aus diesem sklavischen Zustand in den edlen
Dienst der Freiheit und Liebe gelangen."2 Anderseits betont Shaftesbury,

dass man besonders die christliche Religion umstosse und ihren
grössten Grundsatz, den der Liebe, verwerfe und preisgebe, wenn man
Strafen und Belohnungen zu den Hauptbeweggründen der Pflicht
mache. L'nser Autor ist sich dessen wohl bewusst. class nichts gefährlicher

für die Tugend sein kann, als der schwache und ungewisse Glaube

künftiger Belohnungen und Strafen. ..Denn wenn das ganze Gewicht
bloss hierauf ruhet und dann dieser Grund einmal

zu sinken anfängt, so hat die Sittlichkeit
weiter keine Stütze oder Sicherheit und dann
ist's um alle Tugend geschehen".3 Es wird sich später
feststellen lassen, wie Pestalozzi sich zu einem solchen Einwand verhält. —
So verwendet Shaftesbury Furcht und Hoffnung wohl als Mittel, eine
erste sittliche Entwicklung herbeizuführen, aber er rechnet sie nicht
unter die „guten Neigungen, unter diejenigen nämlich, die wir als

Quellen und Triebfedern aller wahrhaft guten Handlungen erkennen."

1 Shaftesbury. II. 81.
2 Shaft., II, 336.
3 Shaft.. II, 84.



156

Er zeigt vielmehr, dass die wirkliche moralische Trefflichkeit einer
andern Belohnung, als die sie unmittelbar in sich selbst findet, weder

bedürftig noch fähig ist.1 Der Mensch kann tugendhaft sein und indem
er es ist, ist er glücklich. Diese Glückseligkeit entspringt aus dem
Innern, nicht aus äussern Dingen. Die richtige Beschaffenheit

der natürlichen Neigungen eines Geschöpfes ist
nach Shaftesbury das einzige Mittel, dem Menschen eine sichere und
dauerhafte Glückseligkeit zu verschaffen. Dabei gilt es, alle Neigungen
zu berücksichtigen, damit sich „die gehemmten nicht s e 1 bs t
Bahn brechen und zu unnatürlichen werden." — So

ergibt sich für Shaftesbury die Forderung, es sei auf ..die innern Güter,
die von uns selbst abhängen, Wert zu setzen." „Was kann die Güte
der Vorsehung besser verherrlichen, fährt er fort, als dass sie unsere
Glückseligkeit, unser wahres Gut, in Dinge gelegt hat, die wir uns
selbst geben können. In diesen Worten Shaftesburys liegt doch wohl
der Standpunkt der Autonomie angedeutet, so wie wir ihn später in
Pestalozzis ..Nachforschungen" wieder finden werden. Wir brauchen
dafür nicht auf Kant zu rekurrieren. Und auch das Wort ..Glück¬

seligkeit", das sich im selben Zusammenhang bei Pestalozzi wiederfindet,

deutet in eben diesem Zusammenhang doch auf etwas ganz
anderes hin, als auf flachen Eudämonismus.

Shaftesbury weist auf den hohen Vorzug der geistigen Lust vor
der körperlichen hin : Was in einem vernünftigen Wesen eine
ununterbrochene Folge von geistigen Vergnügungen hervorbringe, sei weit
wichtiger für seine Glückseligkeit, als was ihm eine gleich
ununterbrochene Folge von sinnlichen Vergnügungen verschaffe. — Mit dem
Hinweis auf die elterliche Liebe sucht Shaftesbury zu zeigen, dass der
Reiz der wohlwollenden Neigung jedes andere Vergnügen übertreffe.2
Die Teilnahme an den Vergnügungen anderer, der Glaube, dass man
von anderen Liebe und Achtung verdiene, sind nach unserm Autor
die Quellen von mehr als neun Zehnteln aller Freuden des Lebens. Wir
finden demnach bei Shaftesbury ausser einer starken Betonung der

Sympathie einen Hinweis darauf, dass eine gewisse Form hoher
geistiger Lust durch die Achtung erzeugt werden kann, die andere uns
entgegenbringen. Dieses Mittel zur Förderung der Selbstachtung des

Individuums und damit zu seiner weitern sittlichen Entwicklung, ist
aber, ähnlich wie bei Pestalozzi, nur angedeutet. Shaftesbury weiss

1 Gizycki, pag. 125.
2 Shaftesbury, II. 128.



157

auch jene Lustgefühle zu würdigen, welche die intellektuelle Tätigkeit

unter Umständen begleiten. ..Jeder, führt er aus. der nur so weit
in die Wissenschaften gekommen ist. dass er die Grundsätze der Mathematik

versteht, wird gewiss gefunden haben, dass die Beschäftigung
seines Geistes mit den Entdeckungen, die er hier machte, wiewohl es

bloss spekulative Wahrheiten sind, ihm ein Vergnügen gewährt, das
alle sinnliche Lust weit übertrifft. Dieses spekulative Vergnügen
bezieht sich nicht im geringsten auf ein Privatinteresse des Geschöpfes.
— Es liegt hier der Hinweis nahe, dass gerade Pestalozzi in seinen
Schülern dieses „uneigennützige Vergnügen" an der Betätigung der
Geisteskräfte zu wecken versucht.

In moralpädagogischer Hinsicht betont Shaftesbury vor allem
die Übung. Die Natur wirkt in den „Neigungen und Leidenschaften"

wie in den Gliedern und Organen, die sie bildet, n ach einer
genauen Ordnung und Regelmässigkeit. Das
Innere ist so eingerichtet, dass nichts ihm so wesentlich ist, als t.v b u n g
und keine Übung so wesentlich, als die der geselligen oder natürlichen

Neigungen.1
Vielleicht finden wir bei Shaftesbury auch eine Erklärung dafür,

wie Pestalozzi zu einer Dreiteilung der Kräfte des Menschen gelangt
ist, die bei ihm in den Worten „Kopf, Herz, Hand" zum Ausdruck
kommt. Shaftesbury stellt fest, dass der Körper selbst nicht im gerin-
sten L'rsache dafür ist, dass er schön werde oder schön bleibe.a Es

gibt kein Principium der Schönheit im Körper; der Körper kann auf
keine Weise Ursache seiner Schönheit sein, sich auch selbst nicht
regieren, ordnen und einrichten, für sich selbst keine L'berlegungen,
Absichten und EntSchliessungen haben ; was ihn regiert, ist der Geist.
Das Schöne. Einnehmende, Liebenswürdige liegt nicht in der Materie,
sondern in der Kunst und Absicht, nicht in dem Körper selbst,
sondern in der Form oder der formenden Kraft. „Was ist es

anderes, als der Geist oder die Wirkung des Geistes, was wir bewundern."

Der Geist allein gibt Form und Bildung. Höher als die toten
Formen stehen diejenigen, welche selbst andere bilden ; höher wiederum

diejenigen, die selbst bildende Formen hervorbringen. Was

sogar Geister selbst bildet, muss notwendig all die Schönheiten, die
durch diese Geister gebildet werden, in sich enthalten.3 Unmittelbarer

noch als die Baukunst. Musik und Malerei entspringen unserem

1 Shaftesbury, II, 167.
2 Shaft., II. 502.
3 Shaft., II, 507.



158

Geiste Entschliessungen, Grundsätze. Handlungen. Shaftesbury spricht
in diesem Zusammenhang von Verstand und Gefühl, von
Geist und Herz, und weist darauf hin. dass beide durch
Zeugung nicht erschöpft und entkräftet werden, sondern an Stärke
gewinnen. In dieser Darstellung Shaftesburys dürften wir die Grundlagen

und die Erklärungen finden zu Pestalozzis Annahme von den
drei Grundkräften: Fühlen. Denken. Handeln — Geist, Herz. Hand
— Geist, Herz. Kunst-Kraft — Denken. Fühlen, Können. Pestalozzi
— das dürfen wir wohl hier schon feststellen — scheint auf gleiche
Stufe intellektuelle, und emotionelle Kräfte — Kopf und Herz — Densen

und Fühlen — zu stellen und ordnet ihnen eine dritte Kraft unter :

die Kraft des Ausdruckes, der Gestaltung, die „formende Kraft"
Shaftesburys. Dadurch tritt Pestalozzi der Darstellung Eberhards, der
zwei Seelenvermögen annimmt, näher, als den Anschauungen von
Mendelssohn und Tetens. die drei Seelenvermögen kennen.1 Am
ausgesprochensten aber scheint mir die Verwandtschaft mit Shaftesbury
zu sein.

In einer weiteren Frage stimmen Pestalozzi und Shaftesbury
auffallend überein. Der englische Philosoph setzt der Natur nicht
etwa — wie Rousseau — die Kultur sondern er setzt ihr die

Kunst gegenüber und schreibt jener, der Natur, den bestimmenden
Einfluss zu. Von der Natur stammt nicht nur das Organ, sondern auch
der Instinkt zum künftigen Gebrauch. Ähnliches gilt von den höheren
geistigen Leistungen. Als Beispiel wählt Shaftesbury bezeichnenderweise

die Schönheit der Körper; an diesen nicht Farbe, Bewegung
oder Ton, sondern die For m und zwar ausdrücklich die
elementarsten Formen: Kugel u n d W ii r f e 1. ..Warum, fragt
er, fühlt selbst ein Kind Vergnügen beim ersten Anblick dieser Verhältnisse

Warum greift es nach der Kugel, dem Zylinder, der Pyramide
und verachtet und verwirft dagegen andere, umegelmässige Figuren
Darum eben, weil gewissen Figuren eine natürliche Schönheit eigen
ist."2 „Und gibt es denn, fährt Shaftesbury fort, eine natürliche Schönheit

der Figuren und keine ebenso natürliche Schönheit der
Handlungen Was das Schönste sei, darüber kann man sich streiten ; ohne
Streit aber gesteht man, class es eine Schönheit gebe. Diese Schönheit
wird von keinem Menschen gelehrt, von keinem gelernt, aber von allen
gefühlt und anerkannt." Wesentlich für einen Vergleich mit Pestalozzi

1 Vergi. Langner, p. 103.
2 Shaftesbury, II, 515.



159

ist Shaftesburys Hinweis, dass das Tier, eben weil es ein Tier und bloss

mit Sinnlichkeit begabt ist, unfähig bleibt, Schönheit zu erkennen
und zu geniessen. Daraus folgt, „dass auch der Mensch durch eben

die Sinne, das Tierische seines Wesens, unmöglich Schönheit erkennen
und geniessen kann, sondern alles Schöne und Gute auf eine viel edlere

Art und vermittels des edelsten Teils seines Wesens: seines Geistes

und seiner Vernunft geniesst."1 So weit Shaftesbury. Fast wörtlich
so äussert sich Pestalozzi inbezug auf das Sittliche. Das Tierische
im Menschen kennt keine Sittlichkeit; nur der Geist vermag sie zu
erkennen.

Die Übereinstimmung zwischen Shaftesbury und Pestalozzi ist
in einzelnen Punkten so gross, dass sie hervorgehoben zu werden
verdiente, auch wenn wir nicht wüssten, dass Pestalozzi Shaftesburys
Schriften gelesen hat.

4. Eigene Entwürfe Pestalozzis.
Neben den Kopien — und zum Teil ganz unabhängig von ihnen —

finden sich im Manuskripte auch eigene Entwürfe Pestalozzis.
Sie zeigen, dass Pestalozzi in dieser Zeit den Verkehr mit hervorragenden

Männern direkt aufgesucht und sie über Fragen, che ihn besonders

interessierten, interpelliert hat. Zuweilen werden ihre Ansichten im
vorliegenden Manuskript niedergelegt. So finden wir auf Seite 79 neben
der Randnotiz „Battier" Bemerkungen über „die Folgen der
Einmischung der Gewalt im Kaufmanns-, Bürger- und Bauernstande."
über „die Folgen der sittlichen Verführung im Kaufmanns-, Bürgerund

Bauernstand." über „die Sicherheit des Eigentums als Fundament
der Sitten." Rosts Annahme von einem persönlichen Einfluss des

Basler Kaufmanns findet hier eine entschiedene Bestätigung. An
einer andern Stelle nimmt sich Pestalozzi direkt vor. über bestimmte
Fragen „mit Dolder * zu reden, mit Schweizer* zu reden."2

1 Shaftesbury, II, 528.

- Man. p. 112.

* Es dürfte sich um Joli. B u d. Dolder und J o h. Iv a s p. Schweizer
handeln. Dolder (1753—1807) betrieb zunächst in Zürich, später in Wildegg mit
wechselndem Erfolg Handel und Fabrikation. Er beteiligte sich beim Einmarsch
der Franzosen lebhaft an der politischen Bewegung und wurde bald einer ihrer
einflussreichsten Führer. Im Mai 1799 folste er Glayre im Direktorium (s. Allg. deutsche

Biographie).
Über Joh. K a s p. Schweizer sind wir durch seinen Biographen David

Hess genau unterrichtet. Schweizer, 1754—1811. gehörte wie Battier und Dolder
dem Kaufmannsstande an. Er verehelichte sich 1775 mit Magd. Hess. In Schweizers



160

Was Pestalozzi hier am meisten beschäftigt, sind Fragen über
die Beziehungen von Gesetzgebung, Sittlichkeit und „positivem
Eigentum." „Tierische Fortpflanzungen und Erhaltung, so schreibt er,
sind die stärksten Naturtriebe. Eigentum ist die Folge des Erhaltungstriebes,

Erbrecht die Folge des Fortpflanzungstriebes. x Die Veredlung
dieser zwei Grundtriebe ist Bedingung für den Fortschritt der Menschheit."

Es handelt sich für Pestalozzi in dieser Zeit um die Fragen
einer Bildung, die sich auf den Broterwerb gründet und auf jene
Erfahrungen, die der Broterwerb gibt. „Die Weisheit des Lebens
besteht in der Sorgfalt, alle Arten von Hauptgeniessungen des Lebens
sich dauerhaft zu machen und darum in der Sorgfalt, sein positives
Eigentum sich selber in jener Absicht so sehr zu erhöhen und
sicherzustellen, als möglich. Hier entspringen die ersten Lineamente der
Kriminalgesetzgebung. Weisheit im Gebrauch des positiven Eigentums

ist das oberste Ziel der Gesetzgebung ; die Beförderung der Weisheit

im Gebrauch des positiven Eigentums ist Mittelpunkt der
gesamten Kriminalgesetzgebung. Schutz und Bildung des Niedersten
zur Vervollkommnung seines Eigentums ist das non plus ultra der
gesellschaftlichen Verbindung. Die Gesetzgebung ist nicht
Sittenlehrerin, aber sie wird Sittenbildnerin durch den Geist der Ordnung,
welchen sie durch den festen Schutz des Eigentums in jedem im Volke
bildet.2 Das Eigentum ist also das oberste Majestätsrecht des Staates.
Dass aber das Recht der Gesellschaft nicht moralisch sei, beweisen

Staatsauftritte alle Tage."
Bedürfnis und Sicherheit sind die Grundlagen unserer moralischen

Entwicklung. Je grösser unsere Bedürfnisse und je sicherer wir ihrer
Befriedigung sind, um so moralischer können wir werden. „Die Grösse

Haus „zum untern Berg" am Hirschengraben verkehrten Lavater, Steinbrüchel,
Leonh. Meister, Tischbein, Dr. Hotz, der Maler Füssli. Pestalozzi, 1779 auch Goethe
und der Herzog von Weimar. Schweizer beschäftigte sich oft mit pädagogischen
Studien und sprach häufig mit Pestalozzi über Unterricht und Erziehung (David Hess,

p. 247). Es sollte um 1785 eine „Gesellschaft zur Beförderung häuslicher und
sittlicher Glückseligkeit'' gegründet werden. 1786 siedelte die Familie Schweizer nach

Paris über. Vom Dezember 1793 bis im Juli 1794 weilte Schweizer zum letzten Mal
in Zürich (Hess, pag. 109). Wenn sich Pestalozzis Xotiz auf diesen J. K. Schweizei
bezieht — und das erscheint nach den Angaben von David Hess doch ziemlich sieher

— so lässt sich über die Entstehung der Manuskripte eine bestimmte
Angabe machen : sie dürften anfangs 1794 geschrieben worden

sein.
1 Man. p. 71.
2 Man. pag. 89



161

des Verdiensts erhebt den Menschen : che Kleinheit des Verdiensts
erniedrigt ihn ; Sicherheit des Verdiensts beruhigt ihn ; die Natur des
Verdiensts bildet ihn ; der Mangel des Verdiensts zerstört und vernichtet
ihn." Offenbar dachte Pestalozzi in dieser Zeit daran, ein Buch über
das „positive Eigentum" zu schreiben. Darauf deutet ein „Memoire"
hin, ein Manuskript von Pestalozzis Hand, das 16 Seiten umfasst. Der
Ton des Buches sollte Mittelton sein „zwischen ausgemalten Bildern
und trockener Philosophie." Hier wrollte Pestalozzi die Frage zu
beantworten versuchen, warum das positive Eigentum Ursache der
bürgerlichen Verbrechen sei. Der Stand der Natur sei ohne Tugend und
ohne Verbrechen, beim positiven Eigentum hebe Tugend und Laster
an. Und wiederum sieht er in der „Weisheit in den Gesetzen über das

positive Eigentum" das Fundament aller rechten Vorbeugungsmittel
gegen die bürgerlichen Verbrechen.

An Shaftesbury wird man wieder erinnert, wenn Pestalozzi von
Naturgefühl und Naturrecht im Sinne eines natürlichen
Gerechtigkeitsgefühles spricht. „Das Naturrecht des Kleinen muss respektiert
werden. Krieg aller gegen alle (Hobbes?) ist besser, als Ruhe der
Wenigen mit L'nterdrückung aller Gefühle des Naturrechts bei
mehreren. 1 Die Naturgefühle der Menschheit ersterben erst, wenn der
Mensch für sein Naturrecht nicht mehr streiten kann.

An einer andern Stelle wirft Pestalozzi die Frage auf, wie der
Mensch moralisch werde und wie weit er es werden könne im Stand
der Natur und im Stand der Gesellschaft. Es ist jene Frage, die er
in den „Nachforschungen" zu beantworten versucht. Es finden sich
hier auch Stellen, die stark an die letzten Briefe der Schrift „wie
Gertrud ihre Kinder lehrt" erinnern. „Wenn du dein Kind viel auf deinem
Arm hältst, so verliert es sein Misstrauen gegen dich; wenn du es täglich

befriedigst, so läuft es deinen Armen entgegen; wenn es gesättigt
ist, so nimmt es den Löffel, füllt ihn und hält ihn auch dir an den Mund ;

wenn viele Menschen in seiner Umgebung sind, die ihm Liebe zeigen,
so wird es zutraulich ; es verliert seine Schüchternheit. Wenn du eine
böse Mine machst, wenn du dem Kinde nimmst, was es liebt, so wird
es böse, es schlägt nach dir. So der Wilde, so der gesellschaftliche
Mensch. Das sind Naturempfindungen, deren Anlagen dem
tierischen Menschen so fest eingeprägt sind, als dem gesellschaftlichen
Menschen.'- 2

1 Man. pag. 138.
2 Man. pag. 120.

Schweiz. Pädagog. ZctAhrift 1912. -j |



162

Es scheint aus einzelnen Bemerkungen hervorzugehen, dass zur
Zeit, da das Manuskript entstand, ein Kind Battiers zu pädagogischen

Beobachtungen Gelegenheit bot. —

5. Die Zeit der Entstehung des Manuskriptes.
Wann ist nun dieses Manuskript entstanden Aus einzelnen

Kopien geht hervor, dass es jedenfalls erst nach 1787 angefertigt wurde.
Die Bestimmungen über das „positive Eigentum", die sich hier finden,
stimmen mit Pestalozzis Ansichten in der zweiten Ausgabe von „Lienhard

und Gertrud" (1790—92) auffallend überein, so dass man geneigt
sein könnte, die Entstehung des Manuskripts in diese Zeit zu verlegen.
Für diese Jahre sind auch wieder freundliche Beziehungen Pestalozzis

zu Battier bezeugt,1 während Ende der 80er Jahre das Verhältnis
der beiden etwas weniger freundschaftlich gewesen sein soll.2 Wenn
wir endlich in den Notizen zu einem Buch „über den Menschen" die
Anfänge der „Nachforschungen" sehen dürfen — und es kann keine
andere Schrift Pestalozzis hier in Betracht kommen, — wenn wir ferner
hören, class Pestalozzi drei Jahre lang mit „unglaublicher Mühseligkeit"

an den „Nachforschungen" gearbeitet habe, so könnten wir dazu

kommen, die Entstehung des Manuskripts in das Jahr 1793 oder 94

zu verlegen. Als ganz sicher dürfen wir also annehmen, dass das

Manuskript zwischen 1787 und 1795 entstand. 3 Die 329 Seiten sind ohne
Zweifel in verhältnismässig kurzer Zeit geschrieben worden. Von Seite
67 an kopiert Pestalozzi bis gegen den Schluss immer wieder aus dem
ersten Band von Shaftesburys philosophischen Schriften, von Seite 1

bis 4 und wiederum auf Seite 185 und 186 des Manuskriptes aus Blan-
kenburgs „Versuch über den Roman." Das eine geht aus diesen

Manuskripten mit aller Deutlichkeit hervor: zur Zeit, da Pestalozzi
sich bereits mit den Entwürfen zu den „Nachforschungen" befasste,
studierte er zweifellos die Schriften Shaftesburys. Kopien von dieser

Ausdehnung deuten auf ein mehr als bloss oberflächliches Studium
hin. In dieser Zeit las er sehr wahrscheinlich Platners „Philosophische

Aphorismen", Homes „Geschichte der Menschheit" und war
überhaupt bemüht, einen Einblick in die zeitgenössische Literatur
„über den Menschen" zu erlangen. Zum Studium dieser Schriften
kam der persönliche Verkehr mit Fichte. So fanden die praktischen

1 Brief an Nicolovius, P. B. 1896, pag. 10.
2 Vergi. Rost, pag. 35.
3 Zu derselben Annahme haben uns die Vermutungen über Schweizer geführt.



163

Erfahrungen, die sich Pestalozzi durch die Erziehungsversuche auf
dem Neuhof erworben hatte, eine äusserst wertvolle Ergänzung durch
vertiefte philosophische Studien, zu denen die lange Mußezeit von
1780—1797 reichlich Gelegenheit bot. In dieser Weise vorbereitet,
stieg jetzt Pestalozzi rasch zu der Höhe empor, auf der wir ihn um
die Wende des Jahrhunderts finden.

Die Annahme, Pestalozzi habe eingehende philosophische Studien
gemacht, steht mit einzelnen Bemerkungen in seinen eigenen Schriften
wenigstens scheinbar so sehr in Widerspruch, dass eine Auseinandersetzung

mit jenen Stellen notwendig ist. ..Ich habe, schreibt Pestalozzi
1782, dreizehn Jahre lang wreder ein Buch gelesen, noch einen
Gedanken gehabt, der auf irgend ein schriftstellerisches Fach Bezug
hatte". Und 1801 in „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt": „Ich habe
seit dreissig Jahren kein Buch mehr gelesen und konnte keines mehr
lesen". Endlich findet sich im Entwurf zum Sailerschen Brief eine
dritte Stelle: „Ich kenne keine einzige philosophische Schule und ihre
Terminologien sind mir unbekannt". Die zuerst angeführte Stelle
fällt hier ausser Betracht, da sie einerseits in der Zeit vor Entstehung
des Manuskriptes fällt, anderseits sich auf literarische Tätigkeit
bezieht. Die zweite Äusserung findet sich mitten unter den
Auseinandersetzungen über die Lehrtätigkeit in Burgdorf und dürfte
sich — wie auch Seyffarth annimmt — auf methodische Schriften
beziehen. Am schwersten wiegt die dritte Bemerkung. Doch dürfte
sie den Sinn haben, class Pestalozzi sich mit keiner der philosophischen
Schulen eingehender befasste, sich keiner anschloss und sich auch
ihrer Terminologie nicht bediente.

B. Pestalozzi und Sulzer.

Es war von vornherein zu vermuten, dass Pestalozzi frühzeitig
von der englischen Philosophie Kenntnis erhalten habe, wenn man
beachtet, welchen Einfluss die englische Literatur überhaupt, und
die englische Philosophie im besonderen, um die Mitte des 18.

Jahrhunderts in Zürich gerade in jenen Kreisen gewonnen hatte, in denen
bald auch der junge Pestalozzi verkehrte. Natorp1 weist auf das
bedeutende geistige Leben hin, das damals in Zürich herrschte;
Rothenberger2 stellt speziell den Einfluss der englischen Philosophie

1 Natorp, pag. 11 ff.
2 Rothenberger, pag. 5 ff.



164

eingehender dar. Es ist für uns nicht ohne Bedeutung, wenn 1748

Hagedorn zu Bodmer sich äussert: „Aus Ihrem letzten Schreiben
ersehe ich, dass sie den Shaftesbury vor andern hochachten und ich
hoffe also, dass, was Turnbull aus ihm gesammelt hat, Linien um so

angenehmer zu lesen sein werde." x Auch die Essays von Hume wandern

von Hamburg aus in Bodmers Bibliothek. Hans Heimich Waser
übersetzt David Fordyce „The Elements of Moral Philosophie" unter
dem Titel ..Anfangsgründe der moralischen Weltweisheit (1757)."
Letztere Schrift besitzt einigen Wert, weil sie in Kürze die damals in
England geltende Moralphilosophie zusammenfasst.2 In der
moralischen Wochenschrift „Das Angenehme mit dem Nützlichen" war
neben Shaftesbury auch Hume vertreten.3 Wo man aber von der

Möglichkeit der Beeinflussung Pestalozzis durch die englische
Philosophie spricht, muss jedenfalls auch J. G. Sulzer genannt werden.
Wenn dieser Gelehrte Zürich auch frühzeitig verliess, so stand er doch
mit dem Bodmerschen Kreise immer in regem Verkehr und es ist
sicher anzunehmen, dass seine Schriften in diesem Kreise Beachtung
fanden. Für uns ist nun besonders wichtag, dass Sulzer schon 1755,
also nur sieben Jahre nach ihrem Erscheinen, Humes ..Enquiry
concerning human understanding" als Erster übersetzte und mit
Vorrede und Anmerkungen herausgab. Sulzer „sucht die Ansichten
der Franzosen und Engländer ekklektisch mit der Wolfsehen
Philosophie in Übereinstimmung zu bringen."' Da er auch schon frühzeitig
auf pädagogischem Gebiet literarisch tätig war, liess sich von
vornherein vermuten, er möchte auch auf Pestalozzi eingewirkt haben.
Bei näherer Prüfung ergibt sich vielfach eine so grosse Übereinstimmung,

dass man sich verwundert fragt, warum die Beziehungen
zwischen Sulzer und Pestalozzi nicht schon längst genauer untersucht
und stärker betont worden sind. Meines Wissens findet sich in der
Literatur über Sulzer und Pestalozzi kein Hinweis auf die Möglichkeit

oder Wahrscheinlichkeit, dass Pestalozzi von diesem Pädagogen
beeinflusst wurde. Es scheint mir darum gerechtfertigt, aus Sulzers
Schriften eine Reihe von Stellen anzuführen, die mit Pestalozzis
Ansichten auffallend übereinstimmen; ich verzichte aber darauf, diese

Übereinstimmung jeweilen besonders zu betonen, um Wiederholungen
dessen zu vermeiden. Was bei Shaftesbury bereits festgestellt wurde.

1 Th. Vetter, pag. 12.

2 Vetter, pag. 20 ff.
3 Rothenberger, pag. 7.



165

Ich folge in meinen Ausführungen zum Teil den Darstellungen von
Morf und Dähne.

Sulzers „Versuch" zerfällt in drei Teile; der erste handelt vom
Verstand, der zweite vom Willen und Gemüt, der
dritte von der äusseren Aufführung.1 Es scheint also,
dass Sulzer ähnlich wie Shaftesbury eine intellektuelle und eine
emotionelle Seite der menschlichen Anlagen unterscheidet und das Wollen
dieser letzteren einordnet. Ein drittes, „die äussere Aufführung",
wird untergeordnet. Deutlicher spricht sich Sulzer in der „allgemeinen
Theorie" aus: „Der Mensch besitzt zwei, wie es scheint, von einander
unabhängige Vermögen, den Verstand und das
sittliche Gefühl. Die Pflege des sittlichen Gefühls hat man
versäumt. — An die englische Philosophie erinnert bei Sulzer der nicht
selten wiederkehrende Ausspruch „innerer Sinn." Sulzer meint
damit nichts anderes als das Gefühl. „Er dürfte der Erste sein,
der es erkannt und auch ausgesprochen hat, dass das Gefühl als

selbständiges Prinzip neben dem verständigen Denken anzuerkennen
sei."2

Jene enge Verbindung der sittlichen und religiösen Entwicklung,

wie sie einerseits Shaftesbury, andererseits Pestalozzi annehmen,
finden wir auch bei Sulzer. Und auch darin berührt sich Sulzer mit
beiden, dass er zu den bisherigen Gewissheitskriterien noch das
Gefühl hinzufügt.3 „Es gibt in allen Wissenschaften Wahrheiten, die
wir durcli ein gewisses anschauendes Gefühl empfinden." Sulzer gibt
nicht gerade viel auf eine bloss spekulative Philosophie, die auf die
Untersuchung entfernter Sachen gehe. Er verwirft durchaus eine

„unzeitige Scharfsinnigkeit, die subtile, schwer zu entdeckende
Kleinigkeiten bemerkt, welche kein Mensch wissen will, oder wenn er sie

bemerkt, verachtet, weil sie auf nichts Gründliches führen." Ein
solches Verfahren hält Sulzer für einen der schlimmsten Fehler des
Geistes, denn es ist eine „Beschäftigung mit Rauch und Nebel und
führt zu keinen wirklichen und brauchbaren Begriffen und Gedanken."
„Es gibt Dinge, deren Richtigkeit eher durch die gesunde Vernunft zu

fühlen, als durch den Verstand deutlich auseinanderzusetzen ist." *

Waren solche Betrachtungsweisen im Kreise
Bodmers üblich und sollten sie es sein, die Pesta-

1 Morf, Sulzer, pag. 13.
2 Dähne, pag. 8.
3 Dähne, pag. 20.
4 Dähne, pag. 15.



166

lozzi von Jugend auf für das „eigentliche
Philosophieren zu Grunde gerichtet haben?"

Jedenfalls hat Pestalozzi einen Rat Sulzers befolgt: „fanget euer
philosophisches System von sinnlichen, den Menschen zunächst
liegenden Dingen an."

Die ersten und meisten Beweggründe für das sittliche Handeln
sucht Sulzer in den Gefühlen.1 Die Notwendigkeit der Handlung
kommt nicht von aussen, sondern von uns selbst her. Wir fühlen es,
dass wir unsern eigenen Gründen nicht widerstehen können. Was

unsere Handlungen hervorbringt, ist eine Kraft, die uns eigentümlich
zugehört, die einen Teil von uns ausmacht. „Wenn wir ohne Zw-ang
und mit unserem Gutheissen aus uns eigenen
Beweggründen handeln, können wir von Freiheit sprechen."2
Wir dürfen diesen Standpunkt Sulzers wohl als den der Autonomie
bezeichnen. Auch die Forderung nach Anschaulichkeit
nach nahen Verhältnissen für die sittliche
Entwicklung finden wir von Sulzer erhoben: Wahrheiten haben dann
einen Einfluss auf unsere Handlungen, wenn wir sie mit einem
einzigen Blick fassen und übersehen können; wenn diese Ideen dergestalt
unserem Wirkungskreis angemessen sind, dass wir sie

auf uns anwenden können ; wenn wir in dem Augenblick,
da sich uns die Wahrheit darstellt, in der
gehörigen Gemütsverfassung sind, um in uns zu
gehen und die Wirkung, welche sie auf uns machen kann, zu
erfahren. 3 — Es finden sich im Stanserbrief Stellen, die sehr stark an
diese Ausführungen Sulzers erinnern. — Die Neigung oder Liebe zu
den Pfhöhten entsteht nach Sulzer aus der Evidenz, womit man ihre
Wahrheit oder ihre Notwendigkeit einsieht. Der Mensch, der seine

Pflicht kennt, der gewohnt ist. alle Gegenstände, die sich nach seinen
Ideen wirklich auf ihn selbst oder auf seinen Zustand beziehen,
geschwinde darauf anzuwenden, der hat die nötigen Fähigkeiten,
Neigungen und Fertigkeiten, um tugendhaft zu sein. Um eine
höhere Stufe der Gerechtigkeit zu erlangen, muss der Mensch vier
Bedingungen erfüllen: Er muss den ganzen L'mfang der Pflichten
gegen sich genau kennen: er muss anschauen, einsehen, dass alle
diese Pflichten aus der Beschaffenheit seiner Natur herfliessen; mit
derselben Evidenz wie diese Pflichten muss er dasjenige, was andere

1 Dähne, pag. 74.
2 Dähne, pag. 10.
3 Dähne, pag. 33.



167

sich selbst schuldig sind, einsehen und betrachten: die Idee von der
Gleichheit der Menschen muss ihm so eigen werden, dass er, sobald

er etwas damit Streitendes entdeckt, dadurch beunruhigt und
beleidigt wird.

Die intellektuelle Ausbildung hat nach Sulzer einerseits selbständige

Bedeutung, hat aber andererseits auch der
Gemüts- und Willensbildung zu dienen.1 Seine

pädagogischen Anweisungen passt Sulzer sorgfältig dem Alter des

Kindes an. In den drei ersten Lebensjahren spielt die G e w ö h -

n u n g die entscheidende Rolle. Mit der Gewöhnung muss man
anfangen, solange der Verstand die nötige Einsicht nicht hat. Vor allem
muss das Kind an Gehorsam gewöhnt werden, denn ein Kind,
da« an Gehorsam gewöhnt ist. wird sich den Gesetzen und Regeln
der Vernunft leichter unterwerfen.2 Frühzeitig soll auch Gewöhnung
an Barmherzigkeit und Wohltätigkeit eintreten. Vor allem sollen die
Kinder dahin gebracht werden, von dem Ihrigen gerne etwas
mitzuteilen. Vom sechsten Lebensjahr an kann die blosse Gewöhnung
mehr und mehr zurücktreten; jetzt lässt sich dem Gemüt auf eine

A-ernünftigere und nicht mehr so sehr mechanische Weise beikommen.
Von grösster Bedeutung ist noch immer der Umgang, der am
tiefsten wirkt, wenn man die Personen, mit denen man umgeht,
liebt.3 Ganz ähnlich wie Pestalozzi, unterscheidet Sulzer die ..Er¬

ziehung des Kindes zum Menschen" von der „Erziehung zu einem

gewissen Stand oder Rang und zu einer gewissen Lebensart"....
Im Unterricht kommt es weniger darauf an, w a s die Kinder lernen,
als w i e sie lernen.4 An den Stoffen sollen die Schüler ihre
Aufmerksamkeit und ihr Nachdenken üben, ihren
Beobachtungsgeist und ihr Urteil schärfen. So betont Sulzer vor
Pestalozzi ganz energisch die formale Bildung. — Das Erkennen
kann doppelter Art sein : „.Dunkel, verworren, unbewusst" oder „klar,
deutlich, bewusst". Sämtliche Erkenntniskräfte werden in untere
und höhere eingeteilt. Zu jenen gehören das Vermögen. Ideen zu
haben,5 ferner Gedächtnis, Einbildungskraft usw.; diese umfassen
das Vermögen zu beobachten, zu vergleichen, zu entwickeln, zu
beurteilen. Das Fundament der ganzen Vernunftlehre und alles Ur-

1 Sulzer, Versuch, pag. 82 und 83.
2 Sulzer, Versuch, pag. 188.
3 Dähne, pag. 88.
4 Sulzer, Versuch, pag. 71.
5 Im Sinne von Locke und Hume.



168

teilens sind deutliche Begriffe. — Bei den Übungen nun
müssen die unteren Seelenkräfte eher berücksichtigt werden, als die
höheren. Während die Übungen im Aufmerken und Nachforschen
schon mit dem 2—3jährigen Kinde begonnen werden sollen, verspart
Sulzer die Bildung der Urteilskraft bis ins 7. Lebensjahr, weil er, wie
Morf hervorhebt, vorzüglich die Bildung des sittlichen L'rteils
im Auge hat.1 Für die Selbstüberwindung empfiehlt
Sulzer besondere Übungen. Bei der Ausbildung des

Verstandes ist die Erwerbung deutlicher Begriffe das wesentliche.
Auch hier folgt die Forderung formaler Bildung : Man muss
den Kindern eine Fertigkeit beibringen, deutliche Begriffe zu
erlangen; man muss sie so unterrichten, dass es ihnen zur Gewohnheit
wird, deutliche Begriffe zu bilden. Das Kind erlangt sie durch
Untersuchen. Vergleichen, Messen und Zählen. Die allerersten Begriffe,
welche man den Kindern deutlich machen kann, sind unter anderem
Begriffe von geometrischen Figuren. Sulzer legt bei der Ausbildung
des Verstandes grossen Wert auf die eigene Betätigung der Schüler
und gibt treffliche Anleitung hiezu. Vor allem liegt ihm daran, dass

die Kinder Freude an der Betätigung gewinnen und zwar vor
allem an höheren Formen geistiger Betätigung.

„Der eigentliche Sinn für die Freuden der Erkenntnis und
des Denkens wird entstehen, wenn jede erhöhte geistige Tätigkeit
mit Wohlgefallen von den Zöglingen empfunden wird ; wenn sie selbst
wahrnehmen, wie es heller wird in ihrer Seele und wie viel sie
anfangen können mit der erworbenen Kennt-
n i s." 2 Was Sulzer hier ausspricht, hat Pestalozzi, wie wir sehen werden,

in Stans praktisch durchzuführen versucht. Zum Schlüsse sei
noch darauf hingewiesen, dass Sulzer — ähnlich wie Pestalozzi — die
Sprache in ihrer Bedeutung für die geistige Entwicklung ausdrücklich
würdigt.

In einem Punkte weicht Pestalozzi von Sulzer entschieden ab.
Dieser möchte Erzählungen verwenden, um deutliche Begriffe von
nicht sinnlichen Dingen zu vermitteln. Eine solche Verwendung von
Erzählungen aber lehnt — wie wir sehen werden — Pestalozzi
entschieden ab.

Sulzers sämtliche Werke sind vor Pestalozzis ersten bedeutenderen
Schriften erschienen, und wenn auch die grosse Ähnlichkeit in den

1 Morf, Sulzer, pag. 27.
2 Dähne, pag. 65.



169

Anschauungen beider, die sich zum Teil später noch deutlicher zeigen
wird, auf die gemeinsame Quelle der Leibniz-Wolfsehen und der
englischen Philosophie zurückgeführt werden könnte, so ist es doch
sehr wahrscheinlich, class Pestalozzi von den Schriften des mit dem

gemeinsamen Freundeskreis in regem Verkehr stehenden Sulzer
Kenntnis genommen hat.

C. Zusammenfassung.

So haben sich Rosts1 Fragen: „Auf welche äussern und innern
Gründe lassen sich etwaige Entwicklungsstufen bei Pestalozzi
zurückführen Mit welchen geschichtlichen philosophischen Erscheinungen

hat Pestalozzi sich im Laufe der Zeit berührt und welcher
steht er nach der ganzen Art seines Denkens am nächsten ?" als

fruchtbar erwiesen.
Pestalozzi dürfte frühzeitig ausser durch Rousseau auch durch

Sulz er beeinflusst worden sein und durch diesen und den gemeinsamen

Freundeskreis den ersten Einfluss der englischen
Philosophie erfahren haben. Mit der „Abendstunde eines

Einsiedlers", den „Briefen über die Erziehung der armen Landjugend"
und dem ersten und zweiten Teil von „Lienhard und Gertrud" hat
eine Periode ihren Abschluss gefunden, in der ausser den Jugend-
einflüssen namentlich p r a k t i s c he Erfahrungen auf Pestalozzis

Anschauungen einwirkten. Er hat nicht nur als Armenerzieher
solche Erfahrungen gesammelt ; es fallen in diese Zeit auch die

Beobachtungen über die Erziehung des eigenen Söhnchens.

In einer zweiten Epoche (1783—92) interessiert sich Pestalozzi

vor allem für die Frage, wie weit und in welcher Weise der Staat das

Erziehungswesen zu verbessern vermöge. Es ist die Zeit, da er hofft,
entsprechende Versuche im Auslande durchführen zu können. Seine

Ansichten finden den prägnantesten Ausdruck in der zweiten Ausgabe

von „Lienhard und Gertrud"' (1790—92). Die wenigen übrigen
Schriften dieser Epoche sind vorwiegend politischer und
nationalökonomischer Natur. In diesen Jahren nun setzt das
vertiefte Studium philosophischer Schriften
ein, das durch die Manuskripte sicher bezeugt ist. Wenn Pestalozzi
schon von 1793 an sich selbst als ein anderer erscheint und bald in
den „Nachforschungen" eine philosophische Höhe erreicht, wie nie

1 Rost, pag. 3.



170

zuvor und kaum je wieder, so muss sicher diesem Studium der
zeitgenössischen Philosophie, vor allem Shaftesburys, dessen

Übersetzung ins Deutsche erst jetzt vollständig vorlag, ein bedeutender

Einfluss zugeschrieben werden; dies um so mehr, als Pestalozzi

seinem ganzen Wesen nach eher zu dem englischen Philosophen
als zu Kant hinneigen mochte; und um so mehr auch, als die ganze
Darstellungsweise Pestalozzis weit mehr an Shaftesbury als an Kant
erinnert.

Nun lässt sich auch eine weitere Frage beantworten, die Rost
aufgeworfen hat: ..Welche Periode von Pestalozzis Entwicklung
bildet den adäquaten Ausdruck seiner Persönlichkeit, seines ureigensten

Fühlens und Denkens ?" Da es sich hier speziell um die sittliche
Erziehung handelt, wird die Antwort eine etwas andere sein als bei
Rost, der die Frage im Hinblick auf die verschiedenen Ausgaben von
„Lienhard und Gertrud" gestellt hat. Den adäquatesten Ausdruck
von Pestalozzis Persönlichkeit finden wir zunächst in den Werken
der Periode von 1774—83, in jener Zeit, da sich Pestalozzi von den
bloss aufklärerischen Bestrebungen seiner Jugendfreunde freimacht,
den rein theoretischen Boden verlässt und sich durch seine sorgfältige
Beobachtung des Volkes und seine erste praktische Erziehertätigkeit
eine sichere Grundlage für seine weitere Entwicklung schafft.
Den adäquatesten Ausdruck von Pestalozzis Persönlichkeit finden
wir sodann — und zwar in erster Linie — in der Zeit von 1793 bis
1803, in jener Zeit, in der Pestalozzis Ansichten, durch praktische
Erfahrungen und durch eingehende Studien
vertieft, ihre beste Darstellung in den „Nachforschungen" finden,
während sich in Stans und Burgdorf endlich wieder Gelegenheit
bietet, sie in der pädagogischen Praxis zu verwerten. Die Schriften
Pestalozzis also, die für die vorliegende Arbeit in erster Linie in
Betracht kommen, sind aus jener ersten Periode ..Die Briefe über die

Erziehung der armen Landjugend", die „Abendstunde eines
Einsiedlers", der erste und zweite Teil von „lienhard und Gertrud" und
die Abhandlung „Über Gesetzgebung und Kindermord", die 1783

publiziert wurde. Aus jenem andern Zeitabschnitt von 1793—1803
sind es die „Nachforschungen", der Brief „Über den Aufenthalt in
Stans" und die Schrift „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt". Dass man
mit 1803 im wesentlichen abbreche, lässt sich dadurch rechtfertigen,
dass Pestalozzi in seinen Ansichten über die sittliche
Erziehung nach diesem Zeitpunkt keine wesentliche

Entwicklung mehr zeigt. Pestalozzi hat sich



171

in den nächsten Jahren weit intensiver mit den Problemen der
intellektuellen Bildung befasst (Sprache, Rechnen). Wenn wir so die
wesentlichsten und eigensten Schriften Pestalozzis zum Ausgangspunkt

unserer Betrachtung machen und die übrigen nur zum
Vergleich heranziehen, entgehen wir am ehesten der Gefahr, Pestalozzis

Betrachtungsweisen mit solchen Niederers zu identifizieren, dessen
Einfluss sich nach 1803 mehr und mehr geltend macht, zum Teil
selbst in der Weise, dass Pestalozzis Schriften durch Niederer
überarbeitet werden.

Der Nachweis von Abhängigkeitsbeziehungen Pestalozzis lässt
sich gerade für seine Moralphilosophie und Moralpädagogik nicht
schliessen, ohne class man Pestalozzis Stellung zum Christentum
berücksichtigt. Pestalozzis tiefe religiöse Veranlagung wurde durch
eine religiöse Erziehung noch verstärkt. Im Briefwechsel mit der
Braut tritt das religiöse Moment so stark in den Vordergrund, dass

Rost von dem auf das Transzendente gerichteten christlich-religiösen
Sinn der Jugendperiode als dem Charakteristikum dieser Zeit mit
einer gewissen Berechtigung sprechen kann.1 Die Vermischung von
sittlichen mit religiösen Begriffen lässt in dieser Zeit nach Rosts
Ansicht keine scharfe sittliche Problemstellung zu. Über die Burg-
dorfer Zeit besitzen wir ein Zeugnis Gruners2 darüber, dass Pestalozzi
das neue Testament studiert, um „in den Reden und in der Geschichte
Jesu alle die fruchtbaren Keime einer reinen Tugendlehre und einer
vollendeten Lebensweisheit aufzusuchen und zu benutzen." Zwei
seiner Freunde folgen in ihrem Religionsunterricht auf seine

Veranlassung hin „der Handleitung des Evangeliums." Endlich wollen
wir nicht übersehen, dass Pestalozzi in den „Nachforschungen" für
die Schilderung des Zustandes reiner Sittlichkeit die
Worte direkt dem neuen Testament entnimmt.1 So dürften auch die
Lehren des neuen Testaments stark auf Pestalozzis Moralpädagogik
und Moralphilosophie eingewirkt haben.

1 Rost, pag. 50.
2 Grüner. Briefe, 2. Aufl., pag. 314.

3VIII, 471.



172

II. Pestalozzis Moralpädagogik.

A. Pestalozzis philosophische, psychologische und pädagogische
firuudanschauungen.

1. Philosophische Grundanschauungen.
Es interessieren uns vor allem zwei Fragen: Welches ist nach

Ansicht von Pestalozzis das Wesen der menschlichen
Natu r und worin besteht seiner Ansicht nach die höchste
Sittlichkeit? Suchen wir zunächst die erste Frage zu
beantworten. Der Mensch ist Pestalozzis Welt ; die Schönheit des Menschen
ist ihm die grösste Schönheit der Erde.1 Seinem anthropozentrischen
Standpunkt, in dem zugleich der Standpunkt der Autonomie
angedeutet liegt, hat Pestalozzi schon in der „Abendstunde "
klaren Ausdruck verliehen. Die Menschen, die alle in ihrem Wesen
sich gleich sind, finden die einzige Bahn zur Wahrheit im Innersten
ihrer Natur.2 Jene Wahrheit, die rein aus dem Innersten unseres
Wesens geschöpft ist, wird allgemein gültige „Menschenwahrheit"
sein. Pestalozzis „Gesetzgeber" baut darum auf das Innere der
Menschennatur; er gründet seine Gesetze auf jene Anlagen, die nicht
Gaben der Kunst und des Zufalls sind, deren Grundlagen sich
vielmehr im Innern der Natur aller Menschen finden. Schon in der
„Abendstunde" gewinnt Pestalozzi jenes Erziehungsziel, an dem er
immer festhalten kann; eben die Ausbildung der Seelenkräfte ist
Bedürfnis aller Menschen ; auf ihre allgemeine Emporbildung hat auch
der Niedrigste Anspruch.3 Die Kräfte sind harmonisch zu entwickeln.4
Die menschliche Glückseligkeit fordert geradezu die Entwicklung
und freilich auch die Veredlung aller Grundtriebe, Anlagen und
Kräfte. ïïtre Erschlaffung und Ertötung sowohl, als ihre verwilderte
Ausartung ist Quelle von Unglück und Laster. Die Veredlung der
Grundtriebe aber setzt ihre Befriedigung voraus.

Das Wort „Natur" wird von Pestalozzi nicht immer in streng
einheitlichem Sinn gebraucht,5 in den oben angeführten Stellen aber

1 IV, 347. Vergi. Rost, 54.
2 III, 314.
3 III, 318.
4 III, 383.
5 Xatorp, R. E. VI, 664.



173

bedeutet es ohne allen Zweifel „Natur des Menschen" und zeigt in
seiner Anwendung, dass Pestalozzi schon im Jahre 1780 dem Standpunkt

der Autonomie nahe gekommen ist. Natur steht jedenfalls
nicht im Gegensatz zu Kultur; wohl aber ist bereits angedeutet, was
neben der Natur wirksam werden kann: die Kunst.

Die Anlagen sind da; sie bedürfen nur der Entfaltung. Und
auch der Trieb zur Entfaltung ist da, wie Pestalozzi später ergänzend
hinzufügt. Auf dieser Annahme eines Triebes nach Entfaltung der
Kräfte, den Pestalozzi aus der Leibniz-Wolfschen Philosophie
übernommen haben dürfte, mag das Prinzip der Selbsttätigkeit ruhen,
das in Pestalozzis Pädagogik eine hervorragende Rolle spielt. — Den
Gegensatz Natur—Kultur anerkennt Pestalozzi schon 1783 nicht
mehr: er hat sich hierin von Rousseau in unzweideutiger Weise
freigemacht. Sein „Gesetzgeber" findet auf der ganzen Erde im unaus-
gebildeten Menschen nicht den einfachen, weisen, genügsamen Mann,
sondern den schlauen, misstrauischen Wilden.1 Er weiss, dass Kinder
unglücklich sein können, wie Jünglinge und Männer, und er
vergleicht den Zustand vorgeschrittener Entwicklung unbefangen mit
dem Kinderzustand der Menschheit. Bei dieser Vergleichung findet
er unzweifelhaft viel Glück und viel Unglück in beiden Altern der
Menschheit, aber er findet auch, dass das Unglück des Kinderstandes
der Menschheit nicht dadurch geheilt werden kann, dass man
möglichst lange in diesem Kinderzustand verbleibe, sondern dadurch,
class man zur Befriedigung der Bedürfnisse des Männeralters
fortschreite. Pestalozzis „Gesetzgeber" sieht, dass grosse Geniessungen

grosse Begierden erregen, aber er sieht auch, dass grosse Begierden
grosse Kräfte, enthüllen, und dass die Anlagen der Menschheit ohne

grosse Begierden ersterben. Alles zeigt, dass die Menschheit zur
Ausbildung ihrer Anlagen bestimmt ist. Pestalozzi hält die Klage
darüber, dass die Verheerung der Sitten von der Ausdehnung des
Erwerbs und der Einsichten einer Nation herrühre, für die Klage eines

Mannes, der einen fetten Bach in seinem ganzen wilden Lauf durcli
seine Matten strömen lässt. Es gilt, den Bach in Schleusen zu fassen
und ihn in vielfacher Verteilung über den Boden zu führen. — Hier
zeigt Pestalozzi deutlich, dass er an die bestehenden Verhältnis-e
anschliessen und diese sich nutzbar machen will. Das ist im Grossen
und Ganzen seine Ansicht geblieben ; seine Ethik wird
nicht kulturfeindlich sein.

1 V, 472 ff.



174

LTnd nun die zweite Frage: Welches sind Pestalozzis Ansichten
vom Wesen der höchsten Sittlichkeit In jener Auffassung vom
Wesen der Menschennatur, wie sie uns in der „Abendstunde"
entgegentritt, dürften die Bedingungen erfüllt sein, die gestatten, auf
moralphilosophischem Gebiet zum Standpunkt voller Autonomie
zu gelangen. Es bedurfte nur noch verhältnismässig geringer
Anregungen von aussen. Wir wissen, von welchen Seiten solche

Anregungen kamen. Jedenfalls finden wir in den „.Nachforschungen"
jenes Ziel erreicht. Pestalozzi kennt hier zwei Gegensätze, tierische
Schuldlosigkeit einerseits und sittliche Reinheit andrerseits. Zwischen
beiden liegt der gesellschaftliche Zustand. Unserem Autor erscheinen
die drei Stufen wie Kinderjahre, Jünglingsjähre und Mannesalter.1

Natorp gibt eine weit schärfere Fassung, indem er von Anoniie, Heter-
onomie und Autonomie spricht.2 Im Individuum kommen alle drei
Zustände zur Geltung. Der Mensch ist ein Werk der Natur, ein Werk
seines Geschlechts und ein Werk seiner selbst. Er kann als Tier oder
als Bürger oder als sittlicher Mensch leben. Der gesellschaftliche
Zustand freilich vermag auf die Dauer nicht zu befriedigen; er bietet
für sittliche Verhältnisse keine Garantie ;3 er ist vielmehr eine
Fortsetzung des Krieges aller gegen alle.

Der Zustand der Sittlichkeit ist beim Individuum aufs engste
mit seiner tierischen Natur und seinen gesellschaftlichen Verhältnissen

verbunden. In seinem Wesen aber ruht er ganz auf der „Freiheit

des Willens", d. h. auf der Möglichkeit, sich selbst als
unabhängig von seiner tierischen „Begierlichkeit" und von seinen
gesellschaftlichen Ansprüchen vorzustellen. Wo der Mensch diese
Unabhängigkeit als Fundament seines Urteils über Wahrheit und Recht
anerkennt, wo er die „Dinge dieser Welt" unter dem Gesichtspunkt
betrachtet, was sie zu seiner Veredlung beitragen, da handelt er
sittlich.4 Eine Handlung ist also sittlich, wenn ihr ein ernstes
Bestreben zugrunde liegt, von den Täuschungen der tierischen Natur
loszukommen. Als Werk seiner selbst strebt der Mensch nach dem
Edelsten, was er zu erkennen vermag.5 So kommt Pestalozzi zu der
weiteren Bestimmung, dass Sittlichkeit ganz individuell sei. cl. h.

1 VU, 468.
2 Natorp, R. E. VI, 681.
3 VII, 467.
4 VII, 437 und 467.
5 Vergi. Uphues, R. E. VI. 739 ff.



175

nicht unter zweien bestehe.1 „Kein Mensch," führt er aus. „kann
für mich fühlen, ich bin sittlich, denn rein sittlich sind für mich nur
diejenigen Beweggründe zur Pflicht, die meiner Individualität ganz
eigen sind. Freilich wird der Zustand reiner Sittlichkeit eben
deshalb nicht erreicht werden können, weil der Mensch nicht ausschliesslich

Werk seiner selbst, sondern auch Werk der Natur und der
Gesellschaft ist."2

Schon in den „Nachforschungen" treten psychogenetische
Betrachtungsweisen auf. Pestalozzi sucht die erste sittliche Entwicklung

auf sinnliche Erlebnisse zurückzuführen. Er spricht von der
sinnlich-tierischen Einlenkung zu der Gemütsstimmung,
in welcher die Sittlichkeit möglich wird.

Mit der höchsten Sittlichkeit tritt nach Pestalozzis Ansicht
die Religion in engste Beziehung. Das Wesen der Religion
ist für ihn zu dieser Zeit nichts anderes als „das innere Urteil meiner
selbst von der Wahrheit und dem Wesen meiner selbst." Religion
führt als das persönliche Werk des Individuums zur innern Veredlung

eben dieses Individuums.3 Weil das Christentum ganz Sittlichkeit

ist, darum ist es auch ganz Sache der Individualität.4 Die ganze
Glaubenslehre erscheint Pestalozzi als ein Bemühen, das Wissen,
Können und Wollen des Menschengeschlechts durch richtige
Erkenntnis von sich selbst und von allem was ist, mit sich selbst und
allem was ist, in Übereinstimmung zu bringen.5

Ergänzt wird das, was Pestalozzi über die höchste Sittlichkeit
zu sagen hat, durch seine Ausführungen über die Persönlichkeit Jesu,
wiederum ein Beweis, wie starke Anregungen Pestalozzi aus dem
Neuen Testament erhalten haben dürfte. Jesus „setzte das Gefühl
der innern Freiheit und Selbständigkeit hoch über alle Bande der
Welt, ohne doch diese Bande zu zerreissen. Seine Lehre ist hohe

Anforderung zur beständig anhaltenden sittlichen Sorgfalt. Was
er verlangt, ist stete Wachsamkeit und feste Gewalttat gegen uns
selbst in allem, was der Veredlung unserer selbst im Wege steht."

Weitere Belege dafür, class Pestalozzi den Standpunkt der
Autonomie des Sittlichen im Christentum verkörpert findet, liessen
sich aus der Lenzburger Rede beibringen; doch kann diese erst in

1 VII, 468.
2 VII, 470.
3 VII, 510.
4 VII, 511.
5 III, 335.



176

zweiter Linie in Betracht kommen, da wir sie leider nur in der
Überarbeitung durch Niederer kennen. Die Christuslehre — führt
Pestalozzi-Niederer hier aus — geht in der Bildung der Menschen zu ihrem
höheren Sinn vom Wesen ihrer inneren Natur selber aus. Über alle
Schranken äusserlieher Verhältnisse hinaus reinigte und heiligte sein

Stifter die menschliche Natur selbst in jedem Individuum.1
Höchste autonome Sittlichkeit in nächster Beziehung zur

Religiosität ist für Pestalozzi charakteristisch von der „Abendstunde"
bis zum „Schwanengesang." Er findet die Verbindung beider in
der Ethik des Evangeliums. Für uns ist von grosser Bedeutung zu
sehen, dass Pestalozzi sich über das Wesen der höchsten Sittlichkeit
klar ist. Wenn er nicht dazu gelangt, moralpädagogische Anweisungen
über die Erreichung der letzten Ziele zu geben, so müssen anderswo

Schwierigkeiten liegen, die ihn daran hindern.

2. Die psychologischen Grundanschauungen.
Pestalozzi erkennt im Menschen — ganz ähnlich wie Shaftesbury

— eine dreifache Anlage; er erkennt Anlagen des Herzens, die
zu sittlichen, Anlagen des Geistes, die zu logischen Kräften, und
physische Anlagen, die zu Kunstfertigkeiten ausgebildet werden
können und sollen.2 In der Kunstkraft finden die eigentlich
fundamentalen Kräfte, die geistigen und die sittlichen, ihren Ausdruck.3 Das
Schemen Zusammenstellungen wie Denken, Fühlen. Können, — Geist,
Herz, Hand — Fühlen, Denken. Tun — anzudeuten. Es gilt, die
Gefühle unseres Herzens zu wecken und zu beleben, die Kräfte unseres
Geistes zu entwickeln und zu bilden, und drittens die Anwendungen
der geweckten Gefühle und gebildeten Kräfte, unsere äussere
Tatkraft, mit unserem inneren Sein in Übereinstimmung zu bringen.
Uphues spricht von Denken mit seinem Ausgangspunkt, dem
Empfinden, von Wollen mit seiner Quelle oder Triebfeder, dem Fühlen,
und von Darstellen mit seinem Vermittler, dem Bewegen, und nimmt
zugleich Pestalozzi gegen den Vorwurf, ein Verfechter der Kräfte-
Psychologie zu sein, in Schutz.4

Uns interessiert vor allem, zu sehen, welche gegenseitige Stellung
Pestalozzi diesen Grundkräften zuweist. Zunächst sind die Bezie-

1 X, 235.
2 III. 352.
3 Vergi. Natorp, R. E. VI, pag. 713.
4 Uphues, R. E. VI, pag. 720.



177

hungen der einzelnen Kräfte zu einander so enge, dass die Ausbildung
der einen auch die anderen in Anspruch nimmt ; jedenfalls ist die
Ausbildung der intellektuellen Kräfte kein Hindernis für die sittlichen.
Das führt G rune r in seinen Briefen aus Burgdorf recht deutlich
aus. „Der Einfluss," schreibt er. ..den der intellektuelle
Elementarunterricht nach Pestalozzis Grundsätzen auf das Moralische
hat. ist mehrfach."1 Die Kinder finden am Fortschreiten und
am gewissenhaften Gebrauch ihrer Kraft Geschmack; sie freuen
sich des Bewusstseins, durch Fleiss. durch Gebrauch ihrer Kraft
das Schwerste schliesslich zu überwinden. Es handelt sich
zunächst um Weckung des Vertrauens in die eigene
K r a f t. Dadurch begründet sich in ihnen die Überzeugung, dass

durch unermüdete. ausharrende Übung jeder dahin kommt, wohin
er kommen soll. So wird in ihnen die wichtige Wahrheit begründet,
der Mensch könne, was er wolle. Das Kind kann nun überzeugt
werden, sein Wille vermöge beim Gutsein ebensoviel zu erreichen,
als es beim Lernen zu erreichen vermochte. Übungen der Kraft
die stufenweise vom Leichten zum Schweren bis zum Schwersten

fortgehen, geben dem Geist eine Neigung zu ernster
Beschäftigung. Der beständige Umgang mit der Notwendigkeit

der intellektuellen Anschauung und die Befriedigung, welche
der menschliche Geist dabei empfindet, verschafft dem Kind jene
Stimmung, die auch im H a n d e 1 n nach N o t w e n d i g k e i t
strebt. Der Schüler der Anschauung bleibt anspruchloser, bescheidener.

„Viele meiner Beobachtungen, fügt Grüner bei. über die Zöglinge
zu Burgdorf, enthalten den Beweis dieser psychologischen Behauptung.

Da der Mensch ein Ganzes ist, da durch eine Grundkraft alles,
was wir psychologisch so oft Kräfte nennen, in ihm zu einem Wesen
verbunden wird, da das Moralische und Intellektuelle im Menschen
in der genauesten Verbindung, in der engsten Verwandtschaft stehen,
so muss auch die Art ihrer Entwicklung und Bildung die grösste
Ähnlichkeit haben, nach denselben Gesetzen vor sich gehen."2 Pestalozzi
sucht, wie wir sehen werden, neben der intellektuellen Elementarbildung

eine Elementarbildung des Herzens. Bei ihr zeigt sich
wiederum, in wie enger Beziehung die Grundkräfte stehen. Sie

beschäftigt und übt nicht nur alle Gefühle, der „Gang ihrer
sittlichen Übung" setzt auch die Geistes- und Körperkräfte des

1 Grimer, pag. 237.
2 Grüner, pag. 245.

Schweiz. Padano?. Zeltschrift. 1912



178

Kindes in Tätigkeit. Über den engen Zusammenhang von
intellektueller und ethischer Bildung hat sich Pestalozzi schon

frühzeitig deutlich ausgesprochen. Alles Gute, schreibt er, steht mit
allem Guten in einem für dasselbe entscheidenden Zusammenhang;
jede wahre Vollendung irgend einer Kraft steht durch sich selbst mit
der wahren Vollendung jeder andern Kraft in Harmonie und unterstützt

dieselbe.1 Um der Menschenbildung einen sicheren Standpunkt
zu geben, braucht man sicherlich die intellektuelle Bildung und
diejenige der Kunstanlagen nicht stillzustellen, damit ja kein Kontrast
mit der sittlich religiösen Vernachlässigung entstehe. Oder sollte z. B.
ein Handwerker, der durch Ausbildung seiner Verstandesanlagen zu
grösserer äusserer „.Selbständigkeit" gelangt ist, für die religiöse und
sittliche Entwicklung etwa weniger geneigt und geschickt sein, als
der „unberatene und unbeholfene Gesindelhaufen, der ohne Anspruch
auf Selbständigkeit in L'nsicherheit, Not und Verwirrung dahinlebt."2
Auch das Evangelium verwirft entwickelte Geisteskraft nicht, es setzt
sie voraus ; es fordert sie. Was in der Bahn der sittlichen und religiösen
Bildung die wachsenden Denk- und Kunstkräfte unseres Geschlechtes
hemmt und verwirrt, ist nicht naturgemäss. Andererseits ist jede
Bahn der Verstandesbildung, welche die steigenden Kräfte eines

sittlich-religiösen Glaubens hemmt und verwirrt, ebenso wenig
naturgemäss.

Eine starke intellektuelle Ausbildung bedarf auch erhöhter
Massnahmen zu gunsten der übrigen Kräfte. Der Mensch, der viel weiss,

muss mehr und künstlicher als jeder andere zur Einigkeit mit sich
selbst und zur Gleichförmigkeit in der Entwicklung aller seiner Seelenkräfte

geführt werden.3 Der Mensch ist ein Ganzes. Sein sittlicher und
religiöser Sinn kann durch eine der menschlichen Natur gemässe
Ausbildung seines Geistes und seiner Kraft in keinem Fall verlieren,
sondern muss notwendig gewinnen. Das Vergraben der Talente des

Geistes und der Kunst würde den religiösen Sinn kraftlos machen.
Wer diesen Sinn einseitig wecken wollte, ohne für die Mitausbildung
der intellektuellen und der Kunstanlagen zu sorgen, dürfte leicht den

„innern religiösen Sinn" in sich selbst zugrunde gehen sehen, weil er
sich nicht durch die Tat bewähren kann.4

1 III, 357.
2 III, 355.
3 VIII, 417,

« III, 352.



179

Anderseits kann die sittliche Bildung nicht auf rein intellektuellem
Wege vermittelt werden: die sittlich-religiöse „Erhebung unserer
Natur" muss eine selbständige sein. Es gilt, sie auch unabhängig von
den geistigen Bildungsmitteln zu fördern: wir dürfen sie nicht als
blosse Zugabe zur intellektuellen Bildung ansehen.

Geistes- und Kunstkraft sind der sittlichen untergeordnet. Jene
beiden stehen im „Dienste des guten Herzens"; die Fertigkeiten, die
dort erlangt werden, stellen in letzter Linie ein Mittel zur Ausübung
alles dessen dar, wozu uns ..Liebe, Dank und Vertrauen" auffordern.
..Ich achte, führt Pestalozzi aus, die Bildung des sittlichen und
religiösen Sinnes für che allgemeine Basis der durch die Erziehung zu
erzielenden Humanität." — Das Verhältnis der drei Grundkräfte
dürfte so. wie Pestalozzi es annimmt, in folgendem Schema zur
Darstellung kommen. Durch die Überordnung soll das Primat der
sittlichreligiösen Grundkräfte angedeutet werden.

sittlich-religiöse Grundkräfte

Kunstkraft

intellektuelle
Grundkräfte

Handlungen, als Äusserungen Intellekt, und emot. Vorgänge

Eigentümlich ist die von Pestalozzi wiederholt geäusserte
Ansicht, dass sich die sittlichen Kräfte früher entfalten, als che geistigen

und Kunstkräfte. „Das Kind liebt und glaubt, ehe es denkt und
handelt."

Welches sind nun nach Pestalozzis Ansicht die sittlichen
Grundkräfte Pestalozzi weist dem Gefühl die erste Stellung ein.

„Vom Gefühl, von der Tätigkeit und von den Reizen zu beiden ist



180

alles ausgegangen, was der Mensch an Kräften und die Menschheit
an Ausbildungsfortschritten aufweist." Am stärksten betont
Pestalozzi die Sympathiegefühle. Oft scheint es, als wolle er
sich ganz auf diese beschränken.1 An anderen Orten stellt er das G e-

rechtigkeitsgefühl2 neben sie. Die Ausübung von Taten
gegen das „innere Gefühl des Rechts" untergrabe die Kraft unserer
Wahrheitserkenntnis. — Die Sympathie bezieht sich vor allem auf
Handlungen. Der Säugling sympathisiert zunächst mit jenen
Handlungen der Mutter, die zur Befriedigung seiner Bedürfnisse führen.3
Auf einer höheren Entwicklungsstufe tritt die Sympathie mit geistigen
Leistungen auf. Mit dem Gerechtigkeitsgefühl tritt das

Selbstvertrauen in enge Beziehung. Handlungen gegen das „innere
Zeugnis unserer Natur" führen nicht nur zum Verlust des Glaubens

an den ..inneren Sinn", sondern auch zum Verlust des Glaubens an sich
selbst. Selbstvertrauen aber ist für die sittliche Entwicklung
notwendig. Es tritt bei Pestalozzi wieder in enge Beziehung zum
Glauben an die Veredlung des Menschengeschlechts. Der Mensch, in
dessen Innerem der Unglaube an die Möglichkeit der Veredlung des

Menschengeschlechts den letzten Funken des eigenen Strebens nach
dieser Selbständigkeit ausgelöscht hat. hält jede Massregel, das

Menschengeschlecht zur Freiheit und sittlichen Selbständigkeit zu
erheben, für eine Narrheit.4 Wieder erfolgt der Hinweis auf Jesus.
Dieser erhebt jeden einzelnen in den Augen seiner selbst,
indem er dem Menschen Achtung vor sich selbst und allen
anderen einflösst.5 Wir stehen hier direkt vor einer pädagogischen
Forderung Pestalozzis : Es ist durchaus notw endig, im Zöglinge die

Entwicklung des Selbstvertrauens zu begünstigen.
Auf Syrnpathiegefühle scheint Pestalozzi das Pflichtgefühl

zurückführen zu wollen. Das Gefühl der Liebe zu den Eltern rette die

Kinder „in der Stunde der Versuchung." Wie sollte ich, sagt sich das

Kind, dem guten Vater, der frommen Mutter, die mir so lieb sind,
diesen Jammer antun Dieses ..Pflichtgefühl der Natur" rettet
Millionen Kinder. In seiner Erhaltung. Stärkung und Veredlung suche

der Gesetzgeber Hilfsmittel gegen die Quellen aller Verbrechen.
Selbst die Gerechtigkeit scheint Pestalozzi bisweilen auf Liebe zu-

1 Vergi. IX, 243.
* III, 325.
s III, 314.
1 III, 345.
5 IX, 207.



181

rückführen zu wollen. ..Alle Familiengerechtigkeit, welche die grösste,
reinste, allgemein in aller Welt genossene Gerechtigkeit ist, hat im
ganzen nur Liebe zu ihrer Quelle." — Pestalozzi sieht also die Grundlage

zur sittlichen Entwicklung im Gefühl, vor allem im Sympathie-
und Gerechtigkeitsgefühl und in der Selbst-

a c h t u n g des I n d i v i d u u m s. Mit Recht hebt darum Rost
hervor, dass Pestalozzis Pflichtbegriff nicht der Kantsche, sondern ein
„auf gefühlsmässigem Untergrund ruhender und stets irgendwie
inhaltlich bestimmter sei.1 Eben darin weicht Pestalozzi von Kant ab
und nähert sich weit mehr dem Standpunkt, den Shaftesbury und
Hume vertreten.

3. Die pädagogischen G r u n d a n s c h a u u n g e n.

Die pädagogischen Bestimmungen w erden
einzelne Züge der Philosophie und Psychologie Pestalozzis schärfer
hervortreten lassen. Es dürfte sich darum handeln, zunächst diejenigen
allgemeinen pädagogischen Bestimmungen Pestalozzis zusammenzustellen,

die auch für die sittliche Erziehung in Betracht kommen,
und hierauf zu den speziell moralpädagogischen Anweisungen
überzugehen. Bestimmungen über das Ziel der Erziehung haben vir schon
kennen gelernt. In der „Abendstunde eines Einsiedlers" fordert
Pestalozzi die Emporbildung aller Kräfte der Menschennatur zu „reiner
Menschenweisheit." Wiget2 dürfte Recht behalten, wenn er
feststellt, dass uns in allen Äusserungen Pestalozzis aus dem ersten
Vierteljahrhundert seiner schriftstellerischen Tätigkeit (1776—1801) eine

geschlossene und widerspruchslose Ansicht über das Ziel der Erziehung
entgegentrete. Wir dürfen wohl in der ..reinen Menschenweisheit"
dasselbe sehen, was er später als Humanität bezeichnet : Harmonische
Ausbildung aller menschlichen Kräfte unter dem Primat der sittlichen.
Eine interessante Bestimmung über das Erziehungsziel Pestalozzis
verdanken wir Grüner. Die Erziehung, sagt dieser, strebe darnach,
dass durch naturgemäss entwickeltes, richtig geleitetes Gefühl —
hiemit fange beim Menschen alles an — und durch vollständige
intellektuelle und moralische Anschauung Notwendigkeit in sein
Denken und in sein Handeln komme, der Charakter des
Vollkommenen sei Notwendigkeit.3

1 Rost, pag. 79.
2 Wiget, XXIII, 222.
3 Grüner, 273.



182

Für Pestalozzis Pädagogik ist die Auffassung, die er von der A n-
schauung hat. besonders charakteristisch. Er kennt nicht bloss
eine äussere Anschauung mittels der Sinne, sondern auch eine innere
Anschauung, eine Anschauung auf dem Gebiete des Gefühlslebens.

Zwei Bestimmungen sind hier von grosser Bedeutung: Die
erste stellt fest, dass die Gefühle, aus denen die ersten sinnlichen
Keime der Sittlichkeit unseres Geschlechts entspringen, d i e w e-

sentlichen Fundamente unserer „innern
Anschauung" seien.1 Daraus geht hervor, dass den Gefühlen für
die sittliche Entwicklung dieselbe Bedeutung zukommt, wie den
Sinneseindrücken für die intellektuelle. Sie machen aber das Wesen
der Anschauung nicht aus ; sie bilden nur das Fundament ; sie liefern,
wenn wir uns so ausdrücken dürfen, das Material für die Anschauung.
Diese selbst ist etwas im Wesen des Geistes Liegendes. Darauf scheint
wenigstens die zweite Bestimmung hinzuweisen: das Wesen der
Sittlichkeit, und folglich auch das Wesen aller Mittel ihrer Entfaltung,
ruht auf der Erhaltung der Kraft und Reinheit unserer
innern Anschauung.2 Es handelt sich auch hier um einen „sinnlichen"
Stoff, der die gestaltende Kraft des Erkennens rege macht. Diese

Auffassung Natorps3 von der intellektuellen Anschauung bei
Pestalozzi dürfte auch für das Wesen der sittlichen Anschauung
zutreffen. So wie die intellektuelle Kraft des Kindes nicht durch
Worterklärungen, sondern durch den Umgang mit wirklichen Objekten
gebildet wird, so soll das Herz des Kindes nicht durch abstraktes
Räsonnieren, sondern durch „die ersten Gefühle der Menschheit"
geweckt werden. Durch Umgang mit anschaulichen Gegenständen zur
Kraft tieferen abstrakteren Denkens, durch Gefühle zum
Streben nach Grundsätzen im Handeln, das sind
die Wege zu höherer Entwicklung. Die moralische Erziehung

muss also mit der Erweckung und Pflege
der Gefühle anfangen, wenn sie anschaulich
sein will. Diese Auffassung Pestalozzis bestätigt Grüner mit aller
wünschbaren Deutlichkeit. ..Die Gefühle, die der sich entwickelnden
moralischen Natur würdig sind, nennt Pestalozzi als unmittelbare
Erfahrungen des Herzens moralische Anschauungen." Das leitende
Grundprinzip, dass die Anschauung das erste und einzige Elementar-

i Morf, II, 159.
2 Morf, II, 159.

3 Xatorp, R. E. VI, 685.



183

und Entwicklungsmittel des Geistes sei, ist auch bei der moralischen
Bildung nicht zu verkennen.1

Wenn Pestalozzi die Anlagen und den Trieb zu ihrer Entfaltung,
wie wir sahen, im Menschen voraussetzte; wenn er voraussetzte, dass
diese Anlagen nur durch Betätigung entwickelt werden könnten, so
musste er zum Prinzip der Selbsttätigkeit gelangen.
Schon in der zweiten Ausgabe von „Lienhard und Gertrud" betont
er. das Lernen der Kinder lege nichts in sie hinein ; es entfalte nur die
Kräfte, die in ihnen selbst lägen. Er geht später einen Schritt weiter ;

die Kinder sollen die Resultate als einen reinen Erwerb ihrer
selbst, als eine Leistung ihrer eigenen Kraft
betrachten ; sie sollen darum diese Kraft vor allem schätzen ; das
„Gefühl ihrer Kräfte" soll ihnen von allen Seiten zum deutlichen
Bewusstsein gebracht werden. Stärke und Gewandtheit sei darum
das erste, das vorzügliche Ziel ihrer Erziehung, damit sich frühe in
ihnen das Bewusstsein ihrer Kraft, ihr Glück selber gründen

zu können, entwickle. Sehnsucht nach Stärkung der Kraft ist die
Bahn der Natur zur Bildung und Stärkung aller Kräfte.2 Pestalozzi
betrachtet auch das Spiel zunächst als Mittel der Kraftbildung, als

Mittel, das Selbstvertrauen des Kindes zu entwickeln. Durch
ländliche, den Mut entwickelnde Spiele, belebt sein „Gesetzgeber" die
natürlichen Anlagen; er mindert, um die Entwicklung der Kräfte
nicht zu hemmen, die „Knabenfreuden des Landes" nicht.3 Pestalozzi
unterscheidet zwischen höheren und niedrigen Kräften, zwischen
höheren und niedrigeren Formen der Betätigung : in der Schule soll das

Kind vom Gefühl einer höheren, edleren Kraft entzückt sein,
wie es in seiner Spielstunde vom Gefühl niederer Kräfte
entzückt ist.4

Dieses Bewusstsein der eigenen Kraft soll sich

nun mit altruistischen Gefühlen verbinden. Früh schon soll
das Bewusstsein der eigenen Kraft mit der Erkenntnis verbunden
werden, das Glück der Mitmenschen in dem Masse fördern zu können,
als man selbst leistungsfähig sei.5 ..Kennt ihr etwas Grösseres und
Schöneres, fragt Pestalozzi seine Zöglinge in Stans, als dem Armen zu
raten und dem Leidenden aus seiner Not zu helfen Aber könnt ihr

1 Grüner, 247.
2 III, 326.
3 V, 463.
4 X, 230.
ä III, 385.



184

es, wenn ihr nichts versteht Erst wenn ihr viel wisst, könnt ihr viel
raten." So sollen altruistische Gefühle zu Motiven für die
Anstrengung der Kräfte werden. In der Lenzburger Rede setzt sich
Pestalozzi noch ein anderes Ziel: Er möchte nicht bloss das Gefühl der
individuellen Kraft entwickeln, er möchte den Menschen die Grösse

der Menschennatur mehr im Geschlecht, als in seiner Individualkraft
suchen lassen. ..Der Zögling der Elementarmethode achtet die Kraft
des einzelnen Menschen jedenfalls gering gegen die Kraft des

Geschlechts."1 So soll das Bewusstsein eigener Kraft offenbar den
Glauben an die Kraft der Menschheit und damit den Glauben an die

Möglichkeit ihres Fortschrittes befestigen.
Noch in anderer Hinsicht kommt dem Bewusstsein eigener

Kraft moralpädagogische Bedeutung zu. Pestalozzis „Gesetzgeber"
„sieht beim Jüngling durch das lebendige Gefühl seiner
ausgebildeten Kräfte sich einen mächtigen Stolz auf sich selber, auf
seine Unabhängigkeit und Freiheit entwickeln." „Dieser
Jünglingsstolz ist das hohe Naturband seiner Schamhaftigkeit." Daher
hütet sich der Gesetzgeber, ihn zu schwächen; er hütet sich, kleine
jugendliche Kühnheiten mit tiefer Beschämung und entehrender
Härte zu bestrafen; er schont die Jünglinge; er sucht ihren Stolz
zum Edelmut emporzuheben. Mädchenstolz ist Sicherstellung ihrer
Tugend.2 So wird das Bewusstsein der inneren Würde
entfaltet; Pestalozzi spricht vom „inneren Selbstgefühl", vom
Bewusstsein der innern und äussern Selbständigkeit. Durch das Be-
wusstmachen der eigenen Kraft entwickelt Pestalozzi im Zögling jene

Achtung vor sich selbst, die für das sittliche Verhalten
entscheidend sein soll. In dem Bewusstsein der eigenen Kraft — auch
der eigenen sittlichen Kraft — hegt „selbst genügsamer Reiz" für
ihre Betätigung, d. h. es bedarf keiner weiteren, heteronomen Motive.
Die Elementarbildung verschmäht allen ausser dem Bewusstsein
eigener Kraft gesuchten Antrieb, jeden Antrieb also, der auf Eitelkeit

oder Ehrgeiz beruht. Solche Reize wären den hohen Reizen, die
im Streben nach Sittlichkeit selbst gegeben sind, zuwider, jenen Reizen,

die im Erkennen seiner selbst und im Vergleichen seiner selbst
mit sich selbst liegen.3 So ist auch hier der Standpunkt der
Autonomie gewahrt.

1 X, 272.
2 V. 463.
3 IX, 328.



185

In dieser Pädagogik der Kraftbildung weist Pestalozzi
naturgemäss der Übung eine wichtige Stellung an. Die Natur enthüllt
alle Kräfte der Menschheit nur durch Übung, und ihr Wachstum gründet

sich auf Gebrauch.1 Der Mensch, der nicht durch stille feste A n-
wendung seine Erkenntnis stärkt, verlässt die Bahn der Natur.
Uni zu können, musst du in jedem Fall tun. LTnd zwar ist die Lvbung
an nahen Verhältnissen vorzunehmen. All das gilt auf intellektuellem
wie auf sittlichem Gebiet. Die Gefühle der Liebe, des Dankes, des

Vertrauens sollen durch die Mutter schon von der Wiege an h a b i-
t u e 11 gemacht werden. 2 In welcher Weise dies geschehen soll, wird
später zu zeigen sein. Auch Grüner spricht von diesem Habituellmachen

der Gefühle. Pestalozzis Andachts- und Prüfungsstunden
im Schlosse zu Burgdorf zeichnen sich nicht durch Feierlichkeit, aber
durch Wärme und Kraft aus und finden — das ist hier die Hauptsache

— nicht selten, sondern täglich und stündlich statt.3 Die
Kinder wachsen im Leben frommer, heiliger
Gefühle auf; so soll ein inneres Übergewicht von
Wahrheit, Liebe und Kraft zustande kommen.

Die T a t ist für jede Seite der menschlichen Entwicklung
durchaus notwendig; sie ist für die sittliche Entwicklung von grösster
Bedeutung. Das Kind muss handelnd in seiner Umgebung leben
und in tätiger Liebe und durch sie kraftvoll werden, d. h. wohl,
«aus den Vorstellungen, welche die L'mgebung vermittelt und aus den
Gefühlszuständen. die sie herbeiführt, geht unmittelbar die Tat hervor

; es braucht kein Drittes, wie etwa das Wort es wäre. In der Tat
sind neue, wesentliche Reize für die sittliche Entwicklung gegeben.
Die Tat erst führt zum Bewusstsein der eigenen Kraft und damit zum
Vertrauen in die eigene Kraft, zum Selbstvertrauen. Darin liegt auch
schon der Lohn, und zwar ein ..der Menschheit wahrhaft würdiger
Lohn." Da Altorf verbrannte, nahm Pestalozzi auf die Bitten seiner

Zöglinge hin einen Teil der unglücklichen Kinder auf; aber das
geschah unter der Bedingung, dass die Zöglinge ihr Brot mit jenen teilten.
Aus der lebhaften Anteilnahme am Schicksale unglücklicher
Mitmenschen geht auch hier unmittelbar die Handlung hervor. Und
diese selbst soll trotz der Entbehrungen, die sie herbeiführt, der einzige

Lohn bleiben.

1 III, 317.
2 X, 278.
3 Grüner, 254.



186

So kann die Übung der sittlichen Kraft ihrem Wesen nach nichts
anderes sein, als eine sittliche Handlung, freilich eine solche

Handlung, die dem Standpunkt der sittlichen Entwicklung des Kindes

entspricht, als eine Folge seiner sittlichen Gemütsstimmung
erscheint und von ihm selbst als Stärkung seiner sittlichen Kraft
empfunden wird.

Ziel und Resultat aller Übung ist die vollendete
Leistung. Was zu lernen ist, muss vollkommen gelernt werden.
Auch das muss dem Kinde zum Bewnsstsein kommen. Es gilt auf
jeder Stufe ein inneres Streben nach Vollendung auf dieser Stufe zu
wecken.1 Eben durch dieses Streben nach Vollendung im Einzelnen soll
das Kind kraftvoll werden. Die Hinwendung zur sittlichen Erziehung
ist klar: der Geist des Gesetzes: „Sei vollkommen" soll sich dem
Kinde einprägen.2

Die Forderung nach Selbsttätigkeit und nach Vollkommenheit
der Leistung im Einzelnen zieht eine andere nach sich, die des lückenlosen

Fortschreitens.3 Wo das Kind den WTeg selbst
finden soll, muss sich eines streng logisch an das andere anschliessen.
In dem geschlossenen Gang hat jeder Moment seinen Fortschritt.
Auch in dem Mittel der Herzensbildung dürfen sich keine Lücken
finden; sie würden zur ..Leerheit des Herzens" führen.4

Auf che Stufe der Anschauung und Übung folgt erst spät die

Stufe des Begriffs, des Schlusses, des Urteils.5 Das Kind der
Methode schaut lang, fest und lebendig, ehe es schliesst. Und auch
dann noch bleibt der Kreis ein enger. Es übt sich weniger in der Aus-
d e h n u n g des Schliessens oder Urteilens, als in der Bildung der

Kraft, richtig urteilen und schliessen zu können. Sein Urteil wird
in allen Stücken in ihm selber gereift, ehe es dasselbe auch nur in sich
selber ausspricht.6 So folgt auf das mannigfach wiederholte Erfassen
des Einzelnen erst spät die Zusammenfassung zu einem Ganzen.7
Das gilt für die moralische, wie für die intellektuelle Entwicklung.

In der moralischen Entwicklung ergeben sich aus der vielfach
wiederholten Anschauung des Einzelnen grosse, das ganze unsererO CT ' o

1 IX, 327.
2 IX, 156.
3 Rost, 135.
4 IX, 331.
5 Vergi. Sulzer.
6 X, 245.
7 Natorp, R. E. VI, 688; Xatorp, Abth I, 432.



187

Anlagen und unserer Verhältnisse umfassende Sätze, grosse
umfassende Ansichten und Bestrebungen.1 Von solchen Hauptsätzen

der sittlichen Erkenntnis sagt Pestalozzi, dass sie wie reines
Gold anzusehen wären, gegen welches die untergeordneten und von
ihnen abhängenden Wahrheiten als blosse Scheidemünze erscheinen.
Alles aber hängt davon ab, dass das, was schliesslich formuliert wird,
sich dem Zögling selbst durch das Bewusstsein intuitiver, an
Realverhältnisse angeketteter Erfahrung als wahr darstelle.2

Im Stanser Brief zeigt Pestalozzi, wie er seine Zöglinge führen
will. „Mein Gang, die Vorstellungen von Recht und Pflicht bei meinen
Kindern zu erzeugen, gründete sich ganz auf die täglichen Anschauungen

und Erfahrungen ihres Kreises. Wenn sie z. B. redeten und
Getümmel war, so durfte ich mich nur auf ihr eigenes Gefühl berufen,
ob es möglich sei. also zu lehren." Hier veranlasst Pestalozzi offenbar
seine Zöglinge im Anschluss an das unmittelbar Erlebte Urteile über
ihr eigenes Verhalten zu fällen. In dieser Weise wandte sich Pestalozzi
nach seinen eigenen Worten bei jedem Vorfall an das Gefühl des

Rechts und der Billigkeit seiner Zöglinge. Durch solche Urteile über
den Wert des eigenen Verhaltens aber musste die Maximenbildung
begünstigt werden.

In welch enger Beziehung nach Pestalozzis Ansicht die Grundkräfte

stehen, haben wir bereits gehört. Dieselbe enge Beziehung wie
sie zwischen den Anlagen unserer Natur sich findet, besteht auch
zwischen den Elementar mittein ihrer Entfaltung.
Es gelten für alle dieselben Grundsätze.

Pestalozzi gedachte auch für die sittliche Erziehung die
Notwendigkeit und Möglichkeit des lückenlosen Fortschrittes nachzuweisen.

Er hoffte, wie Grüner bezeugt.3 durch fortgesetzte,
sorgfältige Beobachtungen des kindlichen Geistes die feste stufenweise
Reihenfolge zu entdecken, in welche die moralischen Anschauungen
naturgemäss geordnet werden müssen, um das Kind mit Sicherheit
zur Moralität zu führen. Er hoffte feststellen zu können, wie die ersten,
einfachsten und wie die späteren Gefühle zur ..selbsttätigen Energie"
zu bringen seien, jene Gefühle namentlich, welche nur durch öfter
wiederholte Eindrücke ..zur innigen Überzeugung reifen." Er hoffte
so zur Bildung des Herzens einen ebenso sicher begründeten
und stufenweise auf immer grössere Anregung zur

1 VIII, 416.
2 VIII, 416.

Grüner, 255. Vergi. Wiget, XXIV, 11.



188

Selbständigkeit berechneten Gang zu finden, wie er ihn
für den intellektuellen Unterricht wirklich gefunden hat.x Darum
untersucht er

1. welche Gefühle als die einfachsten und natürlichsten im
Herzen des Kindes zuerst erwachsen ;

2. welche am innigsten und tiefsten sich regen,
3. welche am stärksten wirken;
4. wie sie mit anderen, mehr zusammengesetzten, schwerer zu

begründenden und zu vollendenden zusammenhängen.

Über die Feststellungen hinaus, die wir bei Pestalozzi selbst
finden werden, geht auch Grüner nicht. Er zweifelt vielmehr an der
Möglichkeit, einen Stufengang der moralischen Anschauungen objektiv
begründen zu können, weil die Empfänglichkeit für den moralischen
Unterricht auf subjektiver Freiheit des Wollens beruhe.2 Einem jeden,
meint er, müsse vielleicht auf eigene Art zu Hilfe gekommen werden.
Aber er bestreitet den Wert eines solchen Stufenganges nicht, auch

wenn er nur subjektiv zu bestimmen wäre.

B. Einzelne Moralpädagogisehe Bestimmungen.

1. Zentrale Sittlichkeit.
Über die Elementarmethode der sittlichen Erziehung macht

Pestalozzi relativ wenig Bestimmungen. Ihr erster Grundsatz sei, sagt
er in der Lenzburger Rede, was nicht schon in seinen leisesten

Regungen sittlich sei, werde es nie. Das Kind sei vom ersten Augenblicke

an als eine geistige und sittliche Natur zu betrachten. Die
Methode geht nicht auf negative Hinderung des Bösen, sondern auf

positive Belebung des Guten aus. Ihr Ziel ist, das zeigt
der Stanserbrief deutlich, zentrale Sittlichkeit. Es handelt
sich für Pestalozzi zunächst darum, eine wohlwollende und für Wahrheit

und Recht empfängliche Gemütsstimmung herbeizuführen.

Hundert und hundert den grossen Wahrheiten untergeordnete'

Sätze fallen dann von selbst auf und finden tiefe Begründung,
wenn die Kinder auch nie dazu kommen, die einzelnen Wahrheiten
wirklich auszusprechen.3 So skizziert Pestalozzi in wenigen Zügen

1 Grüner, 270.
2 Grüner. 281.

VIII, 416.



189

das Wesen seiner Moralpäclagogik. Von den Anlagen zu
Sympathie- und Gerechtigkeitsgefühl durch i n nere Anse h a u-
u n g zu deren Entwicklung, zur Betätigung dieser Gefühle im Handeln,

durch vielfache Anwendung in den nächsten Verhältnissen, zu

umfassenden Ansichten und Bestrebungen,
zu einer Gemütsstimmung, die nun ihrerseits wieder zu
Wohlwollen und Gerechtigkeit führt, ohne dass jeder einzelne Grundsatz
für sich ausgesprochen werden müsste. Dadurch, dass er den Menschen

in seinem Innersten erheben will, damit er „tief fühlend
mit der ganzen Fülle seines Wesens nach dem Besten strebe", dadurch,
dass er das H ö c h s t e in der Menschennatur vor allem beleben
und zum unabänderlichen Fundament machen will, unterscheidet
sich Pestalozzi von jenen Moralpädagogen, die wie Locke jede einzelne
Tugend für sich einüben wollen. — Der Umfang der sittlichen
Elementarbildung beruht auf drei Gesichtspunkten:

1. Erzielung einer sittlichen Gemütsstimmung durch reine Gefühle ;

2. Sittliche Übung durch Selbstüberwindung und Anstrengung
in dem. was recht und gut ist;

3. Bewirkung einer sittlichen Ansicht durch das Nachdenken
und Vergleichen der Rechts- und Sittlichkeitsverhältnisse,
in denen das Kind schon durch, sein Dasein
und seine Umgebung steht.1

Wo die ganze Umgebung des Kindes das Erleben jener einfachen
sittlichen Gefühle der Sympathie und der Gerechtigkeit begünstigt,
wo das Kind zur ..stillen" Pflichterfüllung angehalten wird, wo dieses
Erleben in ..hohen einfachen Wahrheiten" zusammengefasst wird,
d a haben einzelne Vorurteile keine Wirkung, sie werden imÜber-
gewicht der rein en E n t w i c k 1 un g und V e r e d -

hing der Natur dastehen, als ob sie nicht wären. 2 In der erwähnten
Gemütsstimmung findet Pestalozzi ein Gegengewicht gegen die
Laster, von deren allgemeinem Zusammenhang er ebenso überzeugt
ist. wie vom allgemeinen Zusammenhang alles Guten.

2. Bedeutung der ersten Erziehung.
Die Elementarmethode arbeitet der moralischen Entwicklung

schon im Säuglingsalter durch Gefühle vor.3 Weil, wie wir sahen

1 VIII, 412.
2 VIII, 417.
3 Grüner, 248..



190

den Sympathiegefühlen grundlegende Bedeutung zukommt, fragt
sich Pestalozzi: Wie komme ich dahin. Menschen zu lieben? und er
findet, dass die Liebe hauptsächlich von dem Verhältnis ausgeht, das
zwischen dem unmündigen Kind und seiner Mutter besteht.1 Der
befriedigte Säugling lernt, was ihm seine Mutter ist und sie bildet
in ihm die Liebe. Wichtig ist, dass die Befriedigung der Bedürfnisse

durch die Mutter selbst erfolge; der
Bissen Brot, den die Mutter reicht, ist für die
Bildung zur Liebe etwas ganz anderes, als
der Bissen, den das Kind auf der Strasse findet
oder von fremder Hand empfängt.2 — Das
Verhältnis von Mutter und Kind ist Quelle der „innern A n -

s c h a u u n g".3 Die Vorstellung der Mutter muss zu einem S u m -
m a t i o n s z en t r um der Gefühle werden. Alle Sittlichkeit

und Religiosität hat ihren Ausgangspunkt in dem von sinnlicher
Liebe und sinnlichem Vertrauen belebten Verhältnis zwischen Mutter
und Kind.4 Vertrauen und Liebe sind das hohe Ziel, Vertrauen und
Liebe sind das einzige umfassende und würdige Mittel.5 Schon
frühzeitig ist sich Pestalozzi klar darüber, dass die Erreichung seines

Ideals ganz auf das tief empfundene Verhältnis des Kindes zu den
Eltern gebaut werden muss.

Mit dem Summationszentrum von Gefühlen, das sich im
Anschluss an die Vorstellung der Mutter gebildet hat, tritt ein anderes
in Beziehung, das offenbar die Konzentration von noch
grösseren Gefühlsmassen gestatten soll ; es ist ein
Summationszentrum von Gefühlen, die sich an die Gottesvorstellung

anschliessen. Pestalozzi betrachtet dieses Summationszentrum

als für die sittliche Elementarbildung unentbehrlich. Ohne

religiöse Ansicht aller Dinge scheint ihm keine wahre Elementarbildung

möglich.6 Die Gefühlsmassen, die sich an die Vorstellung
der Mutter anzuschliessen vermögen, scheinen Pestalozzi nicht
kräftig genug zu sein; sodann ist für die dauernde
Wirksamkeit dieses Summationszentrums zu wenig Garantie
geboten, es muss darum ein umfassenderes Zentrum geschaffen werden,

1 IX, 146.
2 IX, 245.
» Wiget, XXin, 3.
1 Uphues, R. E. VI, 742.
6 Rost, 144.
• IX, 330.



191

das ausserdem längere Wirksamkeit garantiert, eben dieses
Summationszentrum von Gefühlen religiöser Art. Dieses soll frühzeitig
gebildet werden; es soll durch die Mutter entwickelt werden;
es soll gewissermassen jenes erste Zentrum in sich aufnehmen und in
seiner Wirkung sicherstellen. „Der Glaube an Gott ist Sicherstellung
des Glaubens an den Vater und an jede Pflicht des Hauses."

Der Glaube an Gott geht aus dem Glauben an Vater und Mutter
hervor. Mit Recht spricht Uphues von einem Fiduzialglauben. Die
Gefühle der Liebe, des Vertrauens, des Dankes und die Fertigkeiten
des Gehorsams müssen entwickelt sein, damit sie auf Gott angewendet
werden können. „Gott ist für die Menschen nur durch die Menschen
der Gott der Menschen." In der Lenzburger Rede ist derselbe
Gedanke weiter ausgeführt: „In dem sinnlichen Hineinschmelzen der

Anfänge des Glaubens an Gott in die Wahrheit und Kraft des

gereiften Glaubens an die Mutter liegt che einzige Möglichkeit der reinen,
lückenlosen, naturgemässen Fortbildung der kindlichen reinen
Gemütsstimmung, aus der die Sittlichkeit des Menschen hervorgeht.
Das Kind darf aus der Epoche seines sinnlich und instinktartig in
ihm lebenden Glaubens an die Mutter nicht hinausgehen, ohne dass

schon in dieser Epoche die erste Grundlage des Glaubens an Gott
tief in seine Seele gelegt sei." Pestalozzi spricht direkt von einer
Übertragung der kindlichen Gefühle für die Mutter auf den Glauben
und die Anbetung Gottes. Die Mutter gibt allen Gefühlen des Kindes
religiöse Bedeutung. Sie leitet sie alle auf Gott. Sie nennt ihm Gott,
wenn es angeregt ist von der Grösse und Macht der Natur, von ihrer
Wohltätigkeit, von ihrer Schönheit und Ordnung, von den Wundern,
die sie, die Mutter, nicht erklären kann.1 Überall, wo ein wahrer
Gedanke im Zögling erwacht, wo ein reines Gefühl in ihm rege wird,
wo eine gute Gesinnung in ihm herrschend gewerden, soll dieser
Gedanke, dieses Gefühl, diese Gesinnung auf Gott bezogen werden.
Pestalozzi scheint hier ganz jener Anweisung Shaftesburys zu folgen.

Gott darf dem Kind im Zeitpunkt des Übergangs nicht anders,
denn als ein Wesen voll mütterlicher Liebe und Sorgfalt vor die Sinne

gebracht werden. Ein erschreckendes Bild würde störend auf das

Gleichgewicht seiner Kräfte wirken. Pestalozzi verwirft jede religiöse
Vorstellung mit Ausnahme der Vorstellung Gottes als Vater, die
einfach hingenommen, nicht ausgemalt wird.2

1 X, 238.
2 Vergi. Rost, 114.



192

Die Gottesvorstellung mag sich das Kind selbst weiter bilden.
Eben weil es sie selbständig weiterbildet, kann es nie dazu kommen,
dass es sich unter Gott etwas denkt, was der Wirklichkeit und Möglichkeit,

wie sie vor ihm steht, widerspricht und wodurch es in Zweifel
oder Unglauben stürzen muss.1 Damit begegnet Pestalozzi in sehr

geschickter Weise jenem Einwand, den Shaftesbury erhebt.2 — Auf
einer höheren Entwicklungsstufe sieht das Kind Gott in der
Vollendung seiner selbst;3 Gott wird ihm zum Urbild aller
Vollkommenheit.4

Wir werden Pestalozzi zugestehen müssen, dass auf diese Weise
die Vorstellung Gottes zu einem mächtigen Zentrum von Gefühlen
zu werden vermag, die für die sittliche Entwicklung förderlich sind,
dass ein solches Zentrum auf das Handeln in günstigem Sinne
bestimmend wirken kann und dass es nicht leicht ist, auf dieser
Entwicklungsstufe ein ähnlich kraftvolles Zentrum in anderer Weise zu
schaffen.

Das Kind, das nach Pestalozzis Anweisungen geleitet wird.
will von Gott reden, es will mit Gott reden, aber es jagt um seiner
Gottesliebe willen nicht allerlei Meinungen über Gott nach, seine

Gottesliebe führt es zunächst nicht zu Verstandesübungen über das,

was Gott sei. Wo andere mit dem Kind von Gott sprechen, da

mögen sie jedes Wort an sein Tun und Lassen binden, an seine
Umstände und Berufspflichten, so dass es immer scheint, als rede man
mit ihm von Vater und Mutter.5

Wir können somit nach Pestalozzi von einer ersten Stufe
sittlicher Entwicklung sprechen, auf der die Vorstellung der Mutter
Summationszentrum jener Gefühle ist, die für die sittliche
Entwicklung in Betracht kommen, der Gefühle der Sympathie, des
Vertrauens. Auf einer zweiten Stufe ist die Gottesvorstellung ähnlich,
wie zuvor die Vorstellung der Mutter zum Summationszentrum
geworden, aber zu einem Zentrum von umfassenderer Art. — Es scheint,
als nehme Pestalozzi an, dass eine grosse Zahl von Menschen, vielleicht
die Mehrzahl, diese Stufe nicht überschreiten. Und doch ist damit
das, was Pestalozzi als Ziel der sittlichen Entwicklung klar charakterisiert

hat. nicht erreicht. Leider macht Pestalozzi über die Erreichung

1 X, 239.
2 Hinweis auf pag. 25.
3 IX, 156.
4 IX, 267.
3 IV, 416.



193

weiterer Stufen keine zusammenhängenden Bestimmungen
pädagogischer Art mehr. Wir erinnern uns, wie er das Bewusstsein der
eigenen Kraft im Zögling zu entwickeln und zu erhalten sucht, um
so das Selbstvertrauen zu fördern und die Selbstachtung zu
begünstigen. Das Stieben nach Steigerung der eigenen Leistungsfähigkeit

wird mit dem Bestreben verbunden, den andern zu helfen.
Wie aber Beziehungen zu den höchsten sittlichen Forderungen
gewonnen werden sollen, wird nicht ausführlich dargestellt. Es mag
diese Tatsache darauf zurückzuführen sein, dass Pestalozzi sich in
erster Linie um die Elementarbildung bemüht und dass seiner Zeit
überhaupt die zu einer weiteren Ausgestaltung der Moralpädagogik
notwendigen psychologischen Bestimmungen fehlten.

3. Die Mittel.
Die Mittel, die Pestalozzi auf der ersten Entwicklungsstufe

des Kindes vorwiegend anwendet, sind Pflege und Umgang.
Diese sind die Elementarmittel schlechthin. Sie erwerben dem
Erzieher die Liebe und das Vertrauen des Zöglings.
Das Verbot sei selten ; das Kind lerne die Freiheit kennen ; es sei

so frei, als immer möglich; keine Worte, wo Handlung, we Tat oder

Erfahrung möglich ist.1 Alle Hemmungen erzeugen Misstrauen und
die Arbeit des Erziehers ist verloren, wenn dieses keimt. Wohl aber
sammle das Kind Erfahrungen, die das Vertrauen zum Erzieher
erhöhen: es sei gewöhnt, hundertmal gewarnt zu werden und in
ungehemmter Freiheit durch Nichtbeachten der Warnung in recht
unangenehme Lagen geführt zu werden. Ähnlich wie Rousseau, von dem
er offenbar stark beeinflusst ist. empfiehlt Pestalozzi „Anordnung der
Umstände". Dann aber weicht er ganz entschieden von Rousseau
ab. Freiheit erscheint ihm als ein Gut, aber Gehorsam erscheint
ihm auch als ein solches. „Wir müssen verbinden, was Rousseau

getrennt."2 „Ich setze voraus, du habest mit ganzer Seele für das
Zutrauen der Kinder gearbeitet; dann bereite es zum Gehorsam
mit Sorgfalt und Weisheit." Dazu macht Pestalozzi drei
Bestimmungen: 1. Der Gehorsam binde unauflöslich; 2. er führe zur Freude;
3. die Kinder müssen alles Verbotene ohne Zweideutigkeit richtig
erkennen. In der entschiedenen Forderung Pestalozzis nach Gehorsam

sieht Grüner eine Vorübung zur Pflichttreue, eine Vorübung für

1 III, 231.
2 III, 231.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1912.



194

die spätere Befolgung des Gesetzes der Vernunft. Auf eine solche

Auffassung scheint auch eine Stelle in Pestalozzis Schriften selbst
hinzudeuten: Der Mensch wird nicht frei geboren, er wird als Kind
geboren, um durch Unterwerfung und Gehorsam zur Freiheit
gebildet zu werden. Wenn das Vertrauen des Zöglings gewonnen ist,
schreckt Pestalozzi selbst vor dem Zwang nicht zurück: sein
„Gesetzgeber" „hütet mit ernster Kraft den ersten Keimen der Frechheit
und LTngebundenheit : er unterdrückt mit jeder Kraft, die in seiner
Hand ist, die ersten Keime des unsittlichen Hochmutes und die freche
frühe Anmassungssucht der Kinder seines Volkes".1 Glülphi
empfiehlt dem Pfarrer „die Liebe nur hinter und neben der Strenge"
wirksam werden zu lassen.2 Die Staatserziehung, so wie sie Pestalozzi
in den Jahren 1783 — 93 empfiehlt, gebraucht für die Erziehung des
Volkes noch aUe Mittel des Zwangs, der Strafe, der Furcht, des
Nutzens. Spottlieder und Ehrenlitder mögen die jungen Leute zum
richtigen Handeln mitbestimmen helfen.3 Gertrud macht ausgibigen
Gebrauch von Ermahnung und Warnung, von A u f -

munterung und Demütigung, von Belohnung und
Strafe. Mit der Vertiefung seiner Anschauungen verzichtet Pestalozzi

mehr und mehr auf solche Mittel; sie treten jedenfalls stark
zurück. Er wendet sich gegen Belohnung, gegen eitle Ehre und Ruhm,
wie gegen rohe Gewalt ; er verbannt jede Einmischung von Schande.
Scharfe. Worte findet er wohl eben deshalb für die „Affenspiele von
Präsidenten- und Kommandostellen". Es dürfte damit die Errichtung
einer Reihe von Ehrenämtern gemeint sein, wie sie an einzelnen
Philanthropinen bestand. „Solche Einrichtungen, führt Pestalozzi
aus, verhärten das Herz und verwirren den Kopf der jungen Edlen,
ehe ihre Kinderstinmie gebrochen ist." „Jetzt schwatzen alle Buben
von den Bedürfnissen des Reichs, gehorchen weder Vater noch Mutter,
verspotten den Nachbar, lachen die Vorgesetzten aus, die sich um
ihr Gemeinderecht und die Ältesten, die sich um ihre Kirchenzucht
bekümmern, denn sie haben grosse Begriffe vom allgemeinen Recht
und von solchen hohen Dingen."4

In der Burgdorfer Zeit will Pestalozzi seine Zöglinge im
Genüsse ihrer ganzen Freiheit bloss durch Wege der Liebe und der
Überredung zum Ziele führen.

1 V, 459.
2 IV, 417.
3 V, 465.
4 V, 459.



195

Immer hat Pestalozzi die Arbeit als Mittel zur sittlichen
Erziehung hochgeschätzt. Die physische Tätigkeit ist ihm das wahrhafte

Mittel der Verbindung unserer Kräfte zu einer einzigen
gemeinsamen Kraft, zur Kraft der Menschlichkeit.1
Ununterbrochene, überlegte, mit Ordnung geleitete
Tätigkeit, feste richtige Tagesarbeit, ruhige
Freude bei der Arbeit sind Mittel zur sittlichen Entwicklung.2

Anstrengung und Überwindung müssen dem Kinde zur andern
Natur werden. Unter dieser anstrengenden Arbeit leidet nach Pestalozzis

Ansicht die körperliche Entwicklung des Kindes nicht ; er glaubt
vielfach erfahren zu haben, class in Müssiggang und Elend „serbende"
Kinder bei anhaltendem Spinnen zum schönsten Wuchs und zu
Kräften gelangt sind.3 Freilich muss die Arbeit beseelt sein, d. h.
wohl, sie muss dem Kinde als persönliche Leistung wertvoll erscheinen ;

es muss sich sagen können, class es mit dieser Arbeit sich selbst und
andern einen Dienst erweise. Die Seelen dürfen nicht taglöhnen.4
Pestalozzi betont auch die Bedeutung der gemeinsamen
Arbeit für die sittliche Entwicklung.5

Wir wissen, welch hohe Bedeutung Pestalozzi dem Besitze
beimisst. Dieser scheint ihm höhere Formen der sittlichen Entwicklung

zu begünstigen und vor manchen Verbrechen zu bewahren. Es
ist darum leicht verständlich, class die Bedeutung des Erwerbs
betont wird. Die Kinder sollen dadurch für den Besitz von Eigentum
gewonnen werden, class sie sehen, welchen Gebrauch — wohl zugunsten
ihrer Mitmenschen — sie davon machen können. Pestalozzi fordert
im Zusammenhang damit Erziehung zur Genauigkeit und

Sparsamkeit und Ausbildung zum besten
Verdienst, der in der Gegend möglich ist.6 Von Jugend auf „zwei
Batzen sparen", führt er aus, sei ein Mittel wider den Ursprung jener
Verbrechen, gegen die man sonst Galgen und Rad brauche.7

Auffallend grossen Wert legt Pestalozzi auf die äussere Haltung,
auf die Angewöhnung einer Attitüde. Sein Gang führt ihn also

nicht bloss vom Fühlen zum Tun, sondern vom Tun zum Fühlen.8

1 Rost, 129.
2 III, 261.
3 III, 262.
4 Vergi. Rost, pag. 64.
5 Wiget, XXIV, 7.
6 III, 262.

' IV, 343.
8 Wiget, XXIV, 21.



196

Er erwartet von Ausseiiichkeiten einen günstigen Einfluss auf das

Innere. Er befestigt darum alle „Schranken von Ordnung und alle
Bande der Bescheidenheit und Sitte". Wenn das auch noch kein
sittliches Handeln ist. so kann es zum Ausgangspunkt eines solchen
werden.1 So ist ihm vor allem die Stille ein wichtiges Mittel zur
Selbstbeherrschung. Er verlangt von seinen Zöglingen Verharren in
einer vorgeschriebenen körperlichen Stellung. Seine Erfahrungen
haben ihn gelehrt, dass die Angewöhnungen an die blosse Attitüde
eines tugendhaften Lebens unendlich mehr zur wirklichen Erziehung
tugendhafter Fertigkeiten beitragen, als alle Lehrer und Predigten,
die ohne Ausbildung dieser Fertigkeiten gelassen werden.2 So kommt
Pestalozzi zu der Forderung von Übungen der Selbst-
über wr in d ung.

Von der Ermahnung und Aufmunterung, von der

Besprechung des bisherigen Tuns und der
Vorsätze für künftiges Handeln scheint Pestalozzi immer
ausgiebigen Gebrauch gemacht zu haben. Gertrud hält jeden Samstag
eine Prüfungsstunde über das Tun der Kinder in der vergangenen
Woche ab. Pestalozzi selbst scheint seine Zöglinge oft und „viel mit
Tränen" gebeten zu haben, „ihre Herzen voll Unschuld Gott zu
bewahren". Grüner erzählt von den Andachten, die jeden Morgen und
Abend im Schloss zu Burgdorf abgehalten wurden.3 Bei aller
Mannigfaltigkeit von Äusserungen, die auf die verschiedene Individualität
der Zöglinge Rücksicht nimmt, herrscht eine Grundform, ein
Ton vor, derjenige väterlicher und herzlicher AVärme. Von der
besonderen Unterhaltimg mit einzelnen Zöglingen geht Pestalozzi zu
irgend einer allgemeinen Betrachtung über, die bei seiner Herzlichkeit

und seinem Talent sich an die L'mstände und an die Erfahrungen
seiner Zöglinge zu wenden, einen tiefen Eindruck macht. Da spricht
er z. B. von der Pflicht, seine Kräfte bis zur Ermüdung zu gebrauchen
und die Anstrengung nicht zu scheuen, oder davon, wie würdig des

Menschen es sei, seine Kräfte deshalb zu erhöhen,
um besonders für die Armen im Volke viel tun
zu können.4

Im allgemeinen aber sucht Pestalozzi den Gebrauch des
Wortes in der sittlichen Erziehimg einzuschränken. Jedenfalls

1 III, 261.
2 VIII, 411. Vergi, auch Shaftesbury.
3 Grüner, pag. 256 ff.
4 Grüner, pag. 260.



197

muss die Entfaltung der Redekraft des Kindes der Beobachtungs- und
Tatkraft im Leben untergeordnet sein ; sonst verwechselt es die Wahrheit

seiner Gefühle, die Kraft seines Denkens und Handelns, mit der
Kraft über sein Fühlen. Denken und Handeln reden zu können.1
Belebte Gefühle jeder Tugend müssen dem Reden von der Tugend
vorangehen. Das Aussprechen der Wahrheiten sei für das Menschengeschlecht

bei weitem nicht so förderlich, wie man sich vorstelle.
Namentlich bei Kindern werde die erste Epoche des Nachdenkens durch
einen wortreichen Unterricht verwirrt. Das Kind komme leicht zu
anmasslichen, täuschenden Urteilen. Erst, wenn es die Sache genau
kenne, verwende man die gefährlichen Zeichen des Guten und Bösen,
die Worte, knüpfe diese an die täglichen, häuslichen Auftritte an und

sorge dafür, dass sie durch diese verständlich werden. „Wenn du
Nächte durchwachen müsstest, um mit zwei Worten zu sagen, was
andere mit 20 erklären, so lass dich deine schlaflosen Nächte nicht
dauern." „Ich habe, fügt Pestalozzi hinzu, meinen Kindern unendlich
wenig erklärt." 2 Mag der Zögling auf diese Weise auch nur langsam
den Kreis seiner Erfahrung erweitern, so ist doch mehr erreicht, als

wenn er fremde Wahrheiten auswendig lernt und dabei — mit Worten
gesättigt — die eigene Beobachtungsgabe verkümmern lässt. Das
Erleben von Gefühlszuständen lässt sich nicht durch Worte ersetzen ;

es würde die Anschauung fehlen, der Mensch würde zu künstlichem
Schimmer erzogen. Das Kind der Methode wird so gebildet, dass es

„der Meinungen vielköpfige Heere" flieht; es geht in seiner Bildung
zur Wahrheit täglich seinen sichern Gang — eben den Gang der
Erfahrung — abgemessenen und nicht ermüdenden Schrittes.

Das Wort hat erst im Anschluss an das Erlebnis seine Berechtigung.

Alles, was das Mareieli — in Lienhard und Gertrud — zu den
Kindern redete, lag und lebte schon als Erfahrungstatsache im Geiste
und in den Herzen der Kinder.3 — Aus dem Wunsche, das Wort
möglichst zurückzudrängen, geht die Bestimmung Pestalozzis hervor,

die wahre sittliche Elementarbildung führe nicht zum Reden,
sondern zum Fühlen, Schweigen und Tun.4

In gleichem Maße, wie Pestalozzi den Gebrauch des Wortes
für die Moralpädagogik zurückzudrängen versucht, betont er — wie
wir bereits sahen — die Bedeutung naher Verhält-

1 X, 297.
2 VIII, 409.
3 XI, 516.
4 IX, 219. Vergi. VIII, 418; III, 314; V, 455.



198

n i s s e. Zweck der sittlichen Bildung ist zunächst nicht Ausdehnung
unseres Gefühlskreises, sondern Beschränkung eben auf jene nahen
Verhältnisse, damit eben dadurch Übung möglich werde.1 Das
Vaterhaus ist und bleibt die beste Schule der Sitten,2 weil hier die
Bedingungen für die Entwicklung starker Sympathiegefühle am
ehesten gegeben sind und weil enge Kreise die Ausbildung des W a h r-
heitssinnes begünstigen.

Im Anschluss an die Beobachtung der nächsten Verhältnisse
macht Pestalozzi seine Zöglinge auf die Folgen gewisser Handlungsweisen

aufmerksam. Sie urteilen so als objektive Beobachter.
Ihre Beobachtungen liefern das Veranschaulichungsmaterial für das

Verderben, zu dem gewisse Fehler uns führen und vermitteln ebenso

lebhafte Vorstellungen von den Folgen alles Guten.3 „Kennst du
nicht Menschen, fragt Pestalozzi seinen Zögling, die nur darum
unglücklich sind, weil sie in der Jugend nicht zum Nachdenken
gewöhnt wurden." — An die nächsten Verhältnisse schliesst sich so

das an, was man bei Pestalozzi allenfalls „Sittenlehre" nennen könnte.
Es ist freilich nicht „Unterricht des Lehrers", sondern „teilnehmender
Unterricht des Hausvaters", d. h. wohl, die ganze Besprechung ruht
auf jener Stimmung, die sich nur aus dem Vertrauensverhältnis
ergeben kann, wie es zwischen Kind und Eltern besteht oder bestehen
sollte. Gegenstand der Besprechung sind jene täglichen Erlebnisse,
an denen der Erzieher mit dem Zögling und dieser mit dem Erzieher

regen Anteil nimmt. Jene Samstagabend-Szene in „Lienhard und
Gertrud" zeigt, wie sich Pestalozzi die Begebenheiten der jüngsten
Vergangenheit besprochen denkt und wie er im Anschluss daran
Vorsätze für die nächste Zukunft fassen lassen möchte. In ganz ähnlicher
Weise ist Pestalozzi — dem Zeugnis Gruners zufolge — auf dem
Schlosse zu Burgdorf verfahren. In solchen Besprechungen wird
der Zögling zum Fällen von Werturteilen veranlasst; aber er fällt
diese Urteile im unmittelbaren Anschluss an eigene Beobachtungen
und Erlebnisse. Aus diesen Besprechungen soll der Zögling Vorsätze
für sein künftiges Handeln gewinnen ; die Bildung von Maximen
soll begünstigt werden.

Es liegt nahe, hier an eine ähnliche Verwendung von Erzählungen
und geschichtlichen Stoffen zu denken. Allein dagegen wendet sich
Pestalozzi sehr energisch. Die Kinder würden so nur gereizt, über

1 IX, 328.
» III, 304.
5 VIII, 415.



199

tausend Weltbegebenheiten und Menschenhandlungen zu urteilen
und abzusprechen, zu deren wirklicher Beurteilung
ihre Kräfte nicht hinreiche n.1 Rost kann also mit
Recht einwenden, dass bei Pestalozzi für den erziehenden Unterricht
wertvolle Gesinnungsstoffe unbenutzt bleiben.2 Grüner3 hat diesen

Mangel schon hervorgehoben; der „Kenntnisunterricht in der
Geschichte" sollte seiner Meinung nach immer für die moralische
Bildung benützt werden. Die neuere experimentelle Forschung gibt
ihm insofern recht, als der Geschichtsunterricht nach den bisherigen
L'ntersuclmngen inbezug auf die idealbildende Kraft unter allen
Fächern an erster Stelle steht.4 Freilich haben die Untersuchungen
nicht festgestellt, wie weit jene Ideale in die Tat umgesetzt werden.
Vom Standpunkte Pestalozzis aus mussten wir betonen, es sei nur
bei naheliegenden Verhältnissen — wie sie der Geschichtsunterricht
nicht bietet — möglich, volles Verständnis zu vermitteln und die

Tat folgen zu lassen. Es ist die Überzeugung von der Bedeutung
der Tat und die starke Abneigung gegen reichlichen Gebrauch des

Wortes, die Pestalozzi verhindern, dem Geschichtsunterricht Vorzüge

jener Art zuzuschreiben und ihm auf diese Weise gerecht zu
werden.

Was Pestalozzi den Geschichtsunterricht ablehnen lässt, das

lässt ihn auch einen gesonderten Moralunterricht unnötig oder gar
schädlich erscheinen, wenigstens für das frühere Kindesalter und
innerhalb der Elementarbildung.5 Wir haben zwar gesehen, dass

Pestalozzi besondere Stunden in den Dienst der sittlichen Entwicklung,

wohl auch der Maximenbildung, stellt, und ähnlich verhält
es sich mit jenen Stunden, die Gertrud am Samstag Abend der
sittlichen Erziehung widmet. Aber diese Stunden unterscheiden sich
darm aufs vorteilhafteste von dem gewöhnlichen Moralunterricht,
dass erstens die Vorfälle der jüngsten
Vergangenheit — eigene Erlebnisse des Kindes —
besprochen werden, dass zweitens diese Vorfälle dem

Erzieher selbst bis in alle Einzelheiten
bekannt sind und dass er drittens auch in der Lage ist,
die Ausführung der Vorsätze für den kommenden Tag

1 X, 299.
2 Rost, 124.
3 Grüner, 295.
4 Vergi. Meumann, Vorlesungen, 1. Aufl., I, 291 ff.
5 Vergi. Rost, 122.



200

oder die kommende Woche sorgfältig zu überwachen.
An diese Tatsache mögen sich jene Moralpädagogen erinnern, die
heute wieder mit blossem Reden über moralische Dinge die sittliche
Entwicklung des Kindes zu fördern gedenken und sich dabei auf
Pestalozzi berufen, während ihnen doch die Möglichkeit einer Kontrolle
über das, was die Kinder wirklich tun, fehlt. — Pestalozzi wird nicht
müde zu betonen, dass die Mittel der sittlichen Bildung von Übungen

im Lieben und Handeln ausgehen und dass darum ihr Werk
nicht mit dem Unterricht über sittliche und religiöse Wahrheit
beginnen könne.1 Der Umgang bildet; das Leben bildet. Was soll
der Katechismus, was sollen Regeln gegen den Eindruck der Dinge.2 —
Pestalozzi betont den bildenden Einfluss des
Umgangs mit Kameraden; er schildert die Vorzüge des
gemeinsamen Lebens vieler Kinder. Das freie und kraftvolle Leben
unter hundert und mehr Kindern ist für die Menschenkraft eine
Schule. „Wer sich als Bruder von Hunderten fühlt, ist ein höherer
Mensch als der zärtlichste Bruder von einem."3

Es ist endlich noch Pestalozzis Stellung zu den Strafen,
speziell zur Körperstrafe, zu zeichnen. Gertrud straft; Arner und
Glülphi strafen.4 „Wir haben Unrecht, schreibt Pestalozzi, gegen
den Reiz sinnlicher Begierden von der Kraft leerer Worte alles zu
erwarten. Es ist nicht die Zartheit unserer Humanität, die uns auf
Strafen verzichten lässt, es ist ihre Schwäche."5 Die körperliche
Züchtigung freilich will er nur in bestimmten Fällen verwendet wissen.
Wenn sich Härte und R o h h e i t bei den Kindern zeigen, glaubt
er von einem Appell an ihre Gefühle nichts erwarten zu dürfen;*
Bosheit und Lüge will er mit der Rute strafen "' und endlich will
er Gebrauch von der Körperstrafe machen, wenn sich das Kind trotz
der Warnung in Lebensgefahr begibt. „Geht es trotz deiner
Warnungen wieder auf den Steg, so gib ihm die Rute."8

Die Strafen werden das Vertrauen des Kindes dem Erzieher
nicht rauben, weil sie als e i n z e 1 n e seltene Handlungen die

1 IX, 327.
2 Morf, II, 214.
3 X, 283.
4 IV, 136, 422.
5 X, 315.
6 VIII, 411.
' IV, 423.
* X. 315.



201

Gemütsrichtung und Denkweise des Kindes nicht bestimmen. Sie

stehen nur vereinzelt den täglichen und stündlichen Beweisen der
Zuneigung gegenüber. Diese aber ist es, die ihre Gefühle gegen den
Erzieher entscheidend bestimmt.1 Vater- und Mutterstrafen machen
darum selten einen schlimmen Eindruck, vorausgesetzt, dass keine
Strafe ohne sichtbare und mitwirkende Güte und liebe erfolge.2

4. Die Motive.
Aus den Bestimmungen über die Mittel der sittlichen Erziehung

lässt sich deutlich erkennen, welche Motive Pestalozzi im Zögling
wirksam machen möchte. Nur in verhältnismässig wenigen Fällen
sollen Furcht vor Strafe oder Hoffnung auf Belohnung
und Anerkennung, die Handlungsweise des Kindes bestimmen ;

ausgeschlossen sind Aussicht auf Ruhm und Ehre. Der „schwachen,
träumerischen" Mittel der Schande und der Nacheifer un g
soll das Kind nicht bedürfen ;3 es sollen nicht äussere zufällige
Effekte sein, um deretwillen das Kind eine Handlung vollzieht.
Es darf aber die Aussicht auf sicheren Erwerb sein, was die
Kinder veranlasst, ihre Kräfte einzusetzen; es soll in andern Fällen
die Liebe zu den Eltern, die Aussicht, ihnen Freude zu
machen, ihre Handlungsweise bestimmen. Es soll die Freude am
Wachstum der eigenen Kräfte, der eigenen Leistungsfähigkeit

sein und die Aussicht sodann, bei gesteigerter
eigener Leistungsfähigkeit am meisten für
das Wohl anderer wirken zu können; es soll endlich, wie
Pestalozzi in einer Unterredung mit Bell betont, die Liebe zur
Pflicht sein.4 So mag das Kind den Standpunkt der Autonomie
erreichen. Keine äusseren Beweggründe, die nicht rein aus der Natur
der menschlichen Kräfte hervorgingen, dürfen auf die wahrhaft
elementare Entfaltung dieser Kräfte Einfluss haben.5

5. Der Einfluss der äussern Verhältnisse.
Zwei Fragen haben Pestalozzi immer beschäftigt: Die Frage

nach dem Wesen der Menschennatur, nach ihrer Entwicklung vor

1 VIII, 412.
2 V, 230.
3 X, 226.
4 Morf, IV, 339
5 X, 226.



202

allem unter dem Einfluss der Erziehung und sodann die Frage der

Abhängigkeit der Erziehung von den äusseren Verhältnissen,

von der sozialen Lage, vom Milieu. Freilich muss die
Aufmerksamkeit auf die gegenwärtigen und künftigen äusseren
Umstände des Kindes der höheren Aufmerksamkeit auf das Wesen seiner
Natur selbst untergeordnet werden;1 der für ihre Bestimmung
unverdorbenen Mutter liegt das Wesen des Kindes mehr am Herzen als

alle seine Umstände.
Mit den Bestimmungen über den ersten Einfluss der Mutter ist

auch eine wesentliche Bestimmung über die sozialen
Verhältnisse gemacht. Die Mutter muss der Familie erhalten bleiben;
sie darf durch die Erwerbstätigkeit den Kindern nicht entzogen werden.

Wenn die sittliche Erziehung die wichtigste ist und die Mutter
allein imstande ist, die sichere Grundlage für die sittbche Entwicklung

zu schaffen, so muss eben diese Mutter ihrem ersten Beruf, dem
Erzieherberuf, erhalten bleiben. Die Veränderungen, welche die
sozialen Verhältnisse seit Pestalozzi erfahren haben, machen die
Betonung gerade dieser Forderung besonders notwendig. Vorausgesetzt
nun, dass die Mutter der Familie erhalten bleibe, sieht Pestalozzi

in ärmlichen Verhältnissen kein Hindernis
für die sittliche Erziehung. Die w esentlichen Anlagen der Menschennatur

finden sich in jedem Stande und in jeder Lage; in „jeder Tiefe
ist der Knecht seinem Beherrscher in seinem Wesen gleich". Es ist
für Pestalozzi eine tröstende Wahrheit, dass auch der Allerelencleste
fast unter allen Umständen fähig ist, zu einer alle Bedürfnisse der
Menschheit befriedigenden Lebensart zu gelangen;2 er ist bei allen
Arbeiten der Leitung zum Guten gleich fähig; die zugrundeliegende
Absicht ist wesentlich ; durch sie wird Leitung zum Guten im Fabrik-
haus wie im Schulhaus erhalten. Spinnen oder grasen, weben oder

pflügen macht an sich weder sittlich noch unsittlich."3 Die Mittel
zur Entfaltung der Kräfte sind bei Arm und Reich dieselben. Wesentlich

ist, dass der Zögling durch seine Verhältnisse für seine
Verhältnisse gebildet werde. In diesem Zusammenhang fällt das scheinbar
harte Wort: „Der Arme muss zur Armut auferzogen werden."4 Nur
dadurch, dass der Erzieher die tatsächlich vorliegenden Verhältnisse
zur Bildung des Zöglings ausnützt, kann er diesen befähigen, sich

1 X, 266.
2 III, 275.
3 III, 260.
4 III, 247.



203

selbständig mit diesen Verhältnissen auseinanderzusetzen und so

zur Befriedigung seiner Bedürfnisse zu gelangen.1 Es ist nach Pestalozzis

Ansicht nicht gut, wenn sich das Volk durch irgend eine

Bildung über seinen Stand erhebt. Während Pestalozzi ursprünglich
dem Armen durch wohlwollende Gönner hatte helfen wellen, suchte

er ihn später auf sich selbst „und auf seinesgleichen" zu stellen; dem

Armen, sagt er, könne nur durch den Armen geholfen werden.2 Ärmliche

Verhältnisse können sogar zum Vorteil gereichen, Mühe und
Entbehrung zu einer „Schule der Liebe" werden; Genuss dagegen leitet
nicht zur Tätigkeit, Fülle nicht zum Suchen.3

Wo freilich die Liebe fehlt, hegen die Verhältnisse anders. Das

mag Pestalozzi im Auge haben, wenn er vom „Sumpfe des Elends"
spricht. Dort wird der Mensch kein Mensch.4 Das erste Hindernis
des Wohlstandes und der bessern Erziehung scheinen ihm schlechte
Eltern zu sein;5 ohne Vaterführung wird der Knabe kern Mann; noch

Weniger wird das Mädchen ein Weib unter der Hand einer schlechten
Mutter.6 In der Cottaschen Ausgabe von „Lienhard und Gertrud"
kennt Pestalozzi drei WTege, die zur Niederträchtigkeit und
Verworfenheit führen: Verwahrlosung, Überfüllung und Verkünstelung.7
Erhebung zu „höheren Geniessungen" ist der Menschheit vorteilhaft.
Ein gewisser Wohlstand begünstigt die Entwicklung, auch die
sittliche. Aus dem Aufwand der Reichen strömt „Brot und Freude und
reicher Segen auf den Tisch und in die Hütten der ärmeren
Mitbürger. 3

6. Die natürliche Erziehungsstätte.
Die Mutter ist die natürliche Erzieherin ; die Familie ist die n a -

türliche Erziehungsstätte. Ein ungeheurer Schatz
immanenten Sittlichkeitsgehaltes liegt in ihr verborgen ;9 sie gewährt
die Möglichkeit freiester sittlicher Entfaltung; sie bietet dem Kind
Gelegenheit zum Handeln und ermöglicht, es in allen Schritten zur

1 IX, 221.
8 XI, 579. Vergi. Rost. 87.
3 III, 249.
4 IV, 453.
5 IV, 351.
6 IV, 453.
¦ XI, 491.
8 III, 297.
9 Rost, 103.



204

Vollendung zu führen. Hier kann das Kind seinen Eltern auch etwas
sein.1 Der Ausdruck reiner Freude strahlt aus seinem Auge, wenn
es sein jüngeres Geschwister selbst in seine Arme nimmt. Es sieht
um sich her alles seine Kräfte anstrengen, sich selbst helfen. Dieses

Beispiel regt zur Selbsthülfe an. Aus dem früher Angeführten lässt
sich leicht verstehen, warum Pestalozzi hofft, die Tugend der Kinder
werde reiner und fester sein, wenn sie ihre Pflichten in der Wohnstube

und aus dem Munde ihrer Eltern kennen lernten. Die Erziehertätigkeit

andererseits wirkt fördernd auf Tugend und Weisheit der
Eltern zurück.2 So bietet die häusliche Erziehung an sich selbst
bessere und reinere Mittel zur Anwendung der Grundsätze der
Elementarbildung, als irgend eine öffentliche oder Privaterziehungs-
anstalt.

Was nottut, sind Väter und Mütter, die den Kindern sein wollen
und sein können, was sie ihnen sein sollen.3 Es gilt den reinen
häuslichen Sinn wieder zu beleben und den Eltern beides, neuen
Willen und neue Kräfte und Mittel zu geben. Pestalozzi

denkt schon frühe an eine Anleitung der Mütter. Sein „Gesetzgeber"

sucht das Volk dahin zu lenken, dass die Hausväter und
Hausmütter ihre Kinder zu einem stillen, edlen, eingezogenen, bescheidenen
Wesen emporheben.4 Das Volk muss über die Natur
und das eigentliche Wesen des Hausglückes
und über die Bedürfnisse und Einrichtungen
einer weisen Hausordnung aufgeklärt werde n.&

Pestalozzi gedenkt sogar durch eine Anleitung die Eltern zu befähigen,
ihren Kindern auch den Realunterricht leicht, einfach und allgemein
selbst geben zu können.

Seinem Jahrhundert mangelt nach Pestalozzi das naturgemässe
Tun der Mutter, wie das naturgemässe Tun der Schule. Von der
Zeit an, da die Mutter ihren reinen Instinkt verliert, hat sie die Hülfe
der Kunst und die Weisung fester Grundsätze nötig. Der Unterricht
kann nach Pestalozzis Meinung, was Zeit, Kräfte und Hülfsmittel
betrifft, mit den häuslichen Bedürfnissen so in Übereinstimmung
gebracht werden, dass sich die Eltern selbst zu dessen Erteilung
eignen würden. Pestalozzi will, wie Morf sich ausdrückt, die Bildung

1 IX, 252.
2 V, 456.
3 IX, 247.
4 V, 454.
3 III, 302.



205

in die Hand des Weibes — besser in die Hand der Mutter — legen.1
Die Mutter aber bedarf eines Buchs. Sie bedarf der Anweisung,
besonders im Hinblick auf die sittliche Erziehung. Was könnte Grosses

entstehen, fragt sich Pestalozzi begeistert, wenn Vater und Mutter
wirklich dazu gelangen würden, ihre Kinder zu aller Einsicht, zu
aller Kraft, Geduld und Liebe, zu allem Können immer mehr selber
auszubilden. Der mütterliche Sinn, die väterliche Kraft, alle
Haustugend, alle Reize der Liebe, alle Erfahrungen aus nahen Verhältnissen,

alle Bildung durch Arbeit, selbst die Beschränkung, das Leiden
und die Not, die das Zusammenleben in der Familie begleiten können^
bilden ein ganzes Gewebe von Fäden, an die sich alles Wesentliche
mit Leichtigkeit und Sicherheit anknüpfen lässt.2

7. Öffentliche Erziehung.
Glülphi lernt von Gertrud. In erster Linie steht die Familie ; dann

folgt die Schule. Das Kind seines Vaters und seiner Mutter bleiben
ist mehr wert, als Schreiben und Lesen können.3 In Stans vor allem
wollte Pestalozzi zeigen, dass die Vorzüge der häuslichen Erziehung
von der öffentlichen nachgeahmt werden mussten. Er wellte die Kinder
in einfache, rein häusliche Verhältnisse versetzen. Weil die Schule
in sittlicher Hinsjcht die Fortsetzung des sittlichen Lebens an der
Hand der Mutter sein soll, darum muss sie mit dem häuslichen

Leben in fester Übereinstimmung blei-
b e n.4 Die Schulen wirken nur insofern fördernd auf die Sittlichkeit,
als sie auf jene höhere Erziehung gegründet sind, wie sie nur Eltern
geben können. Dieser Erziehung sind sie unterzuordnen. Im nächsten
Jahrhundert, schreibt Pestalozzi, werde man die Lehrer n a c h

jener Leistungsfähigkeit beurteilen, durch
die sie ihre Lehrgegenstände mit dem
häuslichen Leben der Kinder in engste Beziehung
zu setzen und deren Hausglück und
Berufsbildung vorzubereiten vermöge n.5 Damit die
Lehranstalt der Familie ähnlicher werde, sollte sie mit der Arbeits-
a n s t a 11 verbunden werden.

1 Morf, II, 161.
2 IX, 335.
» V, 455.
4 IX, 336.
5 V, 455.



206

Vom Unterricht verlangt Pestalozzi, dass er das Kind sein Leben

ganz leben lasse. Das Kind der guten Mutter lebt in jeder Stunde
des Tages in gleichem Geist; es lebt in der Arbeitsstunde wie in der
Spielstunde sein ganzes befriedigtes Leben. Sollte es in der
Unterrichtsstunde sein Leben nur halb haben Nein, der Unterricht sollte
eigentlich nur untergeordnete Benutzung des wirklichen Lebens der
Kinder sein. Der Geist des Unterrichts muss mit dem Geist der Er
ziehung übereinstimmen; er muss in jedem Fach des Unterrichts
der nämliche sein. Der Gehorsam, die Notwendigkeit, die unwandelbare

Gesetzmässigkeit, die strenge Ordnung soll im Unterrichtsgang
herrschen.1 Was dem Kinde vermittelt wird, muss nicht nur der
Natur der Sache nach gut sein; es muss auch dem Kinde als gut in
che Augen fallen.2

Der Unterricht muss Kräfte bilden; er belastet
in seiner naturgemässen Gestalt den Geist nicht ; er spricht ihn nur
an. Die Langeweile, die erste Quelle der jugendlichen
Verirrungen, findet keinen Platz.3

Pestalozzi anerkennt nur Familien- oder Alumnatserziehung,
kein drittes. Ein Erziehungshaus, vom „Vatersinn ausgehend und
wirkend auf Kindersinn," ist seiner Ansicht nach eines der ersten

Mittel, dessen die Menschheit bedarf. Es muss da, wo dem Kinde
Vater und Mutter mangeln, an ihrer Stelle die Erzieheraufgabe
übernehmen, denn wenn auch die Eltern fehlen, Vater- und Muttersinn
darf in der Erziehung nicht fehlen.4 In solchen Erziehungsanstalten
sieht Pestalozzi auch das Mittel, die Menschen den Wert des
häuslichen Lehens wieder fühlen zu lassen, sie seiner Kraft wieder
teilhaftig werden zu lassen. Es vermag die Zerstörung, die im
häuslichen Leben selbst stattfindet, zu mildern und den mangelnden
häuslichen Sinn unter den Menschen wieder neu zu schaffen. Ein
solches Haus bietet ausserordentlich zahlreiche Mittel zur Ausübung
und Belebung häuslicher Tugenden. Es führt Verhältnisse herbei, die
dann wiederum entscheidenden Einfluss auf die Entfaltung des

Gemütes haben, so wie es den häuslichen Tugenden zugrunde liegt.

1 X, 229.
2 VIII, 403.
3 X, 287.
4 IX, 245.



207

Schluss.

Was hat nun Pestalozzi für che Moralpädagogik geleistet Die
Antwort auf diese Frage lässt sich nach dem früher Ausgeführten

in wenigen Worten geben : Er hat die einzelnen Resultate

der gesamten zeitgenössischen
Moralphilosophie und Moralpsychologie in den
Dienst der Erziehertätigkeit zu stellen
versucht; er hat sich bemüht, sie in che pädagogische Tat
umzusetzen und hat sie damit auf ihre Leistungsfähigkeit hin zu
prüfen versucht. Wir müssen ihm zugestehen, class er sich die
Aufgabe nicht leicht machte; er wählte für seine Versuche mit Vorliebe
die schwierigsten Verhältnisse, jene eben, die in der Erziehung der
Armen und Verwahrlosten gegeben waren. — In den theoretischen
Ausführungen freilich gelingt ihm eine klare Formulierung selten,
so wertvolle Tatbestände und Beziehungen er auch aufzuweisen

vermag.
Charakteristisch für Pestalozzis Moralpädagogik ist die intensive

Pflege des Gefühlslebens, vor allem der

Sympathiegefühle. Pestalozzi dürfte durch die zeitgenössische
Philosophie auf deren Bedeutung für die sittliche Entwicklung
hingewiesen worden sein; es käme indirekt Humes Einfluss vor allem
in Betracht. Der Gedanke, dass durch die elterliche Liebe die
geselligen Neigungen entwickelt werden, findet sich bei Platner
angedeutet. Pestalozzi greift ihn auf und bildet ihn weiter. Er weist auf
die grosse Bedeutung der frühesten Pflege für die
sittliche Entwicklung hin und gelangt so dazu, der Mutter einen

ersten, bestimmenden Einfluss auf jene zuzuschreiben. Die ersten
Lebensjahre haben seiner Ansicht nach für die gesamte sittliche
Entwicklung grösste Bedeutung. Pestalozzi erkennt den Einfluss,
den Gefühlsmassen auf das Handeln ausüben ; er sucht
darum, wie wir sahen, die Vorstellung der Mutter und später die
Vorstellung Gottes zu einem Summationszentrum von Gefühlen werden
zu lassen. Er will vorwiegend durch che Pflege des Gefühlslebens
eine sittliche Gemüts Stimmung herbeiführen, von der
aus dann die einzelne Handlung bedingt wird. Er strebt zentrale
Sittlichkeit an.

Der Begriff der Anschauung hat durch Pestalozzi eine

Vertiefung erfahren, die auch für die Moralpädagogik wichtig ist.



208

Er veranlasst Pestalozzi entschieden nach Taten zu verlangen; die
Handlung führt auf sittlichem Gebiet zu eigenartigen wertvollen
Anschauungen. Wenn aber Taten möglieh sein sollen, müssen die nächsten

Verhältnisse zum Ausgangspunkt gemacht werden.

Es ist Pestalozzis Bestreben, der Erziehung, auch der sittlichen,
bestimmte Bahnen zu weisen. Er hofft, zum Ziele zu gelangen,
indem er vor allem die Natur des Menschen studiert, d. h. indem er
die Psychologie zur Grundlage für seine Massnahmen macht. Neben
dem aber, was unveränderlich sein wird, solange der Mensch in seinem
Wesen sich gleich bleibt, gibt es für Pestalozzis Pädagogik etwas sich
stets Veränderndes : es sind die Verhältnisse, in denen der

Zögling aufwächst. Auf sie hat der Erzieher genau Rücksicht zu
nehmen; sie sind der Erziehung dienstbar zu machen. Pestalozzi
wünscht nicht nur die Individuai anläge, sondern auch die
Individuai läge berücksichtigt zu sehen.

Pestalozzi hat einen weiteren wichtigen Tatbestand in seiner

Moralpädagogik verwertet, den frühere Autoren nur wenig beachteten.
Er hat die Bedeutung der Förderung der Selbstachtung

für die sittliche Erziehung erkannt und betont. An diesem
Punkte treten die intellektuelle und auch die physische Leistungsfähigkeit

in enge Beziehung zur sittlichen Entwicklung. Insofern sie

das Vertrauen in die eigene Kraft fördern, erhöhen sie die Selbstachtung

des Individuums. Wenn dies auch noch nicht sittliche
Selbstachtung ist, so begünstigt sie doch deren Entwicklung. Vorausgesetzt

wird dabei, dass die intellektuelle und physische Leistung in
engbegrenztem Gebiet vollendet sei.

Endlich stellt Pestalozzi die Arbeit und den Erwerb in
den Dienst der sittlichen Erziehung.

Hat ein pädagogischer Schriftsteller seit Pestalozzi in Bezug auf
die sittliche Erziehung umfassendere Bestimmungen gemacht?

Pestalozzi kenn t das höchste Ziel der sittlichen Entwicklung

: die volle Autonomie der Sittlichkeit. Wenn
er trotzdem für die Erreichung dieses höchsten Zieles moralpädagogische

Anweisungen nicht gibt, so mag das zum Teil in seinen

religiösen Anschauungen begründet sein, aber nur zum kleinsten
Teil. Der eigentliche Grund dafür dürfte in dem Mangel an
entsprechenden psychologischen Bestimmungen zu suchen sein. Was
sich an solchen darbot, scheint er verwendet zu haben. Heute, da
die Psychologie neue Tatbestände aufgewiesen hat, wird es vielleicht



209

der Moralpädagogik auch möglich sein, nähere Bestimmungen über
die Erreichung jenes höchsten Zieles zu machen.

Und nun die Antwort auf die anfangs erhobenen Fragen Die
Schule wird die Verantwortlichkeit für die sittliche Entwicklung der
Kinder nur zum kleinsten Teil übernehmen können; weitaus den

grösseren Teil der Verantwortung wird auch in Zukunft das Elternhaus

zu tragen haben. Gerade weil Pestalozzis Ansicht von der

grossen Bedeutung der ersten Erziehung durcli die Mutter zu recht
bestehen dürfte, wird es sich immer wieder um jene Doppel-
aufgäbe handeln, die Pestalozzi für seine Zeit zu lösen
versuchte : darum, die künftigen Mütter für ihre wich-
tigste Aufgabe zu begeistern und sie zu einer
möglichst vollkommenen Lösung dieser
Aufgabe zu befähigen. Je mehr die sozialen Verhältnisse der
Verwirklichung jener Ideale Pestalozzis entgegenstehen, um so kräftiger

werden die Anstrengungen sein müssen, den „reinen häuslichen
Sinn wieder zu beleben und den Eltern beides, neuen Willen und
neue Kräfte und Mittel zu geben."

Schweiz. Pädagog-. Zeitschrift. 1912. u


	Beiträge zur Kenntnis der Moralpädagogik Pestalozzis

