Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 22 (1912)

Heft: 3-4

Artikel: Beitrdge zur Kenntnis der Moralpaddagogik Pestalozzis
Autor: Stettbacher, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beitriige zur Kenntnis der Moralpidagogik
Pestalozzis.

Von Dr. Hans Stettbacher.

Einleitung.

Charakterbildung durch die Schule* war zum Schlagwort gewor-
den, als ich meine Unterrichtstétigkeit begann. Man konnte sich offen-
bar des Eindrucks nicht erwehren, dass fiir die sittliche Erziehung
der Jugend, namentlich der stidtischen Jugend, nicht all das getan
werde, was getan werden sollte. Die Familie hat infolge der ver-
anderten wirtschaftlichen Verhiltnisse ihre Bedeutung als Arbeits-
und Erwerbsgemeinschaft zum grossen Teil eingebiisst und damit
auch an erzieherischem Einfluss verloren. Das Haus kann vor allem
da seine Erzieherpflichten nicht mehr in vollem Mass erfiillen, wo
auch die Mutter dem Verdienst nachgehen muss und so der Familie
entzogen wird. Darum soll die Schule ihren Pflichtenkreis erweitern,
vor allem grossere Verantwortlichkeit auch fiir die sittliche Erziehung
iibernehmen. Kann sie es iiberhaupt und kann sie es bei der bestehen-
den Organisation? Sind die Bedingungen wirklich erfillt, welche
einen entscheidenden Einfluss auf dem Gebiete der sittlichen Er-
ziehung sichern ? Welches sind die Grundlagen der sittlichen Er-
ziehung ? Welches die wesentlichen Mittel ? Welches ist die entschei-
dende Altersstufe ? Miissen wir, wenn wir uns an die Beantwortung
dieser Frage machen, vielleicht mit Pestalozzi sagen, dass wir die
Kinder erst zugewiesen bekommen, wenn die Entscheidung gefallen
ist ¢ Oder diirfen wir vom ,,erziehenden Unterricht* eine befriedigende
Losung erwarten? Wenn sich zeigen sollte, dass die Schule die Ver-
antwortlichkeit fiir die Erreichung des neuen Zieles nicht iibernehmen
kann, weil wesentliche Bedingungen nicht erfiillt sind, ist es dann
nicht ihre Pflicht, mit aller Entschiedenheit auf diese Tatsache hin-
zuweisen und einen Auftrag abzulehnen, der sie zwar ehren wiirde,
zu dessen Durchfithrung aber die Mittel fehlen ? Eine entschiedene
Stellungnahme in dieser Hinsicht kann fiir die Entwicklung des Er-
ziechungswesens nur forderlich sein. Die definitive Entscheidung
freilich kann erst erfolgen, wenn man sich iiber die Grundlagen und
die Gesetzméssigkeit der sittlichen Entwicklung Rechenschaft ge-



138

geben hat. An Einzelvorschligen fehlt es auf dem Gebiete der Moral-
padagogik nicht, aber sie vermdégen auf die Dauer nicht zu befrie-
digen, eben weil es Einzelvorschlige sind. Es fehlen die moralphilo-
sophische und die moralpsychologische Grundlegung, die erst zu
iiberzeugen vermdgen. Was kann die Wissenschaft dem Erzieher
auf jene Fragen antworten? Ist die experimentelle Psychologie
und Piadagogik vielleicht schon imstande, eine bestimmte Antwort
zu geben ? —

Sehen wir zundchst, was Pestalozzi auf solche Fragen zu ant-
worten vermag. Er hat sich unter allen Pddagogen am eingehendsten
mit den Problemen der elementaren sittlichen Erziehung befasst.

Eine historische Einfiihrung in die Probleme der sittlichen
Erziehung ist schon dadurch gerechtfertigt, dass sie einen Uberblick
iber diese Probleme zu geben vermag und zudem gestattet, das eine
und andere schiarfer zu fassen, sie hat heuristische Be-
deutung. Pestalozzis Untersuchungen iiber die sittliche Er-
ziehung aber sind aus einem andern Grunde noch beachtenswert. Es
liegt im Wesen der Piddagogik iiberhaupt und im Wesen der Moral-
padagogik im besonderen, dass sie sichere Resultate nur in Verbindung
mit der Erzichertiitigkeit und in Verbindung mit dem Leben des Zog-
lings zu gewinnen vermag. Die Gesetze, nach denen der Erzieher
seine Anordnungen zu treffen hat, miissen aus dem Verhalten jener
Kinder abstrahiert werden, die eben unter dem FEinflusse der Er-
ziehung stehen. Darauf beruht Pestalozzis aussergewohnliche Be-
deutung, dass er sich unablassig bemiihte, das reiche Tatsachen-
material, das er eifrig sammelte, theoretisch zusammenzufassen und
seine Theorien wiederum an der Wirklichkeit zu messen. In ihm
verbanden sich Erzieher und Forscher. Die Forderung eines genauen
Studiums des Menschen als Voraussetzung jeder Erziehertatigkeit
hat er schon in der ,,Abendstunde eines Einsiedlers’ mit aller Ent-
schiedenheit erhoben; immer und immer ist er bemiiht, sich iiber den
tieferen Zusammenhang seiner einzelnen Massnahmen genaue Rechen-
schaft zu geben.

Wer Pestalozzis Anweisungen zur sittlichen Erziehung der Kinder
einer kritischen Wiirdigung unterziehen will, wird sich zundchst —
soweit das moglich ist — iiber die philosophischen, psychologischen
und padagogischen Grundanschauungen Pestalozzis orientieren, dann
die moralphilosophischen, moralpsychologischen und moralpida-
gogischen Ansichten darstellen, um schliesslich deren Zusammenhang



139

mit Einzelvorschriften zu bestimmen. Es wird sich im Laufe der
Darstellung auch ergeben, welche Bedeutung fiir die sittliche Ent-
wicklung Pestalozzi den sozialen Verhéltnissen zuschreibt.

Die Aufgabe wird zunichst dadurch erschwert, dass sich Pesta-
lozzi nicht an eine bestimmte Terminologie hilt. Wir finden ausserdem
die psychologischen Bestimmungen meist in so enger Verbindung
mit philosophischen und pédagogischen, dass eine vollstdndige Schei-
dung sich nicht immer durchfithren ldsst. Oft gestatten erst péda-
gogische Folgerungen einen genaueren Einblick in psychologische
Betrachtungsweisen. Es wird darum auch erst am Schlusse moglich
sein, ein bestimmtes Bild von Pestalozzis charakteristischen An-
sichten zu geben. Nicht mit Unrecht weist Langner?! auf die
Notwendigkeit hin, sich iiber die eigenartige Ausdrucksweise unseres
Autors genau Rechenschaft zu geben und warnt vor dem Versuch,
durch ,.eine harmonisierende Darstellung zeitlich auseinanderliegende,
inhaltlich differierende Anschauungen iiber dieselbe Frage zu einer
einzigen vereinigen zu wollen.” Freilich darf man bei der blossen
Aufzihlung von scheinbaren und wirklichen Widerspriichen nicht
stehen bleiben. Ungleich fruchtbarer, als die Betrachtungsweise
Langners, hat sich diejenige Rosts erwiesen, der an Hand einer
vergleichenden Darstellung der drei Ausgaben von ,,Lienhard und
Gertrud“ den Gang der Entwicklung in den Anschauungen Pesta-
lozzis festzustellen versucht und den Einfliissen nachgeht, die auf
diesen Gang bestimmend gewirkt haben mochten. Da Rosts An-
sichten fiir die weitere Darstellung von Bedeutung sind, treten wir
kurz darauf ein.

R o st sucht zu zeigen, dass sdmtliche Schriften Pestalozzis in
der Zeit von 1781 bis 1793 .in teils” stark aufkldrerischem und
philanthropischem Geiste geschrieben seien.? Pestalozzi erwarte
alles von der Autoritét des Staates;? er wolle zeigen, wie der Einzelne
im Volke am leichtesten mit Hiilfe des Niitzlichkeitsprinzipes ge-
wonnen werden konne.? Die Zuriickfiihrung der ganzen Volksbildung
auf dieses eine, einfache und kunstlose Prinzip einer allgemeinen
Niitzlichkeit sei es, die dem 3. und 4. Teil der ersten, besonders aber
auch der ganzen 2. Ausgabe von ,.Lienhard und Gertrud® das Ge-

Langner, pag. VII.
Rost, pag. 27.

- (= [ -

Rost, pag. 62.
Rost, pag. 80.



140

priage verleihen. Fiir Rosts! Ansicht spricht besonders eine Stelle
aus einem Briefe Pestalozzis an Zinzendorf. ,,Sie haben wohl recht,‘
schreibt er in dieser Zeit, dass man die Menschen nicht besser als durch
ihren Nutzen leiten kann.* Steht Pestalozzi hier wirklich — wie Rost
annimmt — auf dem Standpunkt des Utilitarismus ?

Wiget? wendet sich, wie mir scheint mit Recht, gegen
diese Auffassung Rosts, indem er auf Glilphis erzieherische Mass-
nahmen hinweist, wie sie im dritten Teil von ,,Lienhard und Gertrud‘*
(erste Ausgabe 1785) sich dargestellt finden. Die Stellen, die Wiget an-
tithrt, zeigen, dass Gliilphis Standpunkt doch ein ganz anderer ist,
als derjenige blosser Niitzlichkeit; es ist, dartiber kann kein Zweifel
bestehen, der Standpunkt reinster Menschlichkeit. ,,Nichts beweist,
dass Pestalozzi in dieser Epoche in Bezug auf das eigentliche Wesen
und die héchsten Ziele der Erziehung anderer Ansicht ist, als friiher
in der ,,Abendstunde eines Einsiedlers’* und spéter in den Schriften
seiner besten Zeit.3 Unter die Utilitaristen diirfen wir Pestalozzi
auch in dieser Periode wohl kaum einreihen. Wir diirfen nicht tber-
sehen, dass Pestalozzi mit dem Hinweis auf die Niitzlichkeit seiner
Reformen nur zu ihrer Durchfithrung veranlassen will. Es handelt
sich um ein Mittel zur Realisierung seiner Pline. Und wenn Pesta-
lozzi nach der ersten Ausgabe von ,,Lienhard und Gertrud den
einzig moglichen Weg, etwas Reales zur Veredlung der Menschheit
im Grossen beizutragen, in einer weisen Bildung des Volkes zur In-
dustrie sieht, in der zweiten Ausgabe aber den ersten Grund der
biirgerlichen Sittlichkeit in der guten und weisen Besorgung des
Eigentums findet, so vermag ich darin keinen fundamentalen Unter-
schied zu erkennen. Arbeit — landwirtschaftliche und indu-
strielle — und Erwerb sind von Pestalozzi immer mit der sitt-
lichen Erziehung in Verbindung gebracht worden. Das eine freilich
ist richtig, Pestalozzi untersuchte in dieser Zeit ganz besonders ein-
gehend den Einfluss, den das Eigentum auf die sittliche Ent-
wicklung auszuiiben vermag. F¥r dachte sogar daran, wie noch zu
zeigen sein wird, iiber das ,,Positive Eigentum® eine besondere Schrift
zu veroffentlichen. Zusammenfassend liesse sich feststellen, dass
Pestalozzi im ganzen Zeitabschnitt von 1781—1793 sich weniger mit
der Frage nach den hochsten Zielen der Erziehung, als vielmehr mit

! Rost, pag. 81.
* Wiget, Schweiz. Lehrer-Zeitung 1910, pag. 311 ff.
3 Wiget,

L1 2 9



141

speziellen Problemen untergeordneter Natur befasst hat. — Auf das
Eigenartige dieser Periode von Pestalozzis Leben hingewiesen zu
haben, ist das Verdienst Rosts. Und auch darin diirfte dieser Autor
Recht haben, dass er dem Umgang Pestalozzis mit den Freunden,
die ihm in dieser Zeit treu geblieben waren, so dem Verkehr mit Battier,
einen wesentlichen Einfluss zuschreibt.

Anfangs der Neunziger Jahre wendet sich Pestalozzi wieder
mehr den Hauptproblemen zu. Er ist sich der Wendung deutlich be-
wusst. Am 1. Oktober 1793 schreibt er an Nicolovius: ,,Die Art
der Wahrheit, der ich mich also widmete, oder vielmehr, von der ich
all mein Interesse verschlingen liess, ist nicht eigentlich das hochste
Ziel der innern, reinsten Veredlung des Menschen, es ist vielmehr
bloss seine gute Bildung fiir die wesentlichen Bediirfnisse des Erden-
lebens.” Verhidltnismaéssig rasch gelangt nun Pestalozzi zu jener ver-
tieften Auffassung in Philosophie und Piddagogik, wie sie uns in den
. Nachforschungen, im Stanserbrief und in ,,Wie Gertrud® ent-
gegentritt. Aber es handelt sich nicht um Preisgabe fritherer Grund-
anschauungen. In der Auffassung der Erziehungsaufgabe und auch
in der Auffassung vom Wesen des menschlichen Geistes ist Pestalozzi
dem Standpunkt der ,,Abendstunde® treu geblieben.

Darin sind wohl alle Autoren einig, dass Pestalozzi in den ,,Nach-
forschungen zu bedeutender Vertiefung seiner fritheren Ansichten
gelangte, und die Frage liegt nun nahe, wie diese Vertiefung zustande
kam. Rost betrachtet als Hauptursache den Verkehr mit Fichte,
und somit indirekt den Einfluss Kants. Fichte war nun zwar schon
vom September 1788 bis Ostern 1790 in Ziirich gewesen und hatte
wohl auch in dieser Zeit Pestalozzi kennen gelernt, aber er hatte
erst nach diesem Ziiricher Aufenthalt in Leipzig den Einfluss der
Kantschen Philosophie erfahren. Im Juni 1793 kehrte dann Fichte
nach Ziirich zuriick. ,,Und in dieser Zeit grosser geistiger Entdeckungen
verkehrte Fichte freundlichst mit Pestalozzi. Schon im Oktober 1793
kommt in jenem Briefe Pestalozzis an Nicolovius die neue Wendung
deutlich zum Ausdruck. Rost sieht in den Enttduschungen, die
Pestalozzi auf dem Neuhof erlebte, die Ursachen eines Umschlags
seiner Anschauungen. Die Richtung seines Wegs sei ihm im Innersten
seines Wesens vorgezeichnet gewesen; es habe nur noch der klare
und sichere Blick eines Fiihrers gefehlt, der diesen Weg ausfindig
machte und ihn dem Suchenden zeigte. Der Fiihrer kann nach Rosts
Ansicht kein anderer als Fichte gewesen sein. ,,Es wéire sonst rein



142

undenkbar, wie auf eine solche Schrift, wie die zweite Ausgabe von
,.Lienhard und Gertrud®, eine so ganz andersartige, wie die ,,Nach-
forschungen®, in verhéltnisméssig so kurzer Zeit hatte folgen kénnen,
zumal Pestalozzi bezeugt, dass er mit dieser Schrift im Jahre 1793/94
begonnen.*“ 1

Kann der starke Umschwung auf Fichte allein zurilickgefiihrt
werden ? Aussere Verhiltnisse kénnen wir fiir die vertiefte philo -
sophische Betrachtungsweise der Nachforschungen doch wohl
kaum direkt verantwortlich machen. Wiget? weist iiberdies nach,
dass Pestalozzis Lage nicht aussichtslos war; dass er vielmehr auf
sichere Unterstiitzung rechnete. Es bliebe also nur Fichte. Geniigte
die verhdltnisméssig kurze Bekanntschaft, um jenen Umschwung
herbeizufithren ¢ Und ist die Ubereinstimmung zwischen den ver-
tieften Anschauungen Pestalozzis und denjenigen Fichtes und Kants
so gross, dass man unbedingt bei diesen die entscheidende Wirkung
zu suchen hat? Wenn sich ergeben sollte, dass Pestalozzi andere
Autoren griindlicher studiert hat, als Kant, und mit diesen andern
gréssere Ubereinstimmung zeigt, so werden wir keinen Anlass haben,
die Beziehungen zu Kant besonders zu betonen.

Es diirfte sich im folgenden nun empfehlen, von jenen Autoren,
deren FEinfluss auf Pestalozzi nachgewiesen werden soll, ein etwas
eingehenderes Bild zu entwerfen. FEine starke Abhingigkeit wird
sich schliesslich auch in der Ausdrucksweise geltend machen. Darum
scheint es mir gerechtfertigt, entscheidende Bestimmungen jener
Autoren im Wortlaut wiederzugeben. Es lasst sich so am besten
darstellen, was Pestalozzi in jener Epoche vorliegen konnte und was
ithm mit grosster Wahrscheinlichkeit bekannt war.

1 Rost, pag. 49..
? Wiget, 8. L.-Z. 1910, pag. 311 ff.



143

I. Beziehungen Pestalozzis zur Philosophie seiner Zeit.

A. Die Manuskripte.

1. Allgemeines.

Im Besitze des Pestalozzianums in Ziirich befindet sich ein Manu-
skript, das 329 Folioseiten umfasst, die grdsstenteils von Pesta-
lozzi eigenhiéndig beschrieben sind. Nur wenige Seiten rithren von
Frau Pestalozzis Hand her. Das Manuskript scheint im Jahre 1868
von Seyffarth durchgelesen, aber nicht weiter verwertet worden zu
sein. Durch Seyffarth wurde Langner auf diesen ,,Stoss von Pesta-
lozzi-Manuskripten® aufmerksam gemacht.! Die Bemiihungen, diese
zur Einsicht zu erlangen, blieben erfolglos. Wohl aber teilte Professor
Hunziker mit, dass es sich lediglich um Ausziige aus Schriftstellern
handle, unter denen sich Eberhard befinde. Nach Hunzikers Meinung
sind diese Ausziige ,,unzweifelhaft’* in der Neuhofzeit, d. h. in den
Jahren 1769—1780 niedergesehrieben worden. 2

Diese Mitteilungen Hunzikers an Langner bediirfen der Berich-
tigung. Einerseits enthalten die Manuskripte nicht bloss Ausziige
aus Schriftstellern, sondern, mit diesen Ausziigen in buntem Wechsel
auch eigene kurze Entwiirfe Pestalozzis; und sodann snd diese
.Miszellanea‘ nicht zwischen 1769 und 1780, sondern sicher
nach 1787 verfasst worden. Auf Seite 227 des Manuskriptes sind
Sodens ,,Grundsatze uber den Geist der deutschen Kriminal-
gesetze®* zitiert, deren erste Auflage 1787 erschien. Die spitere Ent-
stehung der Manuskripte ist fiir ihre Beurteilung nicht ohne Be-
deutung.

Die zahlreichen Kopien geben uns einen Einblick in die Probleme,
die Pestalozzi um diese Zeit beschiftigten. Die ersten Seiten ent-
halten Abschriften aus Blankenburg , Versuch iiber den
Roman®. Es sind aber nicht etwa literarische Fragen, die Pestalozzi
in dieser Schrift interessieren; seine Aufmerksamkeit gilt vielmehr der
psvchologischen Grundlage, die Blankenburg fiir den
Roman schaffen mochte. Blankenburg betont in Anlehnung an

1 Langner, pag. 101.
2 Langner, pag. 102.



144

Aristoteles die Bedeutung von Notwendigkeit und Wahr-
scheinlichkeit im Roman. Die Notwendigkeit soll aus ,,Den-
kungsart und innerer Lage erfolgen. Es sei verniinftigen Wesen
eigentiimlich, heisst es bei Blankenburg und in Pestalozzis Manu-
skript, nach Vorstellungen zu streben, die ineinander gegriindet seien.
,Wenn wir das, was gewisse Ursachen unter gewissen Umstdnden
hervorbringen konnen, richtig zu beurteilen und jede Wirkung gegen
ihre Ursachen abzuwigen wissen, so werden wir uns, wenn gewisse
Ursachen in uns zutreffen, gegen sie in Schutz zu setzen vermdogen.
Wir werden diejenigen Ursachen, welche unter gewissen Umstédnden
gute Wirkungen hervorbringen, aufsuchen; wir werden, wenn sie
in uns zutreffen, Vorteil aus ihnen ziehen.* So lautet eine jener Stellen,
die Pestalozzi aus Blankenburg wortlich kopierte. — Wie kommt
der Mensch zu dieser Seelenverfassung, fragt sich nun Pestalozzi;
sind es Romane, durch deren Unterricht die Seele diese Festhaltung
der Sachen zu ihrem Nutzen erlangt, oder ist es der Drang der Sachen ?
Sind es Arbeit, hdusliche Bildung und Gelderwerb, die dem Kopf des
Menschen diese erste Richtung zu wahrer Weisheit geben? , Sowie
in der Dramaturgie — fahrt Pestalozzi fort — die Grundlage fiir die
Wirkung der handelnden Personen Notwendigkeit sein muss,

.. so miissen Gesetzgebung und Erziehung auf innere Not-
wendigkeit gebracht werden.”* Es muss im Grossen, aus der
Wirkung des vorliegenden Ganzen, unmoglich sein, dass das Gegen-
teil dessen geschehe, was der Erzieher und Gesetzgeber erzielen méchte.
,,S0 wie es unter gegebenen Umsténden meinem Individualcharakter
notwendig ist, so und nicht anders zu handeln, so ist es unter gewissen
Umstdnden notwendig, dass ein Individualcharakter so und nicht
anders werde.“ Die Fundamente der Erziehung
und Gesetzgebung miissen auf einer solchen
Art Notwendigkeit ruhen. — Die Bildung zu diesem
Streben nach Notwendigkeit liegt nach Pestalozzis Ansicht in der
Ordnung der Hauserziehung. Die Menschen miissen in Umstédnde
und Lagen gesetzt werden, in welchen ihre Denkungsart und Ge-
sinnung den Endzwecken des Gesetzgebers geméss bestimmt werden.
Es muss unter gegebenen Umstédnden nicht moglich sein, dass ein
Volk auf einem gewissen Punkt anders sei, als so. Auf dieser Vor-
bildung ruhet die Gerechtigkeit der Gesetze und das Gliick des Volkes.
Zu solchen Betrachtungsweisen, die ausgesprochen determini-
stische Auffassung zeigen, sieht sich Pestalozzi durch die
Lektiire Blankenburgs veranlasst. Es finden sich Klagen dariiber,



145

dass man das, was im ,,nichtigen’* Fach des Dramas und des Romans
bekannt sei, im wichtigen Fach der Erziehung und der Gesetzgebung
nicht wisse.” Kann ein Komddiant so sehr auf die Natur des Menschen
bauen, dass er unter gegebenen Umstidnden den Zweck als notwendig
darstellen kann, so sollte — ob Gott will — der Gesetzgeber mit
ebensoviel Kunst und Ubereinstimmung an den Menschen wirken
konnen.”“ — Blankenburg stiitzt sich in seinen Ausfithrungen haupt-
sichlich auf Mendelssohn und Home, erwdhnt auch
Shaftesbury, sodass Pestalozzi auf diese Autoren aufmerksam
werden musste, wenn er sie nicht bereits kannte.

Auf das ,,Gesetz der Notwendigkeit® kommt Pestalozzi in dem
vorliegenden Manuskript nochmals zuriick (S.217) . . Ein Mann
von vollkommen guter Erziehung,” schreibt er, ,.kann unméglich
eine grobe und ungesittete Handlung begehen; er handelt gegen
Grobheit und Unhoflichkeit auf gewisse Weise notwendig...
Dieses Gesetz der Notwendigkeit, tief wirkend auf die innere
Stimmung unserer Natur, ist der echte Fuss der mensch-
lichen Erziehung und Fiithrung. Man sollte es dahin bringen, dass die
Menschen im grossen und wichtigsten Teil ihres Lebens nicht anders
als nach gewissen, ihnen zur Natur gewordenen
Regeln menschlicher Weisheit und mensch-
licher Vollkommenheit handeln koénnen® In
demjenigen, der gut erzogen ist, muss der Gedanke zu schlechten
Handlungen nicht aufsteigen oder jedenfalls nicht Wurzel fassen
konnen. Es muss in seiner Erziehung und in seiner ganzen Stimmung
eine solche Gewalt* dagegen wirksam sein, dass es ihm nicht
moglich ist, nur darauf zu reflektieren.” Die Voraussetzungen zu
einem solchen Seelenzustand gilt es zu schaffen. Darin sieht Pesta-
lozzi das Fundament einer wahrhaft guten Erziehung und Gesetz-
gebung, die ja nach Pestalozzis Ansicht Hand in Hand gehen sollen,
weil sie dieselben Ziele verfolgen.

Es ist interessant, zu sehen, wie sich hier jene Auffassung vor-
bereitet, die Pestalozzi im Stanserbrief deutlicher formuliert hat.
Durch den Umgang soll jene ,,Gemiitsstimmung® erzeugt werden,
die fiir das sittliche Handeln zunéchst ausschlaggebend ist. Aus dieser
Gemiitsstimmung ergeben sich grosse, umfassende Satze, die fort-
wahrend im Handeln Anwendung finden, so dass das entsprechende
Handeln zur Fertigkeit wird.

* Von Pestalozzi unterstrichen.

Schweiz. Padageg. Zeitschrift. 1912, 10



146

Es bedarf der bestimmten und festen Entschlies-
sung — so fihrt Pestalozzi im Manuskripte fort — und wenn
diese einmal gefasst ist, s0 muss man sie herzhaft behaupten und
Leidenschaft und Neigung unter den Gehorsam der-
selben stellen. ,,Man muss seiner Seele einen festen Charakter, seinem
Urteil eine feste Stimmung geben.”* Hier wirft Pestalozzi die Frage
auf: Wie kann man das? Wie kann es der Gesetzgeber ? Wie kann
es der Erziecher? Wie tut es die Natur? — Die vorldufige
Antwort erinnert an Betrachtungsweisen Shafteburys. . Der
Zauber der schonen Kiinste ruht auf dem Fiihlen der Har-
monie, dasin unserer Brust liegt. Dieses Gefiihl der Harmonie, des
Ebenmasses und Anstandes ist Quelle aller geselligen Tugenden,
folglich die Grundlage der wahren Erziehung, der wahren Staats-
wissenschaft und Gesetzgebung. Notwendigkeit, feste und unbe-
siegliche Notwendigkeit, ist die Folge jeden rechten Gebrauchs der
Harmonie im Einfluss auf den Menschen, sei es Erziehung oder
Staatswissenschaft.” Damit schliessen Pestalozzis Austithrungen zu
jenen Fragen.

Das Manuskript enthdlt auch Kopien aus dem 2. Band der
.Berlinischen Monatsschrift® vom Jahre 1783 (Juli-
Dezember). Als Mitarbeiter dieser Zeitschrift werden unter anderen
Eberhard und Nicolai genannt. Moses Mendelssohn, Eber-
hard und Selle Aussern sich tther ,, Freiheit und Not-
wendigkeit. Der Aufsatz Mendelssohns ist von Frau Pestalozzi
wortlich kopiert worden. Von Eberhard findet sich ein weiterer Auf-
satz ,,Uber Wahrheit und Irrtum®, und Selle ist mit zwei Abhand-
lungen vertreten, die Pestalozzi interessiert haben mochten: ,,Von
der Moralitit der menschlichen Handlungen® und ,,Von den Gesetzen
der menschiichen Handlungen”. Weitere Kopien von Pestalozzis
Hand sind nach dem ,, Deutschen Museum “ von 1785 an-
gefertigt, zu dessen Mitarbeitern Goethe, Stollberg, Matthison und
Iffland gehorten. In diesem Band scheint die ,,Geschichte der Abi-
poner, einer berittenen und kriegerischen Nation in Paraguay®, Pesta-
lozzi besonders interessiert zu haben. Das Studium der Sitten eines
wenig kultivierten Volksstammes hat ihn offenbar angezogen. Die
entsprechenden Kopien nehmen etwa 10 Folioseiten ein. Auch in
diesem Band findet sich ein Aufsatz ,,Uber Freiheit und Notwendig-
keit.** Verfasser ist Professor Bese ke in Mittau. Unter den ,zu
leihenden Biichern ‘ nennt Pestalozzi auch die ,,Berlinische
Monatsschrift vom Mai 1783, in der ihn ein Aufsatz von Schuk -



147

m a n n interessiert mit dem Titel ,, Von dem Entstehungs-
grund der Gesellschaft.”

In der ,,Allgemeinen deutschen Bibliothek*
vom Jahre 1784, in der sich auch eine ausfiihrliche Rezension von
Kants , Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik®
findet, haben folgende Stellen Pestalozzi zu einer langern Kopie ver-
anlasst: ,Die Psychologie ist eine grosse, reich-
haltige Quelle, aus der sich Leben und Fruchtbarkeit iiber
die wichtigsten Teile der menschlichen Erkenntnis ergiesst. Man
kann sie als das innige Band ansehen, das die Padagogik, die Moral,
die Vernunftlehre, die schonen Kiinste, die Gesetzgebung und selbst
die Religion mit einander verbindet. Die Piadagogik aber kann viel-
leicht unter allen am wenigsten des Einflusses der Seelenlehre ent-
behren. — Die Theorie der Erziehung konnte bald eine hohere Voll-
kommenheit erreichen, wenn man die jungen Erzieher anleitete, sich
selbst schirfer zu beobachten; wenn sic sich gewohnten, iiberall auf
die Wirkung ihrer Behandlungsart in den Seelen der Zoglinge auf-
merksamer zu sein; wenn man uns noch bestimmter aus den &ussern
Erscheinungen die innern Zusténde beurteilen lehrte; wenn wir uns
einzelne Teile der Seelenkenntnis vorzugsweise zur Beobachtung aus-
wahlten; wenn wir fleissiger die wichtigsten psychologischen Schriften
studierten und wenn endlich mehr Einigkeit und Mitteilung unter
den Erziehern wéare.” *

Im Anschluss an diese Stelle findet sich ein Vorschlag Pesta-
lozzis zur Griindung einer , Erziehungs-Beobachtungs-Gesellschaft®
und dabei eine Bemerkung, die wicderum der ,,Allgemeinen deutschen
Bibliothek** entnommen ist: ,,Es liegt am Tag, dass die sittliche Voll-
kommenheit des Menschengeschlechts nech nicht im richtigen Ver-
héltnis mit seiner Autklarung stehe.*

Bedeutungsvoll fiir den Nachweis, dass Pestalozzi die zeitgendssi-
schen philosophischen Stromungen verfolgte und auch dafiir, dass
die ,,Nachforschungen® mit diesen Studien in Beziehung stehen, ist
eine Notiz auf Seite 182 des Manuskriptes. Diese Seite trigt die
Uberschrift: ,,ad m. B. ib. d. M.© Ergianzende Titel, die sich auf
andern Seiten finden, lassen erkennen, dass sich Pestalozzi hier mit
einem ,,Buch iiber den Menschen® beschiftigt. Das Buch ist unter
diesem Titel nicht erschienen, wohl aber diirften wir hier den Anfang

* Versuch liber die anschauende Erkenntnis. Ein Beitrag zur Theorie des Unter-
richts, von Ph. J. Lieberkiihn. Ziillichau 1782. Allg. deutsche Bibliothek 1784,
p. 541 ff.



148

der ,,Nachforschungen® vor uns haben. Auf derselben Seite nun
notiert Pestalozzi ausser Home ,,Geschichte der Menschheit*,,
auch zwei Werke Platners, die., Anthropologie” und die ,,Philo-
sophischen Aphorismen®. Leider ist der direkte Nachweis dafiir,
dass Pestalozzi diese letztere Schrift gelesen hat, nicht zu erbringen.
Wohl aber wird durch diese Notiz eine Feststellung Langners ge-
stiitzt, der in den Anschauungen Pestalozzis Anklinge an Hollmann
,,und damit auch an den, die gleichen Anschauungen vertretenden
Platner® findet. In zutreffender Weise hat Langner auch auf
Anklinge an Mendelssohn hingewiesen.

2P latner

Von Platners ,philosophischen Aphorismen erschien der
erste Teil 1776, der zweite Teil 1782, eine neue Ausgabe des ersten
Teils 1784. Nach Wreschner! kann dieser ersten Auflage
,,keinerlei selbstindige Bedeutung beigemessen werden.” Wichtig
fiir unsere Darstellung aber ist ,,die erstaunliche Belesen-
heit Platners. Die philosophischen Werke fast aller Zeiten sind
ihm bekannt.” Wenn Pestalozzi dieses Buch erlangen konnte — und
das Vorhandensein der ersten Ausgabe auf der Ziiricher Stadtbiblio-
thek spricht eher dafiir — so ist er, was hier besonders in Betracht
kommt, nicht bloss auf die moralphilosophischen
Anschauungen von Aristoteles und Plato hin-
gewiesen, sondern auch mit einer Reihe neu-
erer und neuester Autoren bekannt gemacht
w o r d e n. Platner beriicksichtigt und zitiert unter anderem: Bayle
Berkeley, Hobbes, Hume, Hutcheson, Kant,
Mendelssohn, Shaftesbury, Smith, Sulzer,
Tetens, Thomasius, Wolf und Zimmermann.
Im zweiten Teil seiner ,,Aphorismen® stellt Platner seine Ansichten
iiber Moralphilosophie dar. Die Bestimmung des Menschen, sagt er,
ist Glickseligkeit. ,,Die Moralphilosophen iibertreiben oft in ein-
seitigen Abstraktionen die moralische Vollkommenheit des Menschen-
geschlechts. Mit einem unrichtigen Ideal aber ist man in Gefahr, die
moralische Giite in einem grosseren Teil des Menschengeschlechts zu
vermissen.”” Platner findet, dass der Endzweck der Gliickseligkeit
durch unendlich viele Grade der Tugend in den eigen-
niitzigen Trieben und mitteilenden Neigungen erreicht werde. Er

1 ‘Wreschner, pag. 139.



149

unterscheidet unter jenen besonders den ,,Geschmack an
reinen geistigen Vergnigen® gegeniiber den ,sinn-
lichen** und hebt unter den mitteilenden Neigungen die elter-
liche Liebe, die passive und aktive Sympathie, die Sy m -
pathie mit fremder Gliickseligkeit hervor.l! Da-
bei erscheint ihm die elterliche Liebe gleich-
sam alsUbergang von den eigennitzigen Trie-
ben zu den mitteilenden Neigungen. Von der
moralischen Vernunft ist zu unterscheiden das moralische Gefi hl.2
Es dussert sich in Billigung und Misshilligung . Die Wirksamkeit des
moralischen Gefiihls bezieht sich teils auf eigene, teils auf fremde
Gesinnungen und Handlungen. Es ist die Fahigkeit, Gutes und Boses
zu unterscheiden. Moralitdt ist auch hier, wie bei Hume, Objekt des
Gefihls. Alle Menschen sind einig, dass der Wille oder die Ab-
sicht zu schaden, bose und unrecht, das Gegenteil gut und recht sei.
Zur Unterscheidung dessen, was gut und bose ist, brauchen wir
keine andern Merkmale als die Merkmale der Absicht. Weil in
fremden Gesinnungen und Handlungen die
Merkmale der Absicht nicht so unfehlbar sind
als die selbsteigenen, soist der Ausspruch des mora-
lischen Gefiihls iber fremde Gesinnungen und
Handlungen oftmals irrig, allezeit richtig in selbst-
eigenen.® Uber das moralische Gefiihl setzt sich unser Autor mit
einer Reihe englischer Philosophen, zundchst mit Shaftesbury und
Hutcheson auseinander, um sich schliesslich der Betrachtungsweise
Humes anzuschliessen.”* Es ist in moralischen Dingen zweierlei zu
unterscheiden: Erstens Verhaltnisse und Beziehungen; diese be-
urteilt der Verstand. Zweitens Schonheit und Hésslichkeit; diese
empfindet der Geschmack oder das moralische Gefithl. So ist also
der angenehme oder widrige Eindruck, den das moralisch Gute und
Bose auf unsere Seelen macht, eine , Wirkung der Em-
pfindung”“ Hume setze hinzu — schreibt Platner — dass
diese Art der sittlichen Unterscheidung viel leichter und auch weit
wirksamer sei. Von dem ,scharfsinnigen Smith sagt Platner, dass
er von seinem System der Sympathie zu sehr erfiillt sei, als dass er
das moralische Gefiihl , sofern es bei Hutcheson den Grund eines
anderen Systems bilde, mit der notigen Unparteilichkeit hatte be-

1 Platner, pag. 49 ff.
? Platner, pag. 68.
¢ Platner, pag. 75.



150

trachten konnen.? Dem Versuche einer Ableitung des moralischen
Gefiihls aus der Sympathie tritt Platner entgegen. In einem beson-
deren Abschnitt dussert er sich ausfiihrlich tiber die Sympathie. Er
polemisiert gegen Smith, indem er betont, dass auch die Empfindung
der Sympathie Empfindung nicht eines fremden, sondern des eigenen
Zustandes sei. Der angenchme oder unangenehme Zustand anderer
erweckt dhnliche Empfindungen in uns selbst. Das Wohlgefallen
oder Missfallen an dem fremden Zustande bezieht sich auf das Objekt
der Sympathie, aber die Empfindung selbst bezieht sich allein auf
uns selbst. ,,Sich in die Stelle eines andern versetzen, ist eine figiir-
liche Redensart.”* Im weiteren hebt Platner dann hervor, wie wohl-
wollende Neigungen selbst ein Gegenstand des Wohlgefallens sein
konnten. Es folgt endlich ein Hinweis darauf, dass Thomasius zum
Grunde seines Moralsystemes eine allgemeine Anlage der mensch-
lichen Natur mache, die er Liebe nenne; und weiterhin eine Ausein-
andersetzung mit Rousseau und Hobbes iiber die Geselligkeit. Platner
- nimmt Hobbes im allgemeinen in Schutz. Es scheint mir nicht un-
moglich, dass Pestalozzi durch Platner zum Studium von Hobbes
angeregt und so veranlasst wurde, sich in den ,,Nachforschungen®
iiber das Wesen von Staat und Gesellschaft in sittlicher Hinsicht ge-
nauer Rechenschaft zu geben. Damit liesse sich in ungezwungener
Weise erkldren, wie Pestalozzis Ansichten vom Verhiltnis von Staat
und Sittlichkeit in den ..Nachforschungen® so wesentlich andere
sind, als in den Schriften aus dem Anfang der neunziger Jahre. Aus
der Lehre iiber die Gemiitsbewegungen scheint mir Platners Hinweis
darauf, dass Gemiitsbewegungen durch Fertigkeit zur Ge-
wohnheit werden,2 besonders beachtenswert, weil sich dhnliche
Anschauungen bei Pestalozzi wiederfinden. Die psychologischen Be-
trachtungen iiber Freiheit fiihren zu Auseinandersetzungen Platners
mit Tetens. Die Ideen, durch welche sich die Seele zu einer freien
Wirkung bestimmt, seien teils deutliche — Beweggriinde im eigent-
lichen Sinne des Wortes, — teils dunkle. Die deutlichen Ideen ent-
hielten nur den geringsten Teil von der Ursache der freien Seelen-
wirkung, der grissere Teil liege in den unbewussten dunklen Ideen.
,»Dahin,” fahrt Platner fort, ,,gehéren vornehmlich die erworbenen
Fertigkeiten der Seele.”” , Eben das scheint Herr Tetens zu meinen,
wenn er sagt, dass die Stidrke der freien Seclenwirkungen nicht von

1 Platner, pag. 85
2 Platner, pag 205



151

den deutlichen Vorstellungen, sondern von den sie begleitenden
Empfindungen abhinge.*

So ist Pestalozzi, wenn er Platners ,,Philosophische Aphorismen®
wirklich erlangen konnte, mit Betrachtungsweisen von Hume,
Smith, Hobbes und Tetens genauer bekannt
gemacht worden. Und manches aus den , Nachforschungen® und
den folgenden Schriften deutet auf solche Bekanntschaft hin. Auf
die Auseinandersetzungen iiber Gesellschaft und Staat, die sich in
den ,,Nachforschungen® finden, ist schon hingewiesen worden. Aber
auch darauf ware hinzudeuten, dass Pestalozzi fortan, namentlich
in den beiden letzten Kapiteln der Schrift ,,Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt“, den Sympathiegefiithlen, die sich an die
Vorstellung der Mutter anschliessen; eine
ganz dhnliche Bedeutung beimisst, wie Plat-
ner sie ihnen zuschreibt. Auch fiir ihn wird diese Sym-
pathie — das scheint mir besonders charakteristisch — zum Uber-
gang von den eigenniitzigen Trieben zu den ,,geselligen Neigungen.*
Man konnte einwenden, dass Pestalozzi dem Sympathieprinzip schon
friher grosse Bedeutung beimisst. Dem gegeniiber ist zu betonen,
dass er erst in den Schriften, die auf die ,,Nachforschungen® folgen,
sich {iber die Bedeutung der Sympathie auch theoretisch vollig klar
ist. Er kennt im Stanserbrief, wie wir sehen werden, such die Sym-
pathie mit wohlwollender Neigung. Mit Recht hebt Rost hervor,
dass es sich bei Pestalozzi mehr um eine Tugend-, als um cine Pflichten-
lehre handelt. Auch darin stimmt er mit Platner iiberein. Beide
identifizieren Tugend und Gliickseligkeit; beide kennen eine stufen-
weise sittliche Entwicklung und schreiben dem Gefiihl, d. h. den die
deutlichen Vorstellungen begleitenden , Empfindungen®, mit Tetens,
eine entscheidende Wirkung zu. So glaube ich, eine Beeinflussung
durch Platners Anschauungen ziemlich bestimmt annehmen zu
diirfen.

3. Shaftesbury.

Schon bevor wir in Pestalozzis Manuskript auf den Namen
Platners stossen, begegnen wir Ausziigen aus Shaftesbury.?
Sind wir in Bezug auf Platner auf blosse Vermutungen und indirekte
Belege angewiesen, so besteht hier kein Zweifel, dass Pestalozzi diesen
Autor kennen gelernt hat, und zwar handelt es sich um Kopien aus
einer Ubersetzung der Werke des englischen Philosophen, die 1777 in

! Man, pag. 67.



152

Leipzig in drei Binden erschienen ist. Diese Kopien erstrecken sich
auf einen grossen Teil des Manuskriptes bis gegen dessen Schluss.
Wir haben es hier vielleicht mit demjenigen Philosophen zu tun, von
dem Pestalozzi am stirksten beeinflusst worden ist. KEs scheint mir
darum gerechtfertigt, die wesentlichen Ansichten Shaftesburys ,,Uber
die Tugend*‘ im Zusammenhang wiederzugeben. Es wird sich so die
Ubereinstimmung in den Anschauungen Shaftesburys und Pesta-
lozzis deutlicher nachweisen lassen. Wenn in dem vorliegenden Manu-
skript auch nur Kopien aus dem ersten Teil der Ubersetzung vor-
liegen, so ist doch nicht anzunehmen, dass Pestalozzi sich mit dem
fiir ihn viel weniger wichtigen ersten Teil so eingehend befasst, den
zweiten Teil aber, der ihn weit mehr interessieren musste, nicht be-
achtet habe. Es ist vielmehr zu vermuten, dass auch aus jenem Teile
Ausziige angefertigt wurden, die uns entweder nicht erhalten blieben
oder die noch nicht gefunden worden sind. Der zweite Band enthalt
Shaftesburys ,,Untersuchung iiber die Tugend*“. Von ihr sagt Gizycki,!
dass dies ohne allen Zweifel das bedeutendste Werk Shaftesburys und
vor allen Schriften des Denkers dadurch ausgezeichnet sei, dass es
wissenschaftliche Form besitze.

Shaftesbury will in dieser Schrift zeigen, was Rechtschaffenheit
oder Tugend, an sich selbst betrachtet, sei, und welchen Einfluss
die Religion dabei habe.? Er schreibt den Neigungen den entscheiden-
den Einfluss auf das Handeln zu; Handlungen beruhen auf Neigung.
Man kann von einem lebenden Wesen nur dann sagen, es handle,
wenn dies durch die Neigungen und Leidenschaften geschieht, die
einem lebenden Wesen eigen sind, und zwar hangt das Handeln eines
Geschopfes vom Verh&altnis seiner Leidenschaften ab. Darum
spricht Shaftesbury wvon einer ,,Okonomie der Leidenschaften®.
Wegen des notwendigen Zusammenhangs oder Gleichgewichts der
Neigungen zieht die Verderbnis eines jeden ein-
zelnen Teils — und das ist entschieden auch
die Ansicht Pestalozzis — die Zerruttung und
das Verderben anderer Teile und des ganzen
Selbst nach sich. — Alles aber, was wir aus blosser Neigung
fiir unser eigenes Bestes tun, sei es noch so vorteilhaft fiir unsere
Gattung, zeugt nicht weiter von unserer Giite, als insofern die Neigung
selbst gut ist. Wenn alle Neigungen und Leidenschaften dem all-

1 Gizycki, pag. 7.
? Shaftesbury, 11, pag. 6



153

gemeinen Wohl oder dem Wohl der ganzen Gattung geméss sind,
dann ist die natiirliche Gemiitsart vollkommen gut. Shaftesbury
welst nun iiber dieses Handeln aus Neigung empor. Bei einem Ge-
schopf, welches fiahig ist, sich allgemeine Begriffe der Dinge zu machen,
sind auch die Handlungen selbst Gegenstand der Neigung,
und ebenso kénnen Mitleid, Wohlwollen, Dankbarkeit und ihr Gegen-
teil, ,,wenn die Seele sie wahrnimmt“ ! Gegenstand der Neigung
werden. Shaftesbury kennt also, &hnlich wie Pestalozzi, eine in -
nere Anschauung. Anschauen bedeutet ihm aut dem Gebicte
der Moralpsychologie Erleben von Gefiihlszustidnden.
Es scheint ihm unmoglich, dass man sich vorteilhafte Begriffe ,.von
der Glickseligkeit der Tugend‘ machen kénne, wenn man nicht eine
hohe Meinung hege von dem Vergniigen, welches aus der ,,edelmiitigen
Bewunderung und Liebe der Tugend® entspringt. Und zwar kann
nichts anderes alseigene Erfahrung einer solchen Liebe
dieses Vergniigen uns glaublich machen. ,,Der Hauptgrund des
Glaubens an die Seligkeit der Tugend muss sich also auf ein
michtiges Gefiihl fiir edle moralische Neigungen, auf die
Erkenntnis ihrer Kraft und Stérke griinden. Die Neigung selbst, die
man schon empfand, wird jetzt Gegenstand eines neuen Wohlwollens
oder Missfallens. Die ,,Gestalten und Bilder der moralischen Dinge*
sind wie diejenigen der .. gemeinen Gegenstéinde der Sinne‘ zu allen
Zeiten in der Seele wirksam und gegenwirtig. ,,Das Herz kann un-
moglich neutral bleiben.” Von Tugendhaftigkeit aber kann erst da
die Rede sein, wo das Geschopf befahigt ist, iiber eigene Handlungen
und Handlungen anderer nachzudenken und zu erkennen, was recht-
schaffen ist und diesen Begriff des Rechtschaffenen zum Gegenstand
seiner Neigung zu machen. Rechtschaffenheit und Tugend hangt dem-
nach von solchem Gebrauche der Vernunft ab, welcher hinreicht, um
eine richtige Anwendung der Neigungen zu sichern. Dabei ist die
Fahigkeit, das Gute und Bodse zu unterscheiden, jedem Menschen
eigen. Das ,natiirliche Gefithl von Recht und Unrecht® ist eine ur-
spriingliche Neigung. Beleidigungen und zugefiigtes Leid werden von
jedermann als strafbar, billiges Verhalten fiir allgemein verbindlich
anerkannt. ,,Es gibt kein verniinftiges Geschopf, welches, wenn es
jemandem vorsitzlich Schaden zufiigt, nicht Besorgnis vor gleicher
Beleidigung empfinden sollte.”* Shaftesbury betont,? dass ebenso

1 Shaftesbury, I, 33.
2 Shaft., II, 51.



154

urspriinglich, wie die Fiihigkeit, Sinneseindriicke aufzunchmen, auch
die Fahigkeit zu guten Neigungen gegen seinesgleichen sei, die Anlage
zu Mitleid, Wohlwollen und Geselligkeit, Betrachtungsweisen, die
wir bei Pestalozzi wieder finden. Auch bei ihm kénnen diese Neigungen
Gegenstand der Anschauung sein und so Sympathiegefithle wecken.

Eine wesentliche Ubereinstimmung in den Ansichten Pestalozzis
und Shaftesburys ergibt sich wieder durch die Art, wie der Begriff
der Tugend mit dem Gottesbegriff in Beziehung gesetzt wird. Zu-
nichst stellt Shaftesbury fest, dass, ehe ein Geschopf irgend einen
klaren oder positiven Begriff vori Gott habe, man sicher annehmen
konne, dass es eines Gefiihles von Recht und Unrecht fahig sei, dass
es Tugend und Laster in verschiedenen Graden besitzen konne.l
Shaftesbury nennt das Bewustsein von der Ungerechtigkeit einer
Handlung Gewissen und fihrt dann fort: Das religidse
Gewissen setzt das moralische oder natiirliche
voraus.”? Die Gottesvorstellung erhélt inbezug auf das morali-
sche Handeln eine ganz dhnliche Bedeutung wie bei Pestalozzi. ,,Wenn
wir Gott ausser blosser Macht und Erkenntnis die héchste Vortrefflich-
keit der Natur zuschreiben, die ihn mit Recht zum wiirdigsten Ge-
genstand allgemeiner Liebe und Hochachtung macht, wenn aus allem,
was uns von ihm erzdhlt und gelehrt wird, hohe und vorziigliche Ach-
tung gegen das, was gut und vortrefflich ist, hervorleuchtet, so muss
ein solches Muster unstreitig viel dazu beitragen, die Neigung zur
Tugend zu erwecken und zu stirken und uns nicht wenig
behiilflich sein, alle andern Neigungen dieser
einzigen zu unterwerfen und dienstbar zu ma-
chen.”® So sucht Shaftesbury die Gottesvorstellung auf anschau-
liche Weise zueinem Summationszentrum von Gefiih-
len * werden zu lassen, welches die sittliche Entwicklung zu férdern
geeignet sind. Wenn die guten Neigungen im Kampfe mit den schlech-
ten zu schwach sind, kommen religiose Betrachtungsweisen zu Hilfe
und geben den Glauben, dass die bosen Leidenschaften dieser
Art sowohl, als die durchaus erfolgenden Handlungen, der gott-
lichen Ahndung unterworfen sind. , Ein solcher Glaube muss ein
heiliges Mittel gegen das Laster werden.” Freilich weist eine solche

1 Shaftesbury, II, 65.

2 Shaft., I, 148.

8 Shaft., I, 68.

* Storring. G., Moralphilosophische Streitfragen, pag. 122 ff.
_ Vorlesungen iiber Psychopathologie, pag. 414 ff.
- Die Hebel der sittlichen Entwicklung, pag. 25 ff.



155

Handlung in blosser Erwartung einer unendlichen Wiedervergeltung
nicht mehr Tugend auf, als irgend ein anderer vorteilhatter Tausch
oder Handel, aber es ist anderseits nicht zu verkennen, dass die Furcht
vor kiinftiger Strafe und die Hoffnung kiinftiger Belohnung doch in
vielen Fillen® der Tugend ungemein viel Vorteil, Sicherheit und Stiitze
verschafft**. Nicht anders verhélt es sich mit den Strafen und Beloh-
nungen in den einzelnen Familien. Bedient sich der Hausvater ,,schick-
licher Belohnungen und gelinder Strafen gegen seine Kinder, so ge -
w o hnt ersiedadurch zum Guten und bringt ihnen eine Tugend bei,
die sie nachmals aus andern Griinden, und ohne weiter
an Vergeltung und Ziichtigung zu denken, ausiiben.* Dies nennt Shaf-
tesbury eine gute und freie Erziehung, einen freien Gehorsam. So
scheint es unserem Autor méglich, dass jemand ohne irgend welche
Liebe zur Tugend durch Furcht vor Strate oder Aussicht auf Belohnung
dahin gebracht werde, die Tugend auszuiiben, um dann durch die Liebe
zu dem, was er ausiibt, schliesslich tugendhaft zu werden. Sobald er
dahin kommt, dass er nicht mehr aus Liebe zur Belohnung so handelt,
sondern aus ,,Neigung gegen das moralisch Gute®, dann ist er ,.in eini-
gem Grade* gut und tugendhaft.! ., Belohnungen und Strafen sind so
lange der erste und wichtigste Beweggrund, bis wir eines hoheren Un-
terrichtes fahig sind und aus diesem sklavischen Zustand in den edlen
Dienst der Freiheit und Liebe gelangen.”? Anderseits betont Shaftes-
bury, dass man besonders die christliche Religion umstosse und ihren
grissten Grundsatz, den der Liebe, verwerfe und preisgebe, wenn man
Strafen und Belohnungen zu den Hauptbeweggriinden der Pflicht
mache. Unser Autor ist sich dessen wohl bewusst, dass nichts gefdhr-
licher fiir die Tugend sein kann, als der schwache und ungewisse Glaube
kiinftiger Belohnungen und Strafen. ..Denn wenn das ganze Gewicht
bloss hierauf ruhet und dann dieser Grund ein-
mal zu sinken anfédngt, so hat die Sittlichkeit
weiter keine Stiitze oder Sicherheit und dann
ist’s um alle Tugend geschehen.® Es wird sich spiter fest-
stellen lassen, wie Pestalozzi sich zu einem solchen Einwand verhalt. —
So verwendet Shaftesbury Furcht und Hofinung wohl als Mittel, eine
erste sittliche Entwicklung herbeizufiihren, aber er rechnet sie nicht
unter die ,.guten Neigungen, unter diejenigen ndmlich, die wir als
Quellen und Triebfedern aller wahrhaft guten Handlungen erkennen.*

1 Shaftesbury, IT, 81.
2 Shaft., II, 336.
3 Shaft., II, 4.



156

Er zeigt vielmehr, dass die wirkliche moralische Trefflichkeit einer
andern Belohnung, als die sie unmittelbar in sich selbst findet, weder
bediirftig noch féhig ist.! Der Mensch kann tugendhaft sein und indem
er es ist, ist er gliicklich. Diese Gliickseligkeit entspringt aus dem
Innern, nicht aus dussern Dingen. Die richtige Beschaffen-
heit der natirlichen Neigungen eines Geschopfes ist
nach Shaftesbury das einzige Mittel, dem Menschen eine sichere und
dauerhafte Gliickseligkeit zu verschaffen. Dabei gilt es, alle Neigungen
zu beriicksichtigen, damit sich ,,die gehemmten nicht selbst
Bahn brechen und zu unnatiirlichen werden.* — So er-
gibt sich fiir Shaftesbury die Forderung, es sei auf ,,die innern Giiter,
die von uns selbst abhiangen, Wert zu setzen.” . Was kann die Giite
der Vorsehung besser verherrlichen, fahrt er fort, als dass sie unsere
Gliickseligkeit, unser wahres Gut, in Dinge gelegt hat, die wir uns
selbst geben konnen. In diesen Worten Shaftesburys liegt doch wohl
der Standpunkt der Autonomie angedeutet, so wie wir ihn spéter in
Pestalozzis ,.Nachforschungen® wieder finden werden. Wir brauchen
dafiir nicht auf Kant zu rekurrieren. Und auch das Wort ,,Glick-
seligkeit”, das sich im selben Zusammenhang bei Pestalozzi wieder-
findet, deutet in eben diesem Zusammenhang doch auf etwas ganz an-
deres hin, als auf flachen Eudamonismus.

Shaftesbury weist auf den hohen Vorzug der geistigen Lust vor
der korperlichen hin: Was in einem verniinftigen Wesen eine ununter-
brochene Folge von geistigen Vergniigungen hervorbringe, sei weit
wichtiger fiir seine Gliickseligkeit, als was ihm eine gleich ununter-
brochene Folge von sinnlichen Vergniigungen verschaffe. — Mit dem
Hinweis auf die elterliche Liebe sucht Shaftesbury zu zeigen, dass der
Reiz der wohlwollenden Neigung jedes andere Vergniigen tibertreffe.?
Die Teilnahme an den Vergniigungen anderer, der Glaube, dass man
von anderen Liebe und Achtung verdiene, sind nach unserm Autor
die Quellen von mehr als neun Zehnteln aller Freuden des Lebens. Wir
tinden demnach bei Shaftesbury ausder einer starken Betonung der
Sympathie einen Hinweis darauf, dass eine gewisse Form hoher gei-
stigor Lust durch die Achtung erzeugt werden kann, die andere uns
entgegenbringen. Dieses Mittel zur Forderung der Selbstachtung des
Individuums und damit zu seiner weitern sittlichen Entwicklung, ist
aber, dhnlich wie bei Pestalozzi, nur angedeutet. Shaftesbury weiss

! Gizycki, pag. 125.
? Shaftesbury, I1, 128.



157

auch jene Lustgefithle zu wiirdigen, welche die intellektuelle Titig-
keit unter Umstédnden begleiten. ,.Jeder, fiithrt er aus, der nur so weit
in die Wissenschaften gekommen ist, dass er die Grundsétze der Mathe-
matik versteht, wird gewiss gefunden haben, dass die Beschéiftigung
seines Geistes mit den Entdeckungen, die er hier machte, wiewohl es
bloss spekulative Wahrheiten sind, ihm ein Vergniigen gewdhrt, das
alle sinnliche Lust weit tibertrifft. Dieses spekulative Vergniigen be-
zieht sich nicht im geringsten auf ein Privatinteresse des Geschopfes.
— Es liegt hier der Hinweis nahe, dass gerade Pestalozzi in seinen
Schiilern dieses ,,uneigenniitzige Vergniigen“ an der Betdtigung der
Geisteskrifte zu wecken versucht.

In moralpddagogischer Hinsicht betont Shaftesbury vor allem
die Ubung. Die Natur wirkt in den ,,.Neigungen und Leidenschaf-
ten‘ wie in den Gliedern und Organen, die sie bildet, nach einer
genauen Ordnung und Regelmiéassigkeit. Das In-
nere ist so eingerichtet, dass nichts ihm so wesentlich ist, als U bun g
und keine Ubung so wesentlich, als die der geselligen oder natiir-
lichen Neigungen.?

Vielleicht finden wir bei Shaftesbury auch eine Erkldrung dafiir,
wie Pestalozzi zu einer Dreiteilung der Krifte des Menschen gelangt
ist, die beil ihm in den Worten ,,Kopf, Herz, Hand* zum Ausdruck
kommt. Shaftesbury stellt fest, dass der Korper selbst nicht im gerin-
sten Ursache dafiir ist, dass er schon werde oder schon bleibe.?2 Es
gibt kein Principium der Schonheit im Korper; der Korper kann auf
keine Weise Ursache seiner Schonheit sein, sich auch selbst nicht re-
gieren, ordnen und einrichten, fiir sich selbst keine Uberlegungen,
Absichten und Entschliessungen haben; was ihn regiert, ist der Geist.
Das Schone, Einnehmende, Liebenswiirdige liegt nicht in der Materie,
sondern in der Kunst und Absicht, nicht in dem Korper selbst, son-
derninder Form oderder formenden Kraft. ,,Was ist es
anderes, als der Geist oder die Wirkung des Geistes, was wir bewun-
dern.” Der Geist allein gibt Form und Bildung. Héher als die toten
Formen stehen diejenigen, welche selbst andere bilden; hoher wieder-
um diejenigen, die selbst bildende Formen hervorbringen. Was
sogar Geister selbst bildet, muss notwendig all die Schoénheiten, die
durch diese Geister gebildet werden, in sich enthalten.® Unmittel-
barer noch als die Baukunst, Musik und Malerei entspringen unserem

1 Shaftesbury, II, 167.
2 Shaft., 1I, 502.
3 Shaft., 11, 507.



Geiste Entschliessungen, Grundsétze, Handlungen. Shaftesbury spricht
in diesem Zusammenhang von Verstand und Gefiihl, von
Geist und Herz, und weist darauf hin, dass beide durch Zeu-
gung nicht erschopft und entkréftet werden, sondern an Stérke ge-
winnen. In dieser Darstellung Shaftesburys diirften wir die Grund-
lagen und die Erklirungen finden zu Pestalozzis Annahme von den
drei Grundkriften: Fihlen, Denken, Handeln — Geist, Herz, Hand
— Geist, Herz, Kunst-Kraft — Denken, Fiihlen, Kénnen. Pestalozzi
— das diirfen wir wohl hier schon feststellen — scheint auf gleiche
Stufe intellektuelle und emotionelle Krifte — Kopf und Herz — Den-
Een und Fithlen — zu stellen und ordnet ihnen eine dritte Kraft unter:
die Kraft des Ausdruckes, der Gestaltung, die ,,formende Kraft* Shaf-
tesburys. Dadurch tritt Pestalozzi der Darstellung Eberhards, der
zwel Seelenvermdgen annimmt, ndher, als den Anschauungen von
Mendelssohn und Tetens, die drei Seelenvermégen kennen.! Am aus-
gesprochensten aber scheint mir die Verwandtschaft mit Shaftesbury
zu sein.

In einer weiteren Frage stimmen Pestalozzi und Shaftesbury
auffallend tiberein. Der englische Philosoph setzt der N a t ur nicht
etwa — wie Rousseau — die Kultur , sondern er setzt ihr die
Kunst gegeniiber und schreibt jener, der Natur, den bestimmenden
Einfluss zu. Von der Natur stammt nicht nur das Organ, sondern auch
der Instinkt zum kiinftigen Gebrauch. Ahnliches gilt von den héheren
geistigen Leistungen. Als Beispiel wihlt Shaftesbury bezeichnender-
weise die Schonheit der Korper; an diesen nicht Farbe, Bewegung
oder Ton, sondern die F o r m und zwar ausdriicklich die el e m ¢ n-

arsten Formen: Kugel und Wiirfel , Warum, fragt
er, fithlt selbst ein Kind Vergniigen beim ersten Anblick dieser Verhélt-
nisse ? Warum greift es nach der Kugel, dem Zylinder, der Pyramide
und verachtet und verwirft dagegen andere, unregelmiissige Figuren ?
Darum eben, weil gewissen Figuren eine natiirliche Schonheit eigen
ist.°2 ,,Und gibt es denn, fahrt Shaftesbury fort, eine natirliche Schon-
heit der Figuren und keine ebenso natiirliche Schonheit der Hand-
lungen ? Was das Schonste sei, dartiber kann man sich streiten; ohne
Streit aber gesteht man, dass es eine Schonheit gebe. Diese Schonheit
wird von keinem Menschen gelehrt, von keinem gelernt, aber von allen
gefiihlt und anerkannt.” Wesentlich fiir einen Vergleich mit Pestalozzi

! Vergl. Langner, p. 103.
* Shaftesbury, 1I, 515.



159

ist Shaftesburys Hinweis, dass das Tier, eben weil es ein Tier und bloss
mit Sinnlichkeit begabt ist, unfihig bleibt, Schonheit zu erkennen
und zu geniessen. Daraus folgt, ,.dass auch der Mensch durch eben
die Sinne, das Tierische seines Wesens, unmoglich Schonheit erkennen
und geniessen kann, sondern alles Schone und Gute auf eine vicl edlere
Art und vermittels des edelsten Teils seines Wesens: seines Geistes
und seiner Vernunft geniesst.”! So weit Shaftesbury. Fast wortlich
so dussert sich Pestalozzi inbezug auf das Sittliche. Das Tierische
im Menschen kennt keine Sittlichkeit; nur der Geist vermag sie zu
erkennen.

Die Ubereinstimmung zwischen Shaftesbury und Pestalozzi ist
in einzelnen Punkten so gross, dass sie hervorgehoben zu werden ver-
diente, auch wenn wir nicht wiissten, dass Pestalozzi Shaftesburys
Schriften gelesen hat.

4. Eigene Entwiirfe Pestalozzis.

Neben den Kopien — und zum Teil ganz unabhingig von ihnen —
finden sich im Manuskripte auch eigene Ent wiirfe Pestalozzis.
Sie zeigen, dass Pestalozzi in dieser Zeit den Verkehr mit hervorragen-
den Minnern direkt aufgesucht und sie iiber Fragen, die ihn besonders
interessierten, interpelliert hat. Zuweilen werden ihre Ansichten im
vorliegenden Manuskript niedergelegt. So finden wir auf Seite 79 neben
der Randnotiz ,,Battier'* Bemerkungen iiber ,,die Folgen der Ein-
mischung der Gewalt im Kaufmanns-, Biirger- und Bauernstande,*
iiber ,,die Folgen der sittlichen Verfithrung im Kaufmanns-, Biirger-
und Bauernstand,* iiber ,,die Sicherheit des Eigentums als Fundament
der Sitten.” Rosts Annahme von einem personlichen Einfluss des
Basler Kaufmanns findet hier eine entschiedene Bestétigung. An
einer andern Stelle nimmt sich Pestalozzi direkt vor, itber bestimmte
Fragen ,,mit Dolder * zu reden, mit Schweizer* zu reden.*?

1 Shaftesbury, II, 528,

2 Man. p. 112.

* BEsdirftesichum Joh. Rud. Dolder und Joh. Kasp. Schweizer
handeln. Dolder (1753—1807) betrieb zunichst in Ziirich, spéter in Wildegg mit
wechselndem Erfolg Handel und Fabrikation. Er beteiligte sich beim Einmarsch
der Franzosen lebhaft an der politischen Bewegung und wurde bald einer ihrer ein-
flussreichsten Fiihrer. Im Mai 1799 folgte er Glayre im Direktorium (s. Allg. deutsche
Biographie).

Uber Joh. Kasp. Schweizer sind wir durch seinen Biographen David
Hess genau unterrichtet. Schweizer, 1754—1811, gehérte wie Battier und Dolder
dem Kaufmannsstande an. Er verehelichte sich 1775 mit Magd. Hess. In Schweizers



160

Was Pestalozzi hier am meisten beschiftigt, sind Fragen tiber
die Beziehungen von Gesetzgebung, Sittlichkeit und ,.positivem
Eigentum.* , Tierische Fortpflanzungen und Erhaltung, so schreibt er,
sind die stdrksten Naturtriebe. Eigentum ist die Folge des Erhaltungs-
triebes, Erbrecht die Folge des Fortpflanzungstriebes.! Die Veredlung
diescr zwei Grundtriebe ist Bedingung fiir den Fortschritt der Mensch-
heit.” Es handelt sich fiir Pestalozzi in dieser Zeit um die Fragen
einer Bildung, die sich auf den Broterwerb griindet und auf jene Er-
fahrungen, die der Broterwerb gibt. ,,Die Weisheit des Lebens be-
steht in der Sorgfalt, alle Arten von Hauptgeniessungen des Lebens
sich dauerhaft zu machen und darum in der Sorgfalt, sein positives
Eigentum sich selber in jener Absicht so sehr zu erhohen und sicher-
zustellen, als moglich. Hier entspringen die ersten Lineamente der
Kriminalgesetzgebung. Weisheit im Gebrauch des positiven Eigen-
tums ist das oberste Ziel der Gesetzgebung; die Beforderung der Weis-
heit im Gebrauch des positiven Eigentums ist Mittelpunkt der ge-
samten Kriminalgesetzgebung. Schutz und Bildung des Niedersten
zur Vervollkommnung seines Eigentums ist das non plus ultra der
gesellschaftlichen Verbindung. Die Gesetzgebung ist nicht Sitten-
lehrerin, aber sie wird Sittenbildnerin durch den Geist der Ordnung,
welchen sie durch den festen Schutz des Eigentums in jedem im Volke
bildet.? Das Eigentum ist also das oberste Majestidtsrecht des Staates.
Dass aber das Recht der Gesellschaft nicht moralisch sei, beweisen
Staatsauftritte alle Tage.*

Bediirfnis und Sicherheit sind die Grundlagen unserer moralischen
Entwicklung. Je grosser unsere Bediirfnisse und je sicherer wir ihrer
Befriedigung sind, um so moralischer konnen wir werden. ,,Die Grésse

Haus .zum untern Berg® am Hirschengraben verkehrten Lavater, Steinbriichel,
Leonh. Meister, Tischbein, Dr. Hotz, der Maler Fiissli, Pestalozzi, 1779 auch Goethe
und der Herzog von Weimar. Schweizer beschiftigte sich oft mit pédagogischen
Studien und sprach héufig mit Pestalozzi iber Unterricht und Erziehung (David Hess,
p- 247). Es sollte um 1785 eine ,,Gesellschaft zur Beforderung hauslicher und sitt-
licher Gliickseligkeit* gegriindet werden. 1786 siedelte die Familie Schweizer nach
Paris iiber. Vom Dezember 1793 bis im Juli 1794 weilte Schweizer zum letzten Mal
in Ziirich {Hess, pag. 109). Wenn sich Pestalozzis Notiz auf diesen J. K. Schweizer
bezieh®* — und das erscheint nach den Angaben von David Hess doch ziemlich sicher
— s0 lésst sich iber die Entstehung der Manuskripte eine bestimmte
Angabe machen: sie diirften anfangs 1794 geschrieben wor-
den sein.

1 Man. p. 7L

* Man. pag. 89.



161

des Verdiensts erhebt den Menschen; die Kleinheit des Verdiensts er-
niedrigt ihn; Sicherheit des Verdiensts beruhigt ihn; die Natur des Ver-
diensts bildet ihn; der Mangel des Verdiensts zerstort und vernichtet
ihn.” Offenbar dachte Pestalozzi in dieser Zeit daran, ein Buch tiiber
das ,.positive Eigentum® zu schreiben. Darauf deutet ein ,,Memoire*
hin, ein Manuskriptfvon Pestalozzis Hand, das 16 Seiten umfasst. Der
Ton des Buches sollte Mittelton sein ,.zwischen ausgemalten Bildern
und trockener Philosophie.” Hier wollte Pestalozzi die Frage zu be-
antworten versuchen, warum das positive Eigentum Ursache der biir-
gerlichen Verbrechen sei. Der Stand der Natur sei ohne Tugend und
ohne Verbrechen, beim positiven Eigentum hebe Tugend und Laster
an. Und wiederum sieht er in der ,,Weisheit in den Gesetzen tiber das
positive Eigentum®™ das Fundament aller rechten Vorbeugungsmittel
gegen die biirgerlichen Verbrechen.

An Shaftesbury wird man wieder erinnert, wenn Pestalozzi von
Naturgefiihl und Naturrecht im Sinne eines natiirlichen Gerechtig-
keitsgefiihles spricht. ,,Das Naturrecht des Kleinen muss respektiert
werden. Krieg aller gegen alle (Hobbes ?) ist besser, als Ruhe der
Wenigen mit Unterdriickung aller Gefiihle des Naturrechts bei meh-
reren.! Die Naturgefithle der Menschheit ersterben erst, wenn der
Mensch fiir sein Naturrecht nicht mehr streiten kann.

An einer andern Stelle wirft Pestalozzi die Frage auf, wie der
Mensch moralisch werde und wie weit er es werden kénne im Stand
der Natur und im Stand der Gesellschaft. Es ist jene Frage, die er
in den ,,Nachforschungen*‘ zu beantworten versucht. Es finden sich
hier auch Stellen, die stark an die letzten Briefe der Schrift ,,wie Ger-
trud ihre Kinder lehrt* erinnern. ,,Wenn du dein Kind viel auf deinem
Arm héltst, so verliert es sein Misstrauen gegen dich; wenn du es tig-
lich befriedigst, so lauft es deinen Armen entgegen; wenn es gesattigt
ist, so nimmt es den Loffel, fiillt ihn und hilt ihn auch dir an den Mund ;
wenn viele Menschen in seiner Umgebung sind, die ihm Liebe zeigen,
s0 wird es zutraulich ; es verliert seine Schiichternheit. Wenn du eine
bose Mine machst, wenn du dem Kinde nimmst, was es liebt, so wird
es bose, es schligt nach dir. So der Wilde, so der gesellschaftliche
Mensch. Das sind Naturempfindungen, deren Anlagen dem tieri-
schen Menschen so fest eingeprigt sind, als dem gesellschaftlichen
Menschen.* 2

1 Man. pag. 138.
* Man. pag. 120.

Schweiz. Pidagog. Zeitzchrift. 1912, 11



162

Es scheint aus einzelnen Bemerkungen hervorzugehen, dass zur
Zeit, da das Manuskript entstand, ein Kind Battiers zu pidagogi-
schen Beobachtungen Gelegenheit bot. —

5. Die Zeit der Entstehung des Manuskriptes.

Wann ist nun dieses Manuskript entstanden? Aus einzelnen
Kopien geht hervor, dass es jedenfalls erst nach 1787 angefertigt wurde,
Die Bestimmungen iiber das ,,positive Eigentum®, die sich hier finden,
stimmen mit Pestalozzis Ansichten in der zweiten Ausgabe von ,,Lien-
hard und Gertrud* (1790—92) auffallend iiberein, so dass man geneigt
sein konnte, die Entstehung des Manuskripts in diese Zeit zu verlegen.
Fiir diese Jahre sind auch wieder freundliche Beziehungen Pestalozzis
zu Battier bezeugt,! wihrend Ende der 80er Jahre das Verhiltnis
der beiden etwas weniger freundschaftlich gewesen sein soll.2 Wenn
wir endlich in den Notizen zu einem Buch ,,iiber den Menschen* die
Anfiange der , Nachforschungen® sehen diirfen — und es kann keine
andere Schrift Pestalozzis hier in Betracht kommen, — wenn wir ferner
horen, dass Pestalozzi drei Jahre lang mit ,,unglaublicher Miihselig-
keit** an den ,,Nachforschungen‘ gearbeitet habe, so konnten wir dazu
kommen, die Entstehung des Manuskripts in das Jahr 1793 oder 94
zu verlegen. Als ganz sicher diirfen wir also annehmen, dass das Ma-
nuskript zwischen 1787 und 1795 entstand.® Die 329 Seiten sind chne
Zweifel in verhéltnisméssig kurzer Zeit geschrieben worden. Von Scite
67 an kopiert Pestalozzi bis gegen den Schluss immer wieder aus dem
ersten Band von Shaftesburys philosophischen Schriften, von Seite 1
bis 4 und wiederum auf Seite 185 und 186 des Manuskriptes aus Blan-
kenburgs ,,Versuch iiber den Roman.” Das eine geht aus diesen
Manuskripten mit aller Deutlichkeit hervor: zur Zeit, da Pestalozzi
sich bereits mit den Entwiirfen zu den ,,Nachforschungen® befasste,
studierte er zweifellos die Schriften Shaftesburys. Kopien von dieser
Ausdehnung deuten auf ein mehr als bloss oberflachliches Studium
hin. In dieser Zeit las er sehr wahrscheinlich Platners ,,Philosophi-
sche Aphorismen®, Homes ,,Geschichte der Menschheit* und war
iiberhaupt bemiiht, einen Einblick in die zeitgendssische Literatur
,,iber den Menschen™ zu erlangen. Zum Studium dieser Schriften
kam der personliche Verkehr mit Fichte. So fanden die praktischen

! Brief an Nicolovius, P. B. 1896, pag. 10.
2 Vergl. Rost, pag. 35.
3 Zu derselben Annahme haben uns die Vermutungen iiber Schweizer gefiihrt.



163

Erfahrungen, die sich Pestalozzi durch die Erziehungsversuche auf
dem Neuhot erworben hatte, eine dusserst wertvolle Erganzung durch
vertiefte philosophische Studien, zu denen die lange Mubezeit von
1780—1797 reichlich Gelegenheit bot. In dieser Weise vorbereitet,
stieg jetzt Pestalozzi rasch zu der Hohe empor, auf der wir ihn um
die Wende des Jahrhunderts finden.

Die Annahme, Pestalozzi habe eingehende philosophische Studien
gemacht, steht mit einzelnen Bemerkungen in seinen eigenen Schriften
wenigstens scheinbar so sehr in Widerspruch, dass eine Auseinander-
setzung mit jenen Stellen notwendig ist. ,.Ich habe, schreibt Pestalozzi
1782, dreizehn Jahre lang weder ein Buch gelesen, noch einen Ge-
danken gehabt, der auf irgend ein schriftstellerisches Fach Bezug
hatte’*. Und 1801 in ,,Wie Gertrud ihre Kinder lehrt**: ,.Ich habe
seit dreissig Jahren kein Buch mehr gelesen und konnte keines mehr
lesen*. Endlich findet sich im Entwurf zum Sailerschen Brief eine
dritte Stelle: ,,Ich kenne keine einzige philosophische Schule und ihre
Terminologien sind mir unbekannt™. Die zuerst angefiihrte Stelle
fallt hier ausser Betracht, da sie einerseits in der Zeit vor Entstehung
des Manuskriptes {fillt, anderseits sich auf lLiterarische Téatigkeit
bezieht. Die zweite Ausserung findet sich mitten unter den Aus-
einandersetzungen iiber die Lehrtétigkeit in Burgdorf und dirfte
sich — wie auch Seyffarth annimmt — auf methodische Schriften
beziehen. Am schwersten wiegt die dritte Bemerkung. Doch diirfte
sie den Sinn haben, dass Pestalozzi sich mit keiner der philosophischen
Schulen eingehender befasste, sich keiner anschloss und sich auch
ihrer Terminologie nicht bediente.

B. Pestalozzi und Sulzer.

Es war von vornherein zu vermuten, dass Pestalozzi friihzeitig
von der englischen Philosophie Kenntnis erhalten habe, wenn man
beachtet, welchen Einfluss die englische Literatur tberhaupt, und
die englische Philosophie im besonderen, um die Mitte des 18. Jahr-
hunderts in Ziirich gerade in jenen Kreisen gewonnen hatte, in denen
bald auch der junge Pestalozzi verkehrte. Natorp! weist auf das
bedeutende geistige Leben hin, das damals in Zirich herrschte;
Rothenberger 2 stellt speziell den Einfluss der englischen Philosophie

! Natorp, pag. 11 ff.
2 Rothenberger, pag. 5 ff.



164

eingehender dar. Es ist fiir uns nicht ohne Bedeutung, wenn 1748
Hagedorn zu Bodmer sich dussert: ,,Aus Ihrem letzten Schreiben
ersehe ich, dass sie den Shaftesbury vor andern hochachten und ich
hoffe also, dass, was Turnbull aus ihm gesammelt hat, Thnen um so
angenehmer zu lesen sein werde.“! Auch die Essays von Hume wan-
dern von Hamburg aus in Bodmers Bibliothek. Hans Heinrich Waser
tibersetzt David Fordyce ,,The Elements of Moral Philosophie unter
dem Titel .,Anfangsgriinde der moralischen Weltweisheit (1757).“
Letztere Schrift besitzt einigen Wert, weil sie in Kiirze die damals in
England geltende Moralphilosophie zusammenfasst.? In der mora-
lischen Wochenschrift ,,Das Angenehme mit dem Niitzlichen® war
neben Shaftesbury auch Hume vertreten.® Wo man aber von der
Moglichkeit der Beeinflussung Pestalozzis durch die englische Philo-
sophie spricht, muss jedenfalls auch J. G. Sulzer genannt werden.
Wenn dieser Gelehrte Ziirich auch frithzeitig verliess, so stand er doch
mit dem Bodmerschen Kreise immer in regem Verkehr und es ist
sicher anzunehmen, dass seine Schriften in diesem Kreise Beachtung
fanden. Fiir uns ist nun besonders wichtig, dass Sulzer schon 1755,
also nur sieben Jahre nach ithrem Erscheinen, Humes ,,Enquiry
concerning human understanding™ als Erster iibersetzte und mit
Vorrede und Anmerkungen herausgab. Sulzer ,.sucht die Ansichten
der Franzosen und Englinder ekklektisch mit der Wolfschen Philo-
sophie in Ubereinstimmung zu bringen.“ Da er auch schon friihzeitig
auf padagogischem Gebiet literarisch tédtig war, liess sich von vorn-
herein vermuten, er mochte auch auf Pestalozzi eingewirkt haben.
Bei niherer Priifung ergibt sich vielfach eine so grosse Ubereinstim-
mung, dass man sich verwundert fragt, warum die Beziehungen zwi-
schen Sulzer und Pestalozzi nicht schon lingst genauer untersucht
und stérker betont worden sind. Meines Wissens findet sich in der
Literatur iiber Sulzer und Pestalozzi kein Hinweis auf die Moglich-
keit oder Wahrscheinlichkeit, dass Pestalozzi von diesem Piadagogen
beeinflusst wurde. Es scheint mir darum gerechtfertigt, aus Sulzers
Schriften eine Reihe von Stellen anzufiithren, die mit Pestalozzis An-
sichten auffallend iibereinstimmen; ich verzichte aber darauf, diese
Ubereinstimmung jeweilen besonders zu betonen, um Wiederholungen
dessen zu vermeiden, was bei Shaftesbury bereits festgestellt wurde.

1 Th. Vetter, pag. 12.
2 Vetter, pag. 20 ff.

3 Rothenberger, pag.

~1
.



£
£
-
4
Z

165

Ich folge in meinen Ausfithrungen zum Teil den Darstellungen von
Morf und Déihne.

Sulzers ,,Versuch® zerfallt in drei Teile; der erste handelt vom
Verstand, der zweite vom Willen und Gemiit, der
dritte von der ausseren Auffihrung?! KEs scheint also,
dass Sulzer ahnlich wie Shaftesbury eine intellektuelle und eine emo-
tionelle Seite der menschlichen Anlagen unterscheidet und das Wollen
dieser letzteren einordnet. Ein drittes, ,.die dussere Auffiihrung®,
wird untergeordnet. Deutlicher spricht sich Sulzer in der ,,allgemeinen
Theorie* aus: ,,Der Mensch besitzt zwei, wie es scheint, von einander
unabhingige Vermégen, den Verstand und das sitt-
liche Gefihl Die Pflege des sittlichen Gefiithls hat man ver-
saumt. — An die englische Philosophie erinnert bei Sulzer der nicht
selten wiederkehrende Ausspruch ,,innerer Sinn.”“ Sulzer meint
damit nichts anderes als das Gefihl , Er diirfte der Erste sein,
der es erkannt und auch ausgesprochen hat, dass das Gefiihl als
selbsténdiges Prinzip neben dem verstindigen Denken anzuerkennen
gel.f4 2

Jene enge Verbindung der sittlichen und religiosen Entwick-
lung, wie sie einerseits Shaftesbury, andererseits Pestalozzi annehmen,
finden wir auch bei Sulzer. Und auch darin beriihrt sich Sulzer mit
beiden, dass er zu den bisherigen Gewissheitskriterien noch das Ge-
fithl hinzufiigt.® , Es gibt in allen Wissenschaften Wahrheiten, die
wir durch ein gewisses anschauendes Gefiihl empfinden.” Sulzer gibt
nicht gerade viel auf eine bloss spekulative Philosophie, die auf die
Untersuchung entfernter Sachen gehe. Er verwirft durchaus eine
,;unzeitige Scharfsinnigkeit, die subtile, schwer zu entdeckende Klei-
nigkeiten bemerkt, welche kein Mensch wissen will, oder wenn er sie
bemerkt, verachtet, weil sie auf nichts Griindliches fithren.” Ein
solches Verfahren hélt Sulzer fiir einen der schlimmsten Fehler des
Geistes, denn es ist eine ,,Beschaftigung mit Rauch und Nebel und
fithrt zu keinen wirklichen und brauchbaren Begriffen und Gedanken.*
..Es gibt Dinge, deren Richtigkeit eher durch die gesunde Vernunft zu
fiihlen, alsdurch den Verstand deutlich auseinanderzusetzen ist.*“ 4
Waren solche Betrachtungsweisen im Kreise
Bodmers iiblich undsollten sie es sein, die Pesta-

1 Morf, Sulzer, pag. 13.
? Dihne, pag. 8.

# Dihne, pag. 20.

# Dihne, pag. 15.



166

lozzi von -Jugend auwil fir das ,eigentliche
Philosophieren zu Grunde gerichtet haben?"

Jedenfalls hat Pestalozzi einen Rat Sulzers befolgt: ,.fanget euer
philosophisches System von sinnlichen, den Menschen zunichst
liegenden Dingen an.*

Die ersten und meisten Beweggriinde fiir das sittliche Handeln
sncht Sulzer in den Gefiihlen.! Die Notwendigkeit der Handlung
kommt nicht von aussen, sondern von uns selbst her. Wir fiihlen es,
dass wir unsern eigenen Griinden nicht widerstehen kénnen. Was
unsere Handlungen hervorbringt, ist eine Kraft, die uns eigentiimlich
zugehort, die einen Teil von uns ausmacht. ,,Wenn wir ohne Zwang
und mit unserem Gutheissen aus uns eigenen Beweg-
griinden handeln, kénnen wir von Freiheit sprechen.*?
Wir diirfen diesen Standpunkt Sulzers wohl als den der Autonomie
bezeichnen. Auch die Forderung nach Anschaulichkeit,
nach nahen Verhéadltnissen fir die sittliche Ent-
wicklung finden wir von Sulzer erhoben: Wahrheiten haben dann
einen Einfluss auf unsere Handlungen, wenn wir sie mit einem ein-
zigen Blick fassen und iibersehen kinnen; wenn diese Ideen dergestalt
unserem Wirkungskreis angemessen sind, dass wir sie
auf uns anwenden konnen; wenn wir in dem Augenblick,
da sich uns die Wahrheit darstellt, in der ge-
horigen Gemitsverfassung sind, um in uns zu
gehen und die Wirkung, welche sie auf uns machen kann, zu er-
fahren.3 — Es finden sich im Stanserbrief Stellen, die sehr stark an
diese Ausfilhrungen Sulzers erinnern. — Die Neigung oder Liebe zu
den Pflichten entsteht nach Sulzer aus der Evidenz, womit man ihre
Wahrheit oder ihre Notwendigkeit einsieht. Der Mensch, der seine
Pflicht kennt, der gewohnt ist, alle Gegensténde, die sich nach seinen
Ideen wirklich auf ihn selbst oder auf seinen Zustand beziehen, ge-
schwinde darauf anzuwenden, der hat die nétigen Fahigkeiten, Nei-
gungen und Fertigkeiten, um tugendhaft zu sein. Um eine
hohere Stufe der Gerechtigkeit zu erlangen, muss der Mensch vier
Bedingungen erfiillen: Er muss den ganzen Umfang der Piflichten
gegen sich genau kennen: er muss anschauen, einsehen, dass alle
diese Pflichten aus der Beschaffenheit seiner Natur herfliessen; mit
derselben Evidenz wie diese Pflichten muss er dasjenige, was andere

1 Dahne, pag. 74.
2 Déhne, pag. 10.
3 Déhne, pag. 33.



167

sich selbst schuldig sind, einsehen und betrachten; die Idee von der
Gleichheit der Menschen muss ihm so eigen werden, dass er, sobald
er etwas damit Streitendes entdeckt, dadurch beunruhigt und be-
leidigt wird. '

Die intellektuelle Ausbildung hat nach Sulzer einerseits selbstéan-
dige Bedeutung, hat aber andererseits auch der
Gemits- und Willensbildung zu dienen.! Seine
pidagogischen Anweisungen passt Sulzer sorgfiltig dem Alter des
Kindes an. In den drei ersten Lebensjahren spielt die Gewoh -
nung die entscheidende Rolle. Mit der Gewthnung muss man an-
fangen, solange der Verstand die ndtige Einsicht nicht hat. Vor allem
muss das Kind an Gehorsam gewohnt werden, denn ein Kind,
das an Gehorsam gewGhnt ist, wird sich den Gesetzen und Regeln
der Vernunft leichter unterwerfen.? Friihzeitig soll auch Gew6hnung
an Barmherzigkeit und Wohltétigkeit eintreten. Vor allem sollen die
Kinder dahin gebracht werden, von dem Ihrigen gerne etwas mit-
zuteilen. Vom sechsten Lebensjahr an kann die blosse Gewdhnung
mehr und mehr zuriicktreten; jetzt lidsst sich dem Gemiit auf eine
verniinftigere und nicht mehr so sehr mechanische Weise beikommen.
Von grosster Bedeutung ist noch immer der Umgang, der am
tiefsten wirkt, wenn man die Personen, mit denen man umgeht,
lieb t.? Ganz ahnlich wie Pestalozzi, unterscheidet Sulzer die ,,Er-
ziehung des Kindes zum Menschen® von der , Erziehung zu einem
gewissen Stand oder Rang und zu einer gewissen Lebensart®™....
Im Unterricht kommt es weniger darauf an, w as die Kinder lernen,
als wie sie lernen.* An den Stoffen sollen die Schiiler ihre Auf -
merksamkeit und ihr Nachdenken iiben, ihren
Beobachtungsgeist und ihr Urteil schirfen. So betont Sulzer vor
Pestalozzi ganz energisch die formale Bildung. — Das Erkennen
kann doppelter Art sein: ,,Dunkel, verworren, unbewusst* oder ,.klar,
deutlich, bewusst‘*. Samtliche Erkenntniskriafte werden in untere
und hohere eingeteilt. Zu jenen gehoren das Vermogen, Ideen zu
haben,® ferner Gedichtnis, Einbildungskraft usw.; diese umfassen
das Vermogen zu beobachten, zu vergleichen, zu entwickeln, zu be-
urteilen. Das Fundament der ganzen Vernunftlehre und alles Ur-

Sulzer, Versuch, pag. 82 und 83.
Sulzer, Versuch, pag. 188.

Déahne, pag. 88.
Sulzer, Versuch, pag. 71

(=L S R I

Im Sinne von Locke und Hume.



168

teilens sind deutliche Begriffe. — Bei den Ubungen nun
miissen die unteren Seelenkrifte eher beriicksichtigt werden, als die
hoheren. Wahrend die Ubungen im Aufmerken und Nachforschen
schon mit dem 2—3jdhrigen Kinde begonnen werden sollen, verspart
Sulzer die Bildung der Urteilskraft bis ins 7. Lebensjahr, weil er, wie
Mort hervorhebt, vorziiglich die Bildung des sittlichen Urteils
im Augehat.! Fiir die Selbstiiberwindung empfiehlt
Sulzer besondere Ubungen. Bei der Ausbildung des
Verstandes ist die Erwerbung deutlicher Begriffe das wesentliche.
Auch hier folgt die Forderung formaler Bildung: Man muss
den Kindern eine Fertigkeit beibringen, deutliche Begriffe zu er-
langen; man muss sie so unterrichten, dass es ihnen zur Gewohnheit
wird, deutliche Begriffe zu bilden. Das Kind erlangt sie durch Unter-
suchen, Vergleichen, Messen und Zihlen. Die allerersten Begriffe,
welche man den Kindern deutlich machen kann, sind unter anderem
Begriffe von geometrischen Figuren. Sulzer legt bei der Ausbildung
des Verstandes grossen Wert auf die eigene Betédtigung der Schiiler
und gibt treffliche Anleitung hiezu. Vor allem liegt ihm daran, dass
die Kinder Freude an der Betdtigung gewinnen und zwar vor
allem an hoheren Formen geistiger Betéati-
gung. ,Der eigentliche Sinn fiir die Freuden der Erkenntnis und
des Denkens wird entstehen, wenn jede erhGhte geistige Tatigkeit
mit Wohlgefallen von den Zoglingen empfunden wird; wenn sie selbst
wahrnehmen, wie es heller wird in ihrer Seele und wie viel sie
anfangen kénnen mit der erworbenen Kennt-
nis.“? Was Sulzer hier ausspricht, hat Pestalozzi, wie wir sehen wer-
den, in Stans praktisch durchzufithren versucht. Zum Schlusse sei
noch darauf hingewiesen, dass Sulzer — #dhnlich wie Pestalozzi — die
Sprache in ihrer Bedeutung fiir die geistige Entwicklung ausdriicklich
wiirdigt.

In einem Punkte weicht Pestalozzi von Sulzer entschieden ab.
Dieser méchte Erziahlungen verwenden, um deutliche Begriffe von
nicht sinnlichen Dingen zu vermitteln. Eine solche Verwendung von
Erzahlungen aber lehnt — wie wir sehen werden — Pestalozzi ent-
schieden ab. '

Sulzers samtliche Werke sind vor Pestalozzis ersten bedeutenderen
Schriften erschienen, und wenn auch die grosse Ahnlichkeit in den

! Morf, Sulzer, pag. 27.
? Déhne, pag. 65.



Anschauungen beider, die sich zum Teil spater noch deutlicher zeigen
wird, auf die gemeinsame Quelle der Leibniz-Wolfschen und der
englischen Philosophie zuriickgefiihrt werden konnte, so ist es doch
sehr wahrscheinlich, dass Pestalozzi von den Schriften des mit dem
gemeinsamen Freundeskreis in regem Verkehr stehenden Sulzer
Kenntnis genommen hat.

¢, Zusammenfassung.

So haben sich Rosts! Fragen: ,, Auf welche dussern und innern
Griinde lassen sich etwaige Entwicklungsstufen bei Pestalozzi zu-
riickfithren ? Mit welchen geschichtlichen philosophischen Erschei-
nungen hat Pestalozzi sich im Laufe der Zeit beriihrt und welcher
steht er nach der ganzen Art seines Denkens am néchsten ' als
fruchtbar erwiesen.

Pestalozzi diirfte friihzeitig ausser durch Rousseau auch durch
Sulzer beeinflusst worden sein und durch diesen und den gemein-
samen Freundeskreis den ersten Einfluss der englischen
Philosophie erfahren haben. Mit der ,,Abendstunde eines Ein-
siedlers®, den ,,Briefen iiber die Erziehung der armen Landjugend‘
und dem ersten und zweiten Teil von ,,Lienhard und Gertrud® hat
eine Periode ihren Abschluss gefunden, in der ausser den Jugend-
einfliissen namentlich praktische Erfahrungen auf Pesta-
lozzis Anschauungen einwirkten. Er hat nicht nur als Armenerzieher
solche Erfahrungen gesammelt; es fallen in diese Zeit auch die Be-
obachtungen iiber die Erziehung des eigenen Sohnchens.

In einer zweiten Epoche (1783—92) interessiert sich Pestalozzi
vor allem fiir die Frage, wie weit und in welcher Weise der Staat das
Erziehungswesen zu verbessern vermoge. Es ist die Zeit, da er hofft,
entsprechende Versuche im Auslande durchfithren zu kénnen. Seine
Ansichten finden den prignantesten Ausdruck in der zweiten Aus-
gabe von ,,Lienhard und Gertrud® (1790—92). Die wenigen iibrigen
Schriften dieser Epoche sind vorwiegend politischer und national-
okonomischer Natur. In diesen Jahren nun setzt das
vertiefte Studium philosophischer Schriften
ein, das durch die Manuskripte sicher bezeugt ist. Wenn Pestalozzi
schon von 1793 an sich selbst als ein anderer erscheint und bald in
den ,,Nachforschungen® eine philosophische Hohe erreicht, wie nie

1 Rost, pag. 3.



170

zuvor und kaum je wieder, so muss sicher diesem Studium der zeit-
genossischen Philosophie, vor allem Shaftesburys, dessen
Ubersetzung ins Deutsche erst jetzt vollstiindig vorlag, ein bedeu-
tender Einfluss zugeschrieben werden; dies um so mehr, als Pesta-
lozzi seinem ganzen Wesen nach eher zu dem englischen Philosophen
als zu Kant hinneigen mochte; und um so mehr auch, als die ganze
Darstellungsweise Pestalozzis weit mehr an Shaftesbury als an Kant
erinnert.

Nun lésst sich auch eine weitere Frage beantworten, die Rost
aufgeworfen hat: , Welche Periode von Pestalozzis Entwicklung
bildet den addquaten Ausdruck seiner Personlichkeit, seines ureigen-
sten Fiihlens und Denkens ?*° Da es sich hier speziell um die sittliche
Erziehung handelt, wird die Antwort eine etwas andere sein als bei
Rost, der die Frage im Hinblick auf die verschiedenen Ausgaben von
..Lienhard und Gertrud® gestellt hat. Den adidquatesten Ausdruck
von Pestalozzis Personlichkeit finden wir zunédchst in den Werken
der Periode von 1774—83, in jener Zeit, da sich Pestalozzi von den
bloss aufklirerischen Bestrebungen seiner Jugendfreunde freimacht,
den rein theoretischen Boden verldsst und sich durch seine sorgfaltige
Beobachtung des Volkes und seine erste praktische Erziehertitigkeit
eine sichere Grundlage fiir seine weitere Entwicklung schafft.
Den adidquatesten Ausdruck von Pestalozzis Personlichkeit finden
wir sodann — und zwar in erster Linie — in der Zeit von 1793 bis
1803, in jener Zeit, in der Pestalozzis Ansichten, durch praktische Er-
fahrungen und durch eingehende Studien ver-
tieft, ihre beste Darstellung in den ,, Nachforschungen® finden,
wihrend sich in Stans und Burgdorf endlich wieder Gelegenheit
bietet, sie in der pddagogischen Praxis zu verwerten. Die Schriften
Pestalozzis also, die fiir die vorliegende Arbeit in erster Linie in Be-
tracht kommen, sind aus jener ersten Periode ,,Die Briefe iiber die
Erziehung der armen Landjugend®, die ,,Abendstunde eines Ein-
siedlers®, der erste und zweite Teil von ,,Ilienhard und Gertrud‘ und
die Abhandlung ,,Uber Gesetzgebung und Kindermord®, die 1783
publiziert wurde. Aus jenem andern Zeitabschnitt von 1793—1803
sind es die ,,Nachforschungen, der Brief ,,Uber den Aufenthalt in
Stans‘ und die Schrift ,,Wie Gertrud ihre Kinder lehrt“. Dass man
mit 1803 im wesentlichen abbreche, ldsst sich dadurch rechtfertigen,
dass Pestalozzi in seinen Ansichten iiber die sittliche Er-
ziehung nach diesem Zeitpunkt keine wesent-
liche Entwicklung mehr zeigt. Pestalozzi hat sich



4
T
3
'-5;
&
£
B

171

in den ndchsten Jahren weit intensiver mit den Problemen der in-
tollektuellen Bildung befasst (Sprache, Rechnen). Wenn wir so die
wesentlichsten und eigensten Schriften Pestalozzis zum Ausgangs-
punkt unserer Betrachtung machen und die iibrigen nur zum Ver-
gleich heranziehen, entgehen wir am ehesten der Gefahr, Pestalozzis
Betrachtungsweisen mit solchen Niederers zu identifizieren, dessen
Einfluss sich nach 1803 mehr und mehr geltend macht, zum Teil
selbst in der Weise, dass Pestalozzis Schriften durch Niederer iiber-
arbeitet werden.

Der Nachweis von Abhéngigkeitsbeziehungen Pestalozzis lédsst
sich gerade fiir seine Moralphilosophie und Moralpddagogik nicht
schliessen, ohne dass man Pestalozzis Stellung zum Christentum be-
riicksichtigt. Pestalozzis tiefe religiose Veranlagung wurde durch
eine religiose Erziehung noch verstirkt. Im Briefwechsel mit der
Braut tritt das religivse Moment so stark in den Vordergrund, dass
Rost von dem auf das Transzendente gerichteten christlich-religitsen
Sinn der Jugendperiode als dem Charakteristikum dieser Zeit mit
einer gewissen Berechtigung sprechen kann.! Die Vermischung von
sittlichen mit religiosen Begriffen lédsst in dieser Zeit nach Rosts
Ansicht keine scharfe sittliche Problemstellung zu. Uber die Burg-
dorfer Zeit besitzen wir ein Zeugnis Gruners? dariiber, dass Pestalozzi
das neune Testament studiert, um ,,in den Reden und in der Geschichte
Jesu alle die fruchtbaren Keime einer reinen Tugendlehre und einer
vollendeten Lebensweisheit aufzusuchen und zu benutzen.” Zwei
seiner Freunde folgen in ihrem Religionsunterricht auf seine Ver-
anlassung hin ,,der Handleitung des Evangeliums.”® Endlich wollen
wir nicht iibersehen, dass Pestalozzi in den ,,Nachforschungen®* fiir
die Schilderung des Zustandes reiner Sittlichkeit die
Worte direkt dem neuen Testament entnimmt.! So diirften auch die
Lehren des neuen Testaments stark auf Pestalozzis Moralpddagogik
und Moralphilosophie eingewirkt haben.

1 Rost, pag. 56.
2 Gruner, Briefe, 2. Aufl., pag. 314.
3VIII, 471. '



II. Pestalozzis Moralpiddagogik.

A. Pestalozzis philosophische, psychologische und piddagogische
Grundanschauungen.

1. Philosophische Grundanschauungen.

Es interessieren uns vor allem zwei Fragen: Welches ist nach
Ansicht von Pestalozzis das Wesen der menschlichen
Natur und worin besteht seiner Ansicht nach die hdchste
Sittlichkeit? Suchen wir zunédchst die erste Frage zu beant-
worten. Der Mensch ist Pestalozzis Welt; die Schonheit des Menschen
ist ihm die grosste Schonheit der Erde.! Seinem anthropozentrischen
Standpunkt, in dem zugleich der Standpunkt der Autonomie ange-
deutet liegt, hat Pestalozzi schon in der ,, Abendstunde*
klaren Ausdruck verliehen. Die Menschen, die alle in ihrem Wesen
sich gleich sind, finden die einzige Bahn zur Wahrheit im Innersten
ihrer Natur.? Jene Wahrheit, die rein aus dem Innersten unseres
Wesens geschopft ist, wird allgemein giiltige ,,Menschenwahrheit®
sein. Pestalozzis ,,Gesetzgeber” baut darum auf das Innere der
Menschennatur; er griindet seine Gesetze auf jene Anlagen, die nicht
Gaben der Kunst und des Zufalls sind, deren Grundlagen sich viel-
mehr im Innern der Natur aller Menschen finden. Schon in der
., Abendstunde‘ gewinnt Pestalozzi jenes Erziehungsziel, an dem er
immer festhalten kann; eben die Ausbildung der Seelenkrifte ist
Bediirfnis aller Menschen ; auf ihre allgemeine Emporbildung hat auch
der Niedrigste Anspruch.® Die Krifte sind harmonisch zu entwickeln.*
Die menschliche Gliickseligkeit fordert geradezu die Entwicklung
und freilich auch die Veredlung aller Grundtriebe, Anlagen und
Krifte. Ihre Erschlaffung und Ertétung sowohl, als ihre verwilderte
Ausartung ist Quelle von Ungliick und Laster. Die Veredlung der
Grundtriebe aber setzt ihre Befriedigung voraus.

Das Wort ,Natur” wird von Pestalozzi nicht immer in streng
einheitlichem Sinn gebraucht,® in den oben angefiihrten Stellen aber

IV, 347. Vergl. Rost, 54.
111, 314.

111, 318.

11T, 383.

Natorp, R. E. VI, 664.

=] - w [



.%,
z,
£

173

bedeutet es ohne allen Zweifel , Natur des Menschen und zeigt in
seiner Anwendung, dass Pestalozzi schon im Jahre 1780 dem Stand-
punkt der Autonomie nahe gekommen ist. Natur steht jedenfalls
nicht im Gegensatz zu Kultur; wohl aber ist bereits angedeutet, was
neben der Natur wirksam werden kann: die Kunst. :

Die Anlagen sind da; sie bediirfen nur der Entfaltung. Und
auch der Trieb zur Entfaltung ist da, wie Pestalozzi spéter ergdnzend
hinzufiigt. Auf dieser Annahme eines Triebes nach Entfaltung der
Krifte, den Pestalozzi aus der Leibniz-Wolfschen Philosophie iiber-
nommen haben diirfte, mag das Prinzip der Selbsttitigkeit ruhen,
das in Pestalozzis Pddagogik eine hervorragende Rolle spielt. — Den
Gegensatz Natur—Kultur anerkennt Pestalozzi schon 1783 nicht
mehr; er hat sich hierin von Rousseau in unzweideutiger Weise frei-
gemacht. Sein ,,Gesetzgeber findet auf der ganzen Erde im unaus-
gebildeten Menschen nicht den einfachen, weisen, geniigsamen Mann,
sondern den schlauen, misstrauischen Wilden.! Er weiss, dass Kinder
ungliicklich sein kénnen, wie Jiinglinge und Ménner, und er ver-
gleicht den Zustand vorgeschrittener Entwicklung unbefangen mit
dem Kinderzustand der Menschheit. Bei dieser Vergleichung findet
er unzweifelhaft viel Glick und viel Unglick in beiden Altern der
Menschheit, aber er findet auch, dass das Ungliick des Kinderstandes
der Menschheit nicht dadurch geheilt werden kann, dass man mog-
lichst lange in diesem Kinderzustand verbleibe, sondern dadurch,
dass man zur Befriedigung der Bediirfnisse des Ménneralters fort-
schreite. Pestalozzis ,,Gesetzgeber® sieht, dass grosse Geniessungen
grosse Beglerden erregen, aber er sieht auch, dass grosse Begierden
grosse Kriafte enthiillen, und dass die Anlagen der Menschheit ohne
grosse Begierden ersterben. Alles zeigt, dass die Menschheit zur Aus-
bildung ihrer Anlagen bestimmt ist. Pestalozzi hilt die Klage dar-
iiber, dass die Verheerung der Sitten von der Ausdehnung des Er-
werbs und der Einsichten einer Nation herriihre, fiir die Klage eines
Mannes, der einen fetten Bach in seinem ganzen wilden Lauf durch
seine Matten stromen lasst. Es gilt, den Bach in Schleusen zu fassen
und ihn in vielfacher Verteilung iiber den Boden zu fiihren. — Hier
zeigt Pestalozzi deutlich, dass er an die bestehenden Verhéaltnisse
anschliessen und diese sich nutzbar machen will. Das ist im Grossen
und Ganzen seine Ansicht geblieben; seine Ethik wird
nicht kulturfeindlich sein.

1V, 472 fif.



174

Und nun die zweite Frage: Welches sind Pestalozzis Ansichten
vom Wesen der hochsten Sittlichkeit? In jemer Auffassung vom
Wesen der Menschennatur, wie sie uns in der ,,Abendstunde’ ent-
gegentritt, diirften die Bedingungen erfiillt sein, die gestatten, auf
moralphilosophischem Gebiet zum Standpunkt voller Autonomie
zu gelangen. KEs bedurfte nur noch verhiltnisméssig geringer An-
regungen von aussen. Wir wissen, von welchen Seiten solche An-
regungen kamen. Jedenfalls finden wir in den ,,Nachforschungen**
jenes Ziel erreicht. Pestalozzi kennt hier zwei Gegensitze, tierische
Schuldlosigkeit einerseits und sittliche Reinheit andrerseits. Zwischen
beiden liegt der gesellschaftliche Zustand. Unserem Autor erscheinen
die drei Stufen wie Kinderjahre, Jiinglingsjahre und Mannesalter.!
Natorp gibt eine weit schiarfere Fassung, indem er von Anomie, Heter-
onomie und Autonomie spricht.? Im Individuum kommen alle drei
Zusténde zur Geltung. Der Mensch ist ein Werk der Natur, ein Werk
seines Geschlechts und ein Werk seiner selbst. Er kann als Tier oder
als Biirger oder als sittlicher Mensch leben. Der gesellschaftliche Zu-
stand freilich vermag auf die Dauer nicht zu befriedigen; er bietet
tiir sittliche Verhéltnisse keine Garantie;3 er ist vielmehr eine Fort-
setzung des Krieges aller gegen alle.

Der Zustand der Sittlichkeit ist beim Individuum aufs engste
mit seiner tierischen Natur und seinen gesellschaftlichen Verhilt-
nissen verbunden. In seinem Wesen aber ruht er ganz auf der ,,Frei-
heit des Willens*, d. h. auf der Moglichkeit, sich selbst als unab-
héingig von seiner tierischen ,,Begierlichkeit’* und von seinen gesell-
schaftlichen Anspriichen vorzustellen. Wo der Mensch diese Unab-
hingigkeit als Fundament seines Urteils iiber Wahrheit und Recht
anerkennt, wo er die ,,Dinge dieser Welt”* unter dem Gesichtspunkt
betrachtet, was sie zu seiner Veredlung beitragen, da handelt er
sittlich.* Eine Handlung ist also sittlich, wenn ihr ein ernstes Be-
streben zugrunde liegt, von den Téduschungen der tierischen Natur
loszukommen. Als Werk seiner selbst strebt der Mensch nach dem
Edelsten, was er zu erkennen vermag.? So kommt Pestalozzi zu der
weiteren Bestimmung, dass Sittlichkeit ganz individuell sei, d. h.

1 VII, 468.

? Natorp, R. E. VI, 681.

3 VII, 467.

* VII, 437 und 467.

5 Vergl. Uphues, R. E. VI, 739 {f.



&
'
£
¥

nicht unter zweien bestehe.l! , Kein Mensch,”* fithrt er aus, , kann
fir mich fiihlen, ich bin sittlich, denn rein sittlich sind fir mich nur
diejenigen Beweggriinde zur Pflicht, die meiner Individualitit ganz
eigen sind. Freilich wird der Zustand reiner Sittlichkeit eben des-
halb nicht erreicht werden koénnen, weil der Mensch nicht ausschliess-
lich Werk seiner selbst, sondern auch Werk der Natur und der Ge-
sellschaft ist.**

Schon in den ,,Nachforschungen® treten psychogenetische Be-
trachtungsweisen auf. Pestalozzi sucht die erste sittliche Entwick-
lung auf sinnliche Erlebnisse zurlickzufiihren. Er spricht von der
sinnlich-tierischen Einlenkung zu der Gemiitsstimmung,
in welcher die Sittlichkeit mdglich wird.

Mit der hochsten Sittlichkeit tritt nach Pestalozzis Ansicht
die Religion in engste Bezichung. Das Wesen der Religion
ist fur ihn zu dieser Zeit nichts anderes als ,.das innere Urteil meiner
selbst von der Wahrheit und dem Wesen meiner selbst.” Religion
fiihrt als das personliche Werk des Individuums zur innern Vered-
lung eben dieses Individuums.? Weil das Christentum ganz Sittlich-
keit ist, darum ist es auch ganz Sache der Individualitit.? Die ganze
Glaubenslehre erscheint Pestalozzi als ein Bemiihen, das Wissen,
Konnen und Wollen des Menschengeschlechts durch richtige Er-
kenntnis von sich selbst und von allem was ist, mit sich selbst und
allem was ist, in Ubereinstimmung zu bringen.’

Ergénzt wird das, was Pestalozzi uber die hochste Sittlichkeit
zu sagen hat, durch seine Ausfiihrungen iiber die Personlichkeit Jesu,
wiederum ein Beweis, wie starke Anregungen Pestalozzi aus dem
Neuen Testament erhalten haben diurfte. Jesus ,setzte das Gefiihl
der innern Freiheit und Selbstdndigkeit hoch iiber alle Bande der
Welt, ohne doch diese Bande zu zerreissen. Seine Lehre ist hohe
Anforderung zur bestéindig anhaltenden sittlichen Sorgfalt. Was
er verlangt, ist stete Wachsamkeit und feste Gewalttat gegen uns
selbst in allem, was der Veredlung unserer selbst im Wege steht.

Weitere Belege dafiir, dass Pestalozzi den Standpunkt der
Autonomie des Sittlichen im Christentum verkorpert findet, liessen
sich aus der Lenzburger Rede beibringen; doch kann diese erst in

1 VII, 468.
2 VII, 470.
3 VII, 510.
+ VII, 511.
5 II1, 335.



176

zweiter Linie in Betracht kommen, da wir sie leider nur in der Uber-
arbeitung durch Niederer kennen. Die Christuslehre — fiihrt Pesta-
lozzi-Niederer hier aus — geht in der Bildung der Menschen zu ihrem
hoheren Sinn vom Wesen ihrer inneren Natur selber aus. Uber alle
Schranken &usserlicher Verhé&ltnisse hinaus reinigte und heiligte sein
Stifter die menschliche Natur selbst in jedem Individuum.?

Hochste autonome Sittlichkeit in néchster Beziehung zur Reli-
giositét ist fiir Pestalozzi charakteristisch von der ,, Abendstunde
bis zum ,,Schwanengesang.” FEr findet die Verbindung beider in
der Ethik des Evangeliums. Fir uns ist von grosser Bedeutung zu
sehen, dass Pestalozzi sich {iber das Wesen der hiochsten Sittlichkeit
klar ist. Wenn er nicht dazu gelangt, moralpadagogische Anweisungen
itber die Erreichung der letzten Ziele zu geben, so miissen anderswo
Schwierigkeiten liegen, die ihn daran hindern.

2. Die psychologischen Grundanschauungen.

Pestalozzi erkennt im Menschen — ganz dhnlich wie Shaftes-
bury — eine dreifache Anlage; er erkennt Anlagen des Herzens, die
zu sittlichen, Anlagen des Geistes, die zu logischen Kréften, und
physische Anlagen, die zu Kunstfertigkeiten ausgebildet werden
konnen und sollen.? In der Kunstkraft finden die eigentlich funda-
mentalen Krifte, die geistigen und die sittlichen, ihren Ausdruck.®? Das
scheinen Zusammenstellungen wie Denken, Fiihlen, Kénnen, — Geist,
Herz, Hand — Fiihlen, Denken, Tun — anzudeuten. ¥s gilt, die

efithle unseres Herzens zu wecken und zu beleben, die Kréafte unseres
Geistes zu entwickeln und zu bilden, und drittens die Anwendungen
der geweckten Gefithle und gebildeten Kréfte, unsere dussere Tat-
kraft, mit unserem inneren Sein in Ubereinstimmung zu bringen.
Uphues spricht von Denken mit seinem Ausgangspunkt, dem Em-
pfinden, von Wollen mit seiner Quelle oder Triebfeder, dem Fiihlen,
und von Darstellen mit seinem Vermittler, dem Bewegen, und nimmt
zugleich Pestalozzi gegen den Vorwurf, ein Verfechter der Kriifte-
Psychologie zu sein, in Schutz.?

Uns interessiert vor allem, zu sehen, welche gegenseitige Stellung
Pestalozzi diesen Grundkriften zuweist. Zunichst sind die Bezie-

: X, 235,

= 11, 352

® Vergl. Natorp, R. E. VI, pag. 713.
Uphues, R. E. VI, pag. 720.

'



177

hungen der einzelnen Kréfte zu einander so enge, dass die Ausbildung
der einen auch die anderen in Anspruch nimmt; jedenfalls ist die Aus-
bildung der intellektuellen Krafte kein Hindernis fiir die sittlichen.
Das fithrt Gruner in seinen Briefen aus Burgdorf recht deutlich
aus. ,.Der Einfluss,” schreibt er, ,den der intellektuelle Ele-
mentarunterricht nach Pestalozzis Grundsitzen auf das Moralische
hat, ist mehrfach.“? Die Kinder finden am Fortschreiten und
am gewissenhaften Gebrauch ihrer Kraft Geschmack; sie freuen
sich des Bewusstseins, durch Fleiss, durch Gebrauch ihrer Kraft
das Schwerste schliesslich zu iiberwinden. Es handelt sich zu-
nichst um Weckung des Vertrauens in die eigene
Kraft. Dadurch begriindet sich in ihnen die Uberzeugung, dass
durch unermidete, ausharrende Ubung jeder dahin kommt, wohin
er kommen soll. So wird in ihnen die wichtige Wahrheit begriindet,
der Mensch kénne, was er wolle. Das Kind kann nun iberzeugt
werden, sein Wille vermoge beim Gutsein ebensoviel zu erreichen,
als es beim Lernen zu erreichen vermochte. Ubungen der Kraft
die stufenweise vom Leichten zum Schweren bis zum Schwer-
sten fortgehen, geben dem Geist eine Neigung zu ernster
Beschéaftigung. Der bestindige Umgang mit der Notwen-
digkeit der intellektuellen Anschauung und die Befriedigung, welche
der menschliche Geist dabei empfindet, verschafft dem Kind jene
Stimmung, die auch im Handeln nach Notwendigkeit
strebt. Der Schiiler der Anschauung bleibt anspruchloser. bescheide-
ner. ,,Viele meiner Beobachtungen, fiigt Gruner bei. iiber die Zoglinge
zu Burgdorf, enthalten den Beweis dieser psyvchologischen Behaup-
tung. Da der Mensch ein Ganzes ist, da durch eine Grundkraft alles,
was wir psychologisch so oft Kréfte nennen, in ihm zu einem Wesen
verbunden wird, da das Moralische und Intellektuelle im Menschen
in der genauesten Verbindung, in der engsten Verwandtschaft stehen,
so muss auch die Art ihrer Entwicklung und Bildung die grosste Ahn-
lichkeit haben, nach denselben Gesetzen vor sich gehen.” 2 Pestalozzi
sucht, wie wir sehen werden, neben der intellektuellen Elementar-
bildung eine Elementarbildung des Herzens. Bei ihr zeigt sich
wiederum, in wie enger Beziehung die Grundkrifte stehen. Sie
beschaftigt und 1iibt nicht nur alle Gefiihle, der ,,Gang ihrer
sittlichen Ubung® setzt auch die Geistes- und Korperkrifte des

1 Gruner, pag. 237.
2 Gruner, pag. 245.

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1912 12



—
-1
o

Kindes in Titigkeit. Uber den engen Zusammenhang von in-
tellektueller und ethischer Bildung hat sich Pestalozzi schon friih-
zeitig deutlich ausgesprochen. Alles Gute, schreibt er, steht mit
allem Guten in einem fiir dasselbe entscheidenden Zusammenhang;
jede wahre Vollendung irgend einer Kraft steht durch sich selbst mit
der wahren Vollendung jeder andern Kraft in Harmonie und unter-
stiitzt dieselbe.! Um der Menschenbildung einen sicheren Standpunkt
zu geben, braucht man sicherlich die intellektuelle Bildung und die-
jenige der Kunstanlagen nicht stillzustellen, damit ja kein Kontrast
mit der sittlich religiosen Vernachlidssigung entstehe. Oder sollte z. B.
ein Handwerker, der durch Ausbildung seiner Verstandesanlagen zu
grosserer ausserer ,,Selbstindigkeit® gelangt ist, fiir die religiése und
sittliche Entwicklung etwa weniger geneigt und geschickt sein, als
der ,,unberatene und unbeholfene Gesindelhaufen, der ohne Anspruch
auf Selbstindigkeit in Unsicherheit, Not und Verwirrung dahinlebt.* 2
Auch das Evangelium verwirft entwickelte Geisteskraft nicht, es setzt
sie voraus; es fordert sie. Was in der Bahn der sittlichen und religiésen
Bildung die wachsenden Denk- und Kunstkréfte unseres Geschlechtes
hemmt und verwirrt, ist nicht naturgemiss. Andererseits ist jede
Bahn der Verstandesbildung, welche die steigenden Krifte eines sitt-
lich-religiosen Glaubens hemmt und verwirrt, ebenso wenig natur-
gemass.

Eine starke intellektuelle Ausbildung bedarf auch erhchter Mass-
nahmen zu gunsten der iibrigen Krafte. Der Mensch, der viel weiss,
muss mehr und kiinstlicher als jeder andere zur Einigkeit mit sich
selbst und zur Gleichférmigkeit in der Entwicklung aller seiner Seelen-
krafte gefithrt werden.®? Der Mensch ist ein Ganzes. Sein sittlicher und
religioser Sinn kann durch eine der menschlichen Natur gemisse Aus-
bildung seines Geistes und seiner Kraft in keinem Fall verlieren, son-
dern muss notwendig gewinnen. Das Vergraben der Talente des
Geistes und der Kunst wiirde den religiosen Sinn kraftlos machen.
Wer diesen Sinn einseitig wecken wollte, ohne fiir die Mitausbildung
der intellektuellen und der Kunstanlagen zu sorgen, diirfte leicht den
,,innern religiésen Sinn‘ in sich selbst zugrunde gehen sehen, weil er
sich nicht durch die Tat bewdhren kann.?

II1, 357.
II1, 355.
VIII, 417,
I11, 352,

- [+] (%] -



179

Anderseits kann die sittliche Bildung nicht auf rein intellektuellem
Wege vermittelt werden; die sittlich-religiose .,Erhebung unserer
Natur muss eine selbstandige sein. Es gilt, sie auch unabhingig von
den geistigen Bildungsmitteln zu foérdern; wir diirfen sie nicht als
blosse Zugabe zur intellektuellen Bildung ansehen.

Geistes- und Kunstkraft sind der sittlichen untergeordnet. Jene
beiden stehen im ,,Dienste des guten Herzens®; die Fertigkeiten, die
dort erlangt werden, stellen in letzter Linie ein Mittel zur Ausiibung
alles dessen dar, wozu uns ,.Liebe, Dank und Vertrauen‘ auffordern.
..Ich achte, fithrt Pestalozzi aus, die Bildung des sittlichen und re-
ligiosen Sinnes fiir die allgemeine Basis der durch die Erziehung zu
erzielenden Humanitdt.”" — Das Verhiltnis der drei Grundkrifte
diirfte so, wie Pestalozzi es annimmt, in folgendem Schema zur Dar-
stellung kommen. Durch die Uberordnung soll das Primat der sittlich-
religiosen Grundkrifte angedeutet werden.

sittlich-religiése Grundkriifte

intellektuelle
Grundkrafte

Kunstkraft

Handlungen, als Ausserungen intellekt. und emot. Vorgéinge

Eigentiimlich ist die von Pestalozzi wiederholt gedusserte An-
sicht, dass sich die sittlichen Krifte frither entfalten, als die geisti-
gen und Kunstkrafte. , Das Kind liebt und glaubt, ehe es denkt und
handelt.* :

Welches sind nun nach Pestalozzis Ansicht die sittlichen
Grundkrifte ? Pestalozzi weist dem G e f i1 h 1 die erste Stellung ein.
..vom Gefiihl, von der Téatigkeit und von den Reizen zu beiden ist



180

alles ausgegangen, was der Mensch an Kréften und die Menschheit
an Ausbildungsfortschritten aufweist.” Am stdrksten betont Pe-
stalozzi die Sympathiegefiihle. Oft scheint es, als wolle er
sich ganz auf diese beschrinken.! An anderen Orten stellt er das G e-
rechtigkeitsgefihl? neben sie. Die Ausiibung von Taten
gegen das ,,innere Gefiihl des Rechts™ untergrabe die Kraft unserer
Wahrheitserkenntnis. — Die Sympathie bezieht sich vor allem auf
Handlungen. Der Sdugling sympathisiert zunidchst mit jenen Hand-
lungen der Mutter, die zur Befriedigung seiner Bediirfnisse fiihren.?
Auf einer héheren Entwicklungsstufe tritt die Sympathie mit geistigen
Leistungen auf. Mit dem Gerechtigkeitsgefiihl tritt das Selb s t-
vertrauen in enge Beziehung. Handlungen gegen das ,.innere
Zeugnis unserer Natur®® fithren nicht nur zum Verlust des Glaubens
an den .,inneren Sinn‘‘, sondern auch zum Verlust des Glaubens an sich
selbst. Selbstvertrauen aber ist fir die sittliche Entwicklung
notwendig. Es tritt bei Pestalozzi wieder in enge Beziehung zum
Glauben an die Veredlung des Menschengeschlechts. Der Mensch, in
dessen Innerem der Unglaube an die Moglichkeit der Veredlung des
Menschengeschlechts den letzten Funken des eigenen Strebens nach
dieser Selbstdndigkeit ausgeloscht hat, halt jede Massregel, das
Menschengeschlecht zur Freiheit und sittlichen Selbsténdigkeit zu
erheben, fiir eine Narrheit.? Wieder erfolgt der Hinweis auf Jesus.
Dieser erhebt jeden einzelnen in den Augen seiner selbst,
indem er dem Menschen Achtung vor sich selbstund allen
anderen einflosst.> Wir stehen hier direkt vor einer padagogischen
Forderung Pestalozzis: Es ist durchaus notwendig, im Zoglinge die
Entwicklung des Selbstvertrauens zu begiinstigen.

Auf Sympathiegefithle scheint Pestalozzi das Pflichtgefiihl zu-
riickfithren zu wollen. Das Gefiihl der Liebe zu den. Eltern rette die
Kinder ,,in der Stunde der Versuchung.”* Wie sollte ich, sagt sich das
Kind, dem guten Vater, der frommen Mutter, die mir so lieb sind,
diesen Jammer antun? Dieses ..Pflichtgefithl der Natur® rettet
Millionen Kinder. In seiner Erhaltung, Stiarkung und Veredlung suche
der Gesetzgeber Hilfsmittel gegen die Quellen aller Verbrechen.
Selbst die Gerechtigkeit scheint Pestalozzi bisweilen auf Liebe zu-

1 Vergl. IX, 243.
2 TIT, 325.
3 IIT, 314.
& IIT, 345.
5. IX, 267,



181

riickfithren zu wollen. ,, Alle Familiengerechtigkeit, welche die grosste,
reinste, allgemein in aller Welt genossene Gerechtigkeit ist, hat im
ganzen nur Liebe zu ihrer Quelle.” — Pestalozzi sieht also die Grund-
lage zur sittlichen Entwicklung im Gefiihl, vor allem im S y m p a-
thie- und Gerechtigkeitsgefiihl und in der Selbst-
achtung des Individuums. Mit Recht hebt darum Rost
hervor, dass Pestalozzis Pflichtbegritf nicht der Kantsche, sondern ein
auf gefiihlsméssigem Untergrund ruhender und stets irgendwie in-
haltlich bestimmter sei.! Eben darin weicht Pestalozzi von Kant ab
und nédhert sich weit mehr dem Standpunkt, den Shaftesbury und
Hume vertreten.

3. Die pddagogischen Grundanschauungen.

Die padagogischen Bestimmungen werden ein-
zelne Ziige der Philosophie und Psychologie Pestalozzis schérfer her-
vortreten lassen. Es diirfte sich darum handeln, zunéchst diejenigen
allgemeinen péddagogischen Bestimmungen Pestalozzis zusammen-
zustellen, die auch fiir die sittliche Erziehung in Betracht kommen,
und hierauf zu den speziell moralpddagogischen Anweisungen iiber-
zugehen. Bestimmungen iiber das Ziel der Erziehung haben wir schon
kennen gelernt. In der ,,Abendstunde eines Einsiedlers® fordert Pe-
stalozzi die Emporbildung aller Krifte der Menschennatur zu ,.reiner
Menschenweisheit.” Wiget? dirfte Recht behalten, wenn er fest-
stellt, dass uns in allen Ausserungen Pestalozzis aus dem ersten Viertel-
jahrhundert seiner schriftstellerischen Tétigkeit (1776—1801) eine
geschlossene und widerspruchslose Ansicht iiber das Ziel der Erzichung
entgegentrete. Wir diirfen wohl in der ,.,reinen Menschenweisheit*
dasselbe sehen, was er spéter als Humanitit bezeichnet: Harmonische
Ausbildung aller menschlichen Kréfte unter dem Primat der sittlichen.
Eine interessante Bestimmung iber das FErziehungsziel Pestalozzis
verdanken wir Gruner. Die Erziehung, sagt dieser, strebe darnach,
dass durch naturgemaiss entwickeltes, richtig geleitetes Gefihl —
hiemit fange beim Menschen alles an — und durch vollstandige intel-
lektuelle und moralische Anschaunung Notwendigkeit in sein
Denken und in sein Handeln komme, der Charakter des
Vollkommenen sei Notwendigkeit.?

1 Rost, pag. 79.
2 Wiget, XXIII, 222,
8 Gruner, 273.



[
XL
(B

Fiir Pestalozzis Pidagogik 1st die Auffassung, die er von der A n-
schauung hat, besonders charakteristisch. Er kennt nicht bloss
eine dussere Anschauung mittels der Sinne, sondern aucheineinnere
Anschauung, eine Anschauung auf dem Gebiete des Gefiihls-
lebens. Zwel Bestimmungen sind hier von grosser Bedeutung: Die
erste stellt fest, dass die Gefiihle, aus denen die ersten sinnlichen
Keime der Sittlichkeit unseres Geschlechts entspringen, die we-
sentlichen Fundamente unserer ,innern An-
schauung” seien.? Daraus geht hervor, dass den Gefiihlen fiir
die sittliche Entwicklung dieselbe Bedeutung zukommt, wie den
Sinneseindriicken fiir die intellektuelle. Sie machen aber das Wesen
der Anschauung nicht aus; sie bilden nur das Fundament; sie liefern,
wenn wir uns so ausdriicken diirfen, das Material fiir die Anschauung.
Diese selbst ist etwas im Wesen des Geistes Liegendes. Darauf scheint
wenigstens die zweite Bestimmung hinzuweisen: das Wesen der Sitt-
lichkeit, und folglich auch das Wesen aller Mittel ihrer Entfaltung,
ruht auf der Erhaltung der Kraft und Reinheit unserer
innern Anschauung.? Es handelt sich auch hier um einen ,sinnlichen‘
Stoff, der die gestaltende Kraft des Erkennens rege macht. Diese
Auffassung Natorps® von der intellektuellen Anschauung bei Pe-
stalozzi diirfte auch fiir das Wesen der sittlichen Anschauung zu-
treffen. So wie die intellektuelle Kraft des Kindes nicht durch Wort-
erklarungen, sondern durch den Umgang mit wirklichen Objekten
gebildet wird, so soll das Herz des Kindes nicht durch abstraktes
Résonnieren, sondern durch ,,die ersten Gefiihle der Menschheit* ge-
weckt werden. Durch Umgang mit anschaulichen Gegenstinden zur
Kraft tieferen abstrakteren Denkens, durch Gefiihle zum
Streben nach Grundsidtzen im Handeln, das sind
die Wege zu hoherer Entwicklung. Die moralische Erzie-
hung muss also mit der Erweckung und Pflege
der Gefihle anfangen, wenn sie anschaulich
sein will. Diese Auffassung Pestalozzis bestitigt Gruner mit aller
wiinschbaren Deutlichkeit. ,,Die Gefiihle, die der sich entwickelnden
moralischen Natur wiirdig sind, nennt Pestalozzi als unmittelbare
Erfahrungen des Herzens moralische Anschauungen.”” Das leitende
Grundprinzip, dass die Anschauung das erste und einzige Elementar-

1 Morf, IT, 159.

2 Morf, II, 159.

3 Natorp, R. E. VI, 685.



;
[

183

und Entwicklungsmittel des Geistes sei, ist auch bei der moralischen
Bildung nicht zu verkennen.!

Wenn Pestalozzi die Anlagen und den Trieb zu ihrer Entfaltung,
wie wir sahen, im Menschen voraussetzte; wenn er voraussetzte, dass
diese Anlagen nur durch Betdtigung entwickelt werden kénnten, so
musste er zum Prinzip der Selbsttédtigkeilt gelangen.
Schon in der zweiten Ausgabe von ,Lienhard und Gertrud* betont
er, das Lernen der Kinder lege nichts in sie hinein; es entfalte nur die
Krifte, die in ihnen selbst lagen. Er geht spéter einen Schritt weiter;
die Kinder sollen die Resultate alseinenreinen Erwerb ihrer
selbst, als eine Leistung ihrer eigenen Kraft be-
trachten; sie sollen darum diese Kraft vor allem schitzen; das ,,5 e-
fihl ihrer Krafte® soll ihnen von allen Seiten zum deutlichen
Bewusstsein gebracht werden. Stirke und Gewandtheit sei darum
das erste, das vorziigliche Ziel ihrer Erziehung, damit sich frithe in
ihnen das Be wusstsein ihrer Kraf i ihr Gliick selber griin-
den zu konnen, entwickle. Sehnsucht nach Stirkung der Kraft ist die
Bahn der Natur zur Bildung und Starkung aller Krifte.2 Pestalozzi
betrachtet auch das S pie l zunichst als Mittel der Kraftbildung, als
Mittel, das Selbstvertrauen des Kindes zu entwickeln. Durch lind-
liche, den Mut entwickelnde Spiele, belebt sein ,,Gesetzgeber™ die
natiirlichen Anlagen; er mindert, um die Entwicklung der Krifte
nicht zu hemmen, die ,,Knabenfreuden des Landes‘‘ nicht.?® Pestalozzi
unterscheidet zwischen héheren und niedrigen Kréften, zwischen ho-
heren und niedrigeren Formen der Betédtigung: in der Schule soll das
Kind vom Gefiihleinerhoheren, edleren Kraft entziickt sein,
wie es in seiner Spielstunde vom Gefiithl niederer Krifte ent-
ziickt 1ist.?

Dieses Bewusstsein der eigenen Kraft soll sich
nun mit altruistischen Gefithlen verbinden. Friih schon soll
das Bewusstsein der eigenen Kraft mit der Erkenntnis verbunden
werden, das Gliick der Mitmenschen in dem Masse fordern zu konnen,
als man selbst leistungsfahig sei.® ,Kennt ihr etwas Grosseres und
Schoneres, fragt Pestalozzi seine Zoglinge in Stans, als dem Armen zu
raten und dem Leidenden aus seiner Not zu helfen ? Aber kénnt ihr

1 Gruner, 247.
2 ITII, 326.
3'V, 463.

¢+ X, 230.

ITI, 385.

o



184

es, wenn 1ihr nichts versteht ? Erst wenn ihr viel wisst, konnt ihr viel
raten.” So sollen altruistische Gefithle zu M otiven fiir die An-
strengung der Kréafte werden. In der Lenzburger Rede setzt sich Pe-
stalozzi noch ein anderes Ziel: Er moéchte nicht bloss das Gefiihl der
individuellen Kraft entwickeln, er mochte den Menschen die Grosse
der Menschennatur mehr im Geschlecht, als in seiner Individualkraft
suchen lassen. ., Der Zogling der Elementarmethode achtet die Kraft
des einzelnen Menschen jedenfalls gering gegen die Kraft des Ge-
schlechts.*1  So soll das Bewusstsein eigener Kraft offenbar den
Glauben an die Kraft der Menschheit und damit den Glauben an die
Moglichkeit ihres Fortschrittes befestigen.

Noch in anderer Hinsicht kommt dem Bewusstsein eigener
Kraft moralpadagogische Bedeutung zu. Pestalozzis ,,Gesetzgeber"
..sieht beim Jiingling durch das lebendige Gefiithl seiner ausge-
bildeten Kréfte sich einen méachtigen Stolz auf sich selber, auf
seine  Unabhéangigkeit und Freiheit entwickeln.” ,,Dieser Jiing-
lingsstolz ist das hohe Naturband seiner Schamhaftigkeit. Daher
hiitet sich der Gesetzgeber, ihn zu schwichen; er hiitet sich, kleine
jugendliche Kiihnheiten mit tiefer Beschimung und entehrender
Hérte zu bestrafen; er schont die Jinglinge; er sucht ihren Stolz
zum Edelmut emporzuheben. Midchenstolz ist Sicherstellung ihrer
Tugend.? Sowirddas Bewusstseinder inneren Wirde
entfaltet; Pestalozzi spricht vom .inneren Selbstgefiihl*, vom Be-
wusstsein der innern und &dussern Selbstédndigkeit. Durch das Be-
wusstmachen der eigenen Kraft entwickelt Pestalozzi im Zogling jene
Achtung vor sich selbst, die fiir das sittliche Verhalten
entscheidend sein soll. In dem Bewusstsein der eigenen Kraft — auch
der eigenen sittlichen Kraft — liegt ,.selbst genugsamer Reiz‘ fiir
ihre Betdtigung, d. h. es bedarf keiner weiteren, heteronomen Motive.
Die Elementarbildung verschméaht allen ausser dem Bewusstsein
eigener Kraft gesuchten Antrieb, jeden Antrieb also, der auf Eitel-
keit oder Ehrgeiz beruht. Solche Reize wiren den hohen Reizen, die
im Streben nach Sittlichkeit selbst gegeben sind, zuwider, jenen Rei-
zen, die im Erkennen seiner selbst und im Vergleichen seiner selbst
mit sich selbst liegen.? So ist auch hier der Standpunkt der Auto-
nomie gewahrt.

X, 252,
2 V. 463.
3 IX, 328.



185

In dieser Piadagogik der Kraftbildung weist Pestalozzi natur-
gemiss der U b un g eine wichtige Stellung an. Die Natur enthiillt
alle Krifte der Menschheit nur durch Ubung, und ihr Wachstum griin-
det sich anf Gebrauch.! Der Mensch, der nicht durch stille feste A n-
wendung seine Erkenntnis stérkt, verldsst die Bahn der Natur.
Um zu kénnen, musst du in jedem Fall tun. Und zwar ist die Ubung
an nahen Verhéltnissen vorzunehmen. All das gilt auf intellektuellem
wie auf sittlichem Gebiet. Die Gefiihle der Liebe, des Dankes, des
Vertrauens sollen durch die Mutter schon von der Wiege an h a b i-
tuell gemacht werden.2 In welcher Weise dies geschehen soll, wird
spater zu zeigen sein. Auch Gruner spricht von diesem Habituell-
machen der Gefithle. Pestalozzis Andachts- und Priifungsstunden
im Schlosse zu Burgdorf zeichnen sich nicht durch Feierlichkeit, aber
durch Warme und Kraft aus und finden — das ist hier die Haupt-
sache — nicht selten, sondern tdglich und stiindlich statt.? Die
Kinder wachsen im Leben frommer, heiliger
Gefiihle auf; sosolleininneres Ubergewicht von
Wahrheit, Liebe und Kraft zustande kommen.

Die Tat ist fir jede Seite der menschlichen Entwicklung
durchaus notwendig; sie ist fiir die sittliche Entwicklung von grosster
Bedeutung. Das Kind muss handelnd in seiner Umgebung leben
undintdtiger Lieb e und durch sie kraftvoll werden, d. h. wohl,
aus den Vorstellungen, welche die Umgebung vermittelt und aus den
Gefiihlszustdnden, die sie herbeifiihrt, geht unmittelbar die Tat her-
vor; es braucht kein Drittes, wie etwa das Wort es wire. In der Tat
sind neue, wesentliche Reize fiir die sittliche Entwicklung gegeben.
Die Tat erst fithrt zum Bewusstsein der eigenen Kraft und damit zum
Vertrauen in die eigene Kraft, zum Selbstvertrauen. Darin liegt auch
schon der Lohn, und zwar ein ,.der Menschheit wahrhaft wiirdiger
Lohn.** Da Altorf verbrannte, nahm Pestalozzi auf die Bitten seiner
Zoglinge hin einen Teil der ungliicklichen Kinder auf; aber das ge-
schah unter der Bedingung, dass die Zdglinge ihr Brot mit jenen teilten.
Aus der lebhaften Anteilnahme am Schicksale ungliicklicher Mit-
menschen geht auch hier unmittelbar die Handlung hervor. Und
diese selbst soll trotz der Entbehrungen, die sie herbeifiihrt, der ein-
zige Lohn bleiben.

LI, 317
2 X, 278.
3 Gruner, 254.



186

So kann die Ubung der sittlichen Kraft ihrem Wesen nach nichts
anderes sein, als eine sittliche Handlung, freilich eine solche
Handlung, die dem Standpunkt der sittlichen Entwicklung des Kin-
des entspricht, als eine Folge seiner sittlichen Gemiitsstimmung er-
scheint und von ihm selbst als Stirkung seiner sittlichen Kraft em-
pfunden wird.

Ziel und Resultat aller Ubung ist die vollendete Lei-
stung. Was zu lernen ist, muss vollk o m m e n gelernt werden.
Auch das muss dem Kinde zum Bewusstsein kommen. Es gilt auf
jeder Stufe ein inneres Streben nach Vollendung auf dieser Stufe zu
wecken.! Eben durch dieses Streben nach Vollendung im Einzelnen soll
das Kind kraftvoll werden. Die Hinwendung zur sittlichen Erziehung
ist klar: der Geist des Gesetzes: ,,Sei vollkommen® soll sich dem
Kinde einpriagen. 2

Die Forderung nach Selbsttéitigkeit und nach Vollkommenheit
der Leistung im Einzelnen zieht eine andere nach sich, die des liicken-
losen Fortschreitens.® Wo das Kind den Weg selbst
finden soll, muss sich eines streng logisch an das andere anschliessen.
In dem geschlossenen Gang hat jeder Moment seinen Fortschritt.
Auch in dem Mittel der Herzensbildung diirfen sich keine Liicken
finden; sie wiirden zur ..Leerheit des Herzens®® fithren. 4

Auf die Stufe der Anschauung und Ubung folgt erst spit die
Stufe des Begriffs, des Schlusses, des Urteils.> Das Kind der
Methode schaut lang, fest und lebendig, ehe es schliesst. Und auch
dann noch bleibt der Kreis ein enger. Es iibt sich weniger in der Aus-
dehnung des Schliessens oder Urteilens, als in der Bildung der
Kraft, ric h tig urteilen und schliessen zu kénnen. Sein Urteil wird
in allen Stiicken in ihm selber gereift, ehe es dasselbe auch nur in sich
selber ausspricht. ® So folgt auf das mannigfach wiederholte Erfassen
des Einzelnen erst spiat die Zusammenfassung zu einem Ganzen.’?
Das gilt fiir die moralische, wie fiir die intellektuelle Entwick-
lung. In der moralischen Entwicklung ergeben sich aus der vielfach
wicderholten Anschauung des Einzelnen gr o s s e, das ganze unserer

IX, 327.

IX, 156.

Rost, 135.

IX, 331.

Vergl. Sulzer.

¢ X, 245.

? Natorp, R. E. VI, 688; Natorp, Abth I, 432.

- [ [ -

=1



187

Anlagen und unserer Verhéltnisse umfassende Satze, grosse
umfassende Ansichten und Bestrebungen.! Von solchen Haupt-
satzen der sittlichen Erkenntnis sagt Pestalozzi, dass sie wie reines
Gold anzusehen wiren, gegen welches die untergeordneten und von
ithnen abhingenden Wahrheiten als blosse Scheidemiinze erscheinen.
Alles aber hingt davon ab, dass das, was schliesslich formuliert wird,
sich dem Zogling selbst durch das Bewusstsein intuitiver, an Real-
verhiltnisse angeketteter Erfahrung als wahr darstelle. 2

Im Stanser Brief zeigt Pestalozzi, wie er seine Zoglinge fithren
will. ,,Mein Gang, die Vorstellungen von Recht und Pflicht bei meinen
Kindern zu erzeugen, griindete sich ganz auf die téglichen Anschau-
" ungen und Erfahrungen ihres Kreises. Wenn sie z. B. redeten und
Getiimmel war, so durfte ich mich nur auf ihr eigenes Gefiihl berufen,
ob es moglich sei, also zu lehren.” Hier veranlasst Pestalozzi offenbar
seine Zoglinge im Anschluss an das unmittelbar Erlebte Urteile iiber
ihr eigenes Verhalten zu fdllen. In dieser Weise wandte sich Pestalozzi
nach seinen eigenen Worten bei jedem Vorfall an das Gefithl des
Rechts und der Billigkeit seiner Zoglinge. Durch solche Urteile iiber
den Wert des eigenen Verhaltens aber musste die Maximenbildung
begiinstigt werden.

In welch enger Beziehung nach Pestalozzis Ansicht die Grund-
krafte stehen, haben wir bereits gehort. Dieselbe enge Beziehung wie
sie zwischen den Anlagen unserer Natur sich findet, besteht auch
zwischen den Elementarmitteln ihrer Entfaltung.
Es gelten fiir alle dieselben Grundsétze.

Pestalozzi gedachte auch fiir die sittliche Erziehung die Not-
wendigkeit und Méglichkeit des liickenlosen Fortschrittes nachzu-
weisen. Er hoffte, wie Gruner bezeugt,® durch fortgesetzte, sorg-
faltige Beobachtungen des kindlichen Geistes die feste stufenweise
Reihenfolge zu entdecken, in welche die moralischen Anschauungen
naturgemiss geordnet werden miissen, um das Kind mit Sicherheit
zur Moralitiat zu fiuhren. Er hoffte feststellen zu kénnen, wie die ersten,
einfachsten und wie die spateren Gefiihle zur ,.selbsttitigen Energie®
zu bringen seien, jene Gefiithle namentlich, welche nur durch ofter
wiederholte Eindriicke ,,zur innigen Uberzeugung reifen.” Er hoffte
so zur Bildung des Herzens einen ebensosicher begriindeten
und stufenweise auf immer gréssere Anregung zur

1 VIII, 416.
2 VIII, 416.
Gruner, 255. Vergl. Wiget, XXIV, 11.



Selbstdandigkeit berechneten Gang zu finden, wie er ihn
fiir den intellektuellen Unterricht wirklich gefunden hat.! Darum
untersucht er

1. welche Gefithle als die einfachsten und natiirlichsten im
Herzen des Kindes zuerst erwachsen:

welche am innigsten und tiefsten sich regen,

welche am starksten wirken;

e to

wie sie mit anderen, mehr zusammengesetzten, schwerer zu
begriindenden und zu vollendenden zusammenhéngen.

Uber die Feststellungen hinaus, die wir bei Pestalozzi selbst fin-
den werden, geht auch Gruner nicht. Er zweifelt vielmehr an der Mag-
lichkeit, einen Stufengang der moralischen Anschauungen objektiv
begrinden zu konnen, weil die Empfianglichkeit fiir den moralischen
Unterricht auf subjektiver Freiheit des Wollens beruhe. ? Einem jeden,
meint er, miisse vielleicht auf eigene Art zu Hilfe gekommen werden.
Aber er bestreitet den Wert eines solchen Stufenganges nicht, auch
wenn er nur subjektiv zu bestimmen wire.

B. Einzelne Moralpidagogische Bestimmungen.

1. Zentrale Sittlichkeit.

Uber die Elementarmethode der sittlichen Erziehung macht Pe-
stalozzi relativ wenig Bestimmungen. Ihr erster Grundsatz sei, sagt
erinder Lenzburger Red e, was nicht schon in seinen leisesten
Regungen sittlich sei, werde es nie. Das Kind sei vom ersten Augen-
blicke an als eine geistige und sittliche Natur zu betrachten. Die Me-
thode geht nicht auf negative Hinderung des Bdsen, sondern auf
positive Belebung des Gutenaus. Ihr Zielist, das zeigt
der Stanserbrief deutlich,zentrale Sittlichkeit. Eshandelt
sich fiir Pestalozzi zunidchst darum, eine wohlwollende und fiir Wahr-
heit und Recht empfingliche Gemiutsstimmung herbeizu-
fithren. Hundert und hundert den grossen Wahrheiten untergeord-
note Sitze fallen dann von selbst auf und finden tiefe Begriindung,
wenn die Kinder auch nie dazu kommen, die einzelnen Wahrheiten
wirklich auszusprechen.® So skizziert Pestalozzi in wenigen Ziigen

1 Gruner, 270.
2 Gruner, 28]1.
VIII, 416.



189

das Wesen seiner Moralpadagogik. Vonden Anlagen zu Sym-
pathie- und Gerechtigkeitsgefithl durch innere Anschau-
un g zu deren Entwicklung, zur Betdtigung dieser Gefithle im Han-
deln, durch vielfache Anwendung in den nédchsten Verhdltnissen, zu
umfassenden Ansichten und Bestrebungen,
zaeiner Gemiitsstimmun g, die nun ihrerseits wieder zu Wohl-
wollen und Gerechtigkeit fiihrt, ohne dass jeder einzelne Grundsatz
fiir sich ausgesprochen werden miisste. Dadurch, dass er den Menschen
in seinem Innersten erheben will. damit er ,.tief fithlend
mit der ganzen Fiille seines Wesens nach dem Besten strebe’, dadurch,
dasser das H 6 c hstein der Menschennatur vor allembeleben
und zum unabidnderlichen Fundament machen will, unterscheidet
sich Pestalozzi von jenen Moralpadagogen, die wie Locke jede einzelne
Tugend fiir sich einiiben wollen. — Der Umfang der sittlichen Ele-
mentarbildung beruht auf drei Gesichtspunkten:

1. Erzielung einer sittlichen Gemiitsstimmung durch reine Gefiihle;

2. Sittliche Ubung durch Selbstiiberwindung und Anstrengung
in dem, was recht und gut ist;

3. Bewirkung einer sittlichen Ansicht durch das Nachdenken
und Vergleichen der Rechts- und Sittlichkeitsverhiltnisse,
in denen das Kind schondurch sein Dasein
und seine Umgebung steht.?

Wo die ganze Umgebung des Kindes das Erleben jener einfachen
sittlichen Gefiithle der Sympathie und der Gerechtigkeit begiinstigt,
wo das Kind zur ,stillen Pflichterfillung angehalten wird, wo dieses
Erleben in ,hohen einfachen Wahrheiten* zusammengefasst wird,
d a haben einzelne Vorurteile keine Wirkung, sie werden im U ber -
gewicht der reinen Entwicklung und Vered-
1 un g der Natur dastehen, als ob sie nicht wéren.? In der erwdhnten
Gemiitsstimmung findet Pestalozzi ein Gegengewicht gegen die
Laster, von deren allgemeinem Zusammenhang er ebenso iiberzeugt
ist, wie vom allgemeinen Zusammenhang alles Guten.

2. Bedeutung der ersten Erziehung.

Die Elementarmethode arbeitet der moralischen Entwicklung
schon im Sauglingsalter durch Gefiithle vor.? Weil, wie wir sahen

1VIII, 412,
2 VIII, 417.
2 Gruner, 248.



190

den Syvmpathiegetithlen grundlegende Bedeutung zukommt, fragt
sich Pestalozzi: Wie komme ich dahin, Menschen zu lieben ? und er
findet, dass die Liebe hauptsidchlich von dem Verhiltnis ausgeht, das
zwischen dem unmiindigen Kind und seiner Mutter besteht.l Der
befriedigte Siugling lernt, was ihm seine Mutter ist und sie bildet
in ihm die Liebe. Wichtig ist, dass die Befriedigung der Bed iir{ -
nisse durch die Mutter selbst erfolge; der
Bissen Brot, den die Mutter reicht, ist fiir die
Bildung zur Liebe etwas ganz anderes, :als
der Bissen,dendas Kind aufder Strasse findet
oder von fremder Hand empféangt.? — Das Ver-
haltnis von Mutter und Kind ist Quelle der ,innern An-
schauung™.® Die Vorstellung der Mutter muss zu einem Sum -
mationszentrum der Gefihle werden. Alle Sittlich-
keit und Religiositiat hat ihren Ausgangspunkt in dem von sinnlicher
Liebe und sinnlichem Vertrauen belebten Verhéltnis zwischen Mutter
und Kind.?* Vertrauen und Liebe sind das hohe Ziel, Vertrauen und
Liebe sind das einzige umfassende und wiirdige Mittel.> Schon friih-
zeitig ist sich Pestalozzi klar dariiber, dass die Erreichung seines
Ideals ganz auf das tief empfundene Verhéltnis des Kindes zu den
Eltern gebaut werden muss.

Mit dem Summationszentrum von Gefiihlen, das sich im An-
schluss an die Vorstellung der Mutter gebildet hat, tritt ein anderes
in Beziehung, das offenbar die Konzentration von noch
gréosseren Gefiihlsmassen gestatten soll; es ist ein
Summationszentrum von Gefiithlen, die sich an dic Gottesvor-
stellun g anschliessen. Pestalozzi betrachtet dieses Summations-
zentrum als fiir die sittliche Elementarbildung unentbehrlich. Ohne
religiose Ansicht aller Dinge scheint ihm keine wahre Elementar-
bildung moglich.® Die Gefiihlsmassen, die sich an die Vorstellung
der Mutter anzuschliessen vermogen, scheinen Pestalozzi nich ¢
kraftig genug zu sein; sodann ist fiir die dauernde
Wirksamkeit dieses Summationszentrums zu wenig Garantie ge-
boten, es muss darum ein umfassenderes Zentrum geschatfen werden,

IX, 146.

IX, 245.

Wiget, XXIIT, 3.
Uphues, R. E. VI, 742,
Rost, 144,

IX, 330.

& o B W D e



s A AT SN BT T

191

das ausserdem langere Wirksamkeit garantiert, eben dieses Summa-
tionszentrum von Gefiithlen religioser Art. Dieses sollfriihzeitig
gebildet werden; es soll durch die Mutter entwickelt werden;
es soll gewissermassen jenes erste Zentrum in sich aufnehmen und in
seiner Wirkung sicherstellen. ,.Der Glaube an Gott ist Sicherstellung
des Glaubens an den Vater und an jede Pflicht des Hauses.*

Der Glaube an Gott geht aus dem Glauben an Vater und Mutter
hervor. Mit Recht spricht Uphues von einem Fiduzialglauben. Die
Gefiihle der Liebe, des Vertrauens, des Dankes und die Fertigkeiten
des Gehorsams miissen entwickelt sein, damit sie auf Gott angewendet
werden konnen. ,,Gott ist fiir die Menschen nur durch die Menschen
der Gott der Menschen.” In der Lenzburger Rede ist dersclbe Ge-
danke weiter ausgefithrt: ,,In dem sinnlichen Hineinschmelzen der
Anfange des Glaubens an Gott in die Wahrheit und Kraft des ge-
reiften Glaubens an die Mutter liegt die einzige Moglichkeit der reinen,
liickenlosen, naturgeméssen Fortbildung der kindlichen reinen Ge-
miitsstimmung, aus der die Sittlichkeit des Menschen hervorgeht.
Das Kind darf aus der Epoche seines sinnlich und instinktartig in
ihm lebenden Glaubens an die Mutter nicht hinausgehen, ohne dass
schon in dieser Epoche die erste Grundlage des Glaubens an Gott
tief in seine Seele gelegt sei.”” Pestalozzi spricht direkt von einer
Ubertragung der kindlichen Gefiihle fiir die Mutter auf den Glauben
und die Anbetung Gottes. Die Mutter gibt allen Gefiihlen des Kindes
religiose Bedeutung. Sie leitet sie alle auf Gott. Sie nennt ihm Gott,
wenn es angeregt ist von der Grosse und Macht der Natur, von ihrer
Wohltatigkeit, von ihrer Schonheit und Ordnung, von den Wundern,
die sie, die Mutter, nicht erkliren kann.! Uberall, wo ein wahrer
Gedanke im Zogling erwacht, wo ein reines Gefiihl in ihm rege wird,
wo eine gute Gesinnung in ihm herrschend geworden, soll dieser Ge-
danke, dieses Gefiihl, diese Gesinnung auf Gott bezogen werden,
Pestalozzi scheint hier ganz jener Anweisung Shaftesburys zu folgen

Gott darf dem Kind im Zeitpunkt des Ubergangs nicht anders,
denn als ein Wesen voll miitterlicher Liebe und Sorgfalt vor die Sinne
gebracht werden. Ein erschreckendes Bild wiirde storend auf das
Gleichgewicht seiner Krafte wirken. Pestalozzi verwirft jede religiose
Vorstellung mit Ausnahme der Vorstellung Gottes als Vater, die ein-
fach hingenommen, nicht ausgemalt wird.?

1 X, 238.
2 Vergl. Rost, 114.



192

Die Gottesvorstellung mag sich das Kind selbst weiter bilden.
Eben weil es sie selbstdndig weiterbildet, kann es nie dazu kommen,
dass es sich unter Gott etwas denkt, was der Wirklichkeit und Méglich-
keit, wie sie vor ihm steht, widerspricht und wodurch es in Zweifel
oder Unglauben stiirzen muss.! Damit begegnet Pestalozzi in sehr
geschickter Weise jenem Einwand, den Shaftesbury erhebt.? — Auf
einer hoheren Entwicklungsstufe sieht das Kind Gott in der Vol-
lendung seiner selbst;® Gott wird thm zum Urbild aller
Vollkommenheit.*

Wir werden Pestalozzi zugestechen miissen, dass auf diese Weise
die Vorstellung Gottes zu einem méchtigen Zentrum von Gefiihlen
zu werden vermag, die fiir die sittliche Entwicklung forderlich sind,
dass ein solches Zentrum auf das Handeln in ginstigem Sinne be-
stimmend wirken kann und dass es nicht leicht ist, auf dieser Ent-
wicklungsstufe ein dhnlich kraftvolles Zentrum in anderer Weise zu
schaffen.

Das Kind, das nach Pestalozzis Anweisungen geleitet wird,
will von Gott reden, es will mit Gott reden, aber es jagt um seiner
Gottesliebe willen nicht allerlei Meinungen iiber Gott nach, seine
Gottesliebe fithrt es zundchst nicht zu Verstandesiibungen iiber das,
was Gott sei. Wo andere mit dem Kind von Gott sprechen, da
mogen sie jedes Wort an sein Tun und Lassen binden, an seine Um-
stinde und Berufspflichten, so dass es immer scheint, als rede man
mit ihm von Vater und Mutter.>

Wir konnen somit nach Pestalozzi von einer ersten Stufe sitt-
licher Entwicklung sprechen, auf der die Vorstellung der Mutter
Summationszentrum jener Gefiihle ist, die fir die sittliche KEnt-
wicklung in Betracht kommen, der Gefiihle der Sympathie, des Ver-
trauens. Auf einer zweiten Stufe ist die Gottesvorstellung dhnlich,
wie zuvor die Vorstellung der Mutter zum Summationszentrum ge-
worden, aber zu einem Zentrum von umfassenderer Art. — Es scheint,
als nehme Pestalozzi an, dass eine grosse Zahl von Menschen, vielleicht
die Mehrzahl, diese Stufe nicht iiberschreiten. Und doch ist damit
das, was Pestalozzi als Ziel der sittlichen Entwicklung klar charakteri-
siert hat, nicht erreicht. Leider macht Pestalozzi iiber die Erreichung

1°X, :230.
2 Hinweis auf pag. 25.
3 IX, 156.
1 IX, 267.
5 IV, 416.



i

193

weiterer Stufen keine zusammenhdngenden Bestimmungen péada-
gogischer Art mehr. Wir erinnern uns, wie er das Bewusstsein der
eigenen Kraft im Zogling zu entwickeln und zu erhalten sucht, um
so das Selbstvertrauen zu fordern und die Selbstachtung zu be-
giinstigen. Das Streben nach Steigerung der eigenen Leistungs-
fahigkeit wird mit dem Bestreben verbunden, den andern zu helfen.
Wie aber Beziehungen zu den hochsten sittlichen Forderungen ge-
wonnen werden sollen, wird nicht ausfithrlich dargestellt. Es mag
diese Tatsache darauf zuriickzufithren sein. dass Pestalozzi sich in
erster Linie um die Elementarbildung bemiiht und dass seiner Zeit
iiberhaupt die zu einer weiteren Ausgestaltung der Moralpddagogik
notwendigen psychologischen Bestimmungen fehlten.

3. Die Mittel.

Die Mittel, die Pestalozzi auf der ersten Entwicklungsstufe
des Kindes vorwiegend anwendet, sind Pflege und Umgang.
Diese sind die Elementarmittel schlechthin. Sie erwerben dem Er-
zicher die Liebe und das Vertrauen des Zoglings.
Das Verbot sei selten; das Kind lerne die Freiheit kennen; es sei
so frei, als immer moglich ; keine Worte, wo Handlung, wo Tat oder
Erfahrung moglich ist.! Alle Hemmungen erzeugen Misstrauen und
die Arbeit des Erziehers ist verloren, wenn dieses keimt. Wohl aber
sammle das Kind Erfahrungen, die das Vertrauen zum Erzieher er-
hohen; es sei gewohnt, hundertmal gewarnt zu werden und in un-
gehemmter Freiheit durch Nichtbeachten der Warnung in recht un-
angenehme Lagen gefithrt zu werden. Ahnlich wie Rousseau, von dem
er offenbar stark beeinflusst ist, empfiehlt Pestalozzi ,,Anordnung der
Umstdnde. Dann aber weicht er ganz entschieden von Rousseau
ab. Freiheit erscheint ihm als ein Gut, aber G e h or s a m erscheint
ihm auch als ein solches. ,,Wir miissen verbinden, was Rousseau
getrennt.”*2 | Ich setze voraus, du habest mit ganzer Seele fiir das
Zutrauen der Kinder gearbeitet; dann bereite es zum Gehorsam
mit Sorgfalt und Weisheit.” Dazu macht Pestalozzi drei Bestim-
mungen: 1. Der Gehorsam binde unaufléslich; 2. er fiithre zur Freude;
3. die Kinder miissen alles Verbotene ohne Zweideutigkeit richtig
erkennen. In der entschiedenen Forderung Pestalozzis nach Gehor-
sam sieht Gruner eine Voriibung zur Pflichttreue, eine Voriibung fir

1 111, 231.
2 111, 231.
Schweiz. Pddagog. Zeitschrift. 1912. 13



194

die spitere Befolgung des Gesetzes der Vernunft. Auf eine solche
Auffassung scheint auch eine Stelle in Pestalozzis Schriften selbst
hinzudeuten: Der Mensch wird nicht frei geboren, er wird als Kind
geboren, um durch Unterwerfung und Gehorsam zur Freiheit ge-
bildet zu werden. Wenn das Vertrauen des Zoglings gewonnen ist,
schreckt Pestalozzi selbst vor dem Z w a n g nicht zuriick; sein ,,Ge-
setzgeber® , hiitet mit ernster Kraft den ersten Keimen der Frechheit
und Ungebundenheit; er unterdriickt mit jeder Kraft, die in seiner
Hand ist, die ersten Keime des unsittlichen Hochmutes und die freche
friihe Anmassungssucht der Kinder seines Volkes“.! Gliilphi emp-
fiehlt dem Pfarrer ,,die Liebe nur hinter und neben der Strenge‘
wirksam werden zu lassen.? Die Staatserziehung, so wie sie Pestalozzi
in den Jahren 1783 — 93 empfiehlt, gebraucht fiir die Erziehung des
Volkes noch alle Mittel des Zwangs, der Strafe, der Furcht, -des
Nutzens. Spottlieder und Ehrenlieder mégen die jungen Leute zum
richtigen Handeln mitbestimmen helfen.? Gertrud macht ausgibigen
Gebrauch von Ermahnung und Warnung, von Aui-
munterung und Demitigung, von Belohnung und
Strafe Mitder Vertiefung seiner Anschauungen verzichtet Pesta-
lozzi mehr und mehr auf solche Mittel; sie treten jedenfalls stark
zuriick. Er wendet sich gegen Belohnung, gegen eitle Ehre und Ruhm,
wie gegen rohe Gewalt; er verbannt jede Einmischung von Schande.
Scharfe Worte findet er wohl eben deshalb fiir die ,,Affenspiele von
Prasidenten- und Kommandostellen®. Es diirfte damit die Errichtung
einer Reihe von Ehrendmtern gemeint sein, wie sie an einzelnen
Philanthropinen bestand. ,,Solche Einrichtungen, fithrt Pestalozzi
aus, verhirten das Herz und verwirren den Kopf der jungen Edlen,
ehe ihre Kinderstimme gebrochen ist.* | Jetzt schwatzen alle Buben
von den Bediirfnissen des Reichs, gehorchen weder Vater noch Mutter,
verspotten den Nachbar, lachen die Vorgesetzten aus, die sich um
ihr Gemeinderecht und die Altesten, die sich um ihre Kirchenzucht
bekiimmern, denn sie haben grosse Begriffe vom allgemeinen Recht
und von solchen hohen Dingen.*4

In der Burgdorfer Zeit will Pestalozzi seine Zdglinge im Ge-
nusse ihrer ganzen Freiheit bloss durch Wege der Liebe und der Uber-
redung zum Ziele fiihren.

1V, 459.
t IV, 417.
3V, 465.
1V, 459,



195

Immer hat Pestalozzi die Arbeit als Mittel zur sittlichen Er-
ziehung hochgeschétzt. Die physische Tatigkeit ist ihm das wahr-
hafte Mittel der Verbindung unserer Krifte zu einer einzigen ge-
meinsamen Kraft, zur Kraft der Menschlichkeit.! TUnunter-
brochene, tiberlegte, mit Ordnung geleitete
Tatigkeit, feste richtige Tagesarbeit, ruhige
Freude bei der Arbeit sind Mittel zur sittlichen Entwick-
lung.2 Anstrengung und Uberwindung miissen dem Kinde zur andern
Natur werden. Unter dieser anstrengenden Arbeit leidet nach Pesta-
lozzis Ansicht die korperliche Entwicklung des Kindes nicht; er glaubt
vielfach erfahren zu haben, dass in Miissiggang und Elend ,,serbende®
Kinder bei anhaltendem Spinnen zum schonsten Wuchs und zu
Kriften gelangt sind.? Freilich muss die Arbeit beseelt sein, d. h.
wohl, sie muss dem Kinde als persdnliche Leistung wertvoll erscheinen ;
es muss sich sagen konnen, dass es mit dieser Arbeit sich selbst und
andern einen Dienst erweise. Die Seelen diirfen nicht tagléhnen.*
Pestalozzi betont auch die Bedeutung der gemeinsamen Ar-
beit fiir die sittliche Entwicklung.5

Wir wissen, welch hohe Bedeutung Pestalozzi dem Besitze
beimisst. Dieser scheint ihm héhere Formen der sittlichen Entwick-
lung zu begiinstigen und vor manchen Verbrechen zu bewahren. Ks
ist darum leicht versténdlich, dass die Bedeutung des Erwerbs
betont wird. Die Kinder sollen dadurch fiir den Besitz von Eigentum
gewonnen werden, dass sie sehen, welchen Gebrauch — wohl zugunsten
ihrer Mitmenschen — sie davon machen konnen. Pestalozzi fordert
im Zusammenhang damit Erziehung zur Genauigkeit und
Sparsamkeit und Ausbildung zum besten Ver-
dienst, der in der Gegend moglich ist.® Von Jugend auf ,zwei
Batzen sparen®, fiihrt er aus, sei ein Mittel wider den Ursprung jener
Verbrechen, gegen die man sonst Galgen und Rad brauche.?

Auffallend grossen Wert legt Pestalozzi auf die dussere Haltung,
auf die Angewdhnung einer Attitiide. Sein Gang fiithrt ihn also
nicht bloss vom Fiihlen zum Tun, sondern vom Tun zum Fihlen.3

1 Rost, 129.

2 111, 261.

3 111, 262.

4 Vergl. Rost, pag. 64.
5 Wiget, XXTIV, 7.

6 T1I, 262.

7 IV, 343.

8 Wiget, XXIV, 21.



196

Er erwartet von Ausserlichkeiten einen giinstigen Einfluss auf das
Innere. Er befestigt darum alle ,,Schranken von Ordnung und alle
Bande der Bescheidenheit und Sitte. Wenn das auch noch kein
sittliches Handeln ist, so kann es zum Ausgangspunkt eines solchen
werden.! So ist ihm vor allem die Stille ein wichtiges Mittel zur
Selbstbeherrschung. Er verlangt von seinen Zdglingen Verharren in
einer vorgeschriebenen korperlichen Stellung. Seine Erfahrungen
haben ihn gelehrt, dass die Angewohnungen an die blosse Attitiide
eines tugendhaften Lebens unendlich mehr zur wirklichen Erziehung
tugendhafter Fertigkeiten beitragen, als alle Lehrer und Predigten,
die ohne Ausbildung dieser Fertigkeiten gelassen werden.? So kommt
Pestalozzi zu der Forderung von Ubungen der Selbst-
iberwindung.

Von der Ermahnung und Aufmunterung, von der
Besprechung des bisherigen Tuns und der Vor-
sdatze fur kiinftiges Handeln scheint Pestalozzi immer
ausgiebigen Gebrauch gemacht zu haben. Gertrud hilt jeden Samstag
eine Priifungsstunde iiber das Tun der Kinder in der vergangenen
Woche ab. Pestalozzi selbst scheint seine Zoglinge oft und ,,viel mit
Trianen* gebeten zu haben, ,,ihre Herzen voll Unschuld Gott zu be-
wahren®. Gruner erzihlt von den Andachten, die jeden Morgen und
Abend im Schloss zu Burgdorf abgehalten wurden.? Bei aller Mannig-
faltigkeit von Ausserungen, die auf die verschiedene Individualitét
der Zoglinge Riicksicht nimmt, herrscht eine Grundform, ein
Ton vor, derjenige vaterlicher und herzlicher Warme. Von der be-
sonderen Unterhaltung mit einzelnen Zoglingen geht Pestalozzi zu
irgend einer allgemeinen Betrachtung iiber, die bei seiner Herzlich-
keit und seinem Talent sich an die Umstéande und an die Erfahrungen
seiner Zoglinge zu wenden, einen tiefen Eindruck macht. Da spricht
er z. B. von der Pflicht, seine Krifte bis zur Ermiidung zu gebrauchen
und die Anstrengung nicht zu scheuen, oder davon, wie wiirdig des
Menschen es sei, seine Kridfte deshalb zu erhdhen,
um besonders fiir die Armen im Volke viel tun
zu kénnen.?

Im allgemeinen aber sucht Pestalozzi den Gebrauch des
Wortes in der sittlichen Erziehung einzuschrinken. dJedenfalls

1 ¥11,-261.

2 VIII, 411. Vergl auch Shaftesbury.
3 Gruner, pag. 256 ff.

4 Gruner, pag. 260.



R R R A PR A O LA b T S U L Y R e S S g

197

muss die Entfaltung der Redekraft des Kindes der Beobachtungs- und
Tatkraft im Leben untergeordnet sein; sonst verwechselt es die Wahr-
heit seiner Gefiihle, die Kraft seines Denkens und Handelns, mit der
Kraft ii b er sein Fiithlen, Denken und Handeln red e n zu kénnen.!
Belebte Gefiihle jeder Tugend miissen dem Reden von der Tugend
vorangehen. Das Aussprechen der Wahrheiten sei fiir das Menschen-
geschlecht bei weitem nicht so forderlich, wie man sich vorstelle. Na-
mentlich bei Kindern werde die erste Epoche des Nachdenkens durch
einen wortreichen Unterricht verwirrt. Das Kind komme leicht zu
anmasslichen, tduschenden Urteilen. Erst, wenn es die Sache genau
kenne, verwende man die gefdhrlichen Zeichen des Guten und Bosen,
die Worte, kniipfe diese an die tédglichen, hduslichen Auftritte an und
sorge dafiir, dass sie durch diese verstindlich werden. ,;Wenn du
Néchte durchwachen miisstest, um mit zwei Worten zu sagen, was
andere mit 20 erkldren, so lass dich deine schlaflosen Nachte nicht
dauvern.” ,,Ich habe, fiigt Pestalozzi hinzu, meinen Kindern unendlich
wenig erklart.“? Mag der Zogling auf diese Weise auch nur langsam
den Kreis seiner Erfahrung erweitern, so ist doch mehr erreicht, als
wenn er fremde Wahrheiten auswendig lernt und dabei — mit Worten
gesittigt — die eigene Beobachtungsgabe verkiimmern ldsst. Das
Erleben von Gefiihlszustinden lasst sich nicht durch Worte ersetzen ;
es wirde die Anschauung fehlen, der Mensch wiirde zu kiinstlichem
Schimmer erzogen. Das Kind der Methode wird so gebildet, dass es
..der Meinungen vielkopfige Heere flieht; es geht in seiner Bildung
zur Wahrheit tdglich seinen sichern Gang — eben den Gang der
Erfahrung — abgemessenen und nicht ermiidenden Schrittes.

Das Wort hat erst im Anschluss an das Erlebnis seine Berech-
tigung. Alles, was das Mareieli — in Lienhard und Gertrud — zu den
Kindern redete, lag und lebte schon als Erfahrungstatsache im Geiste
und in den Herzen der Kinder.® — Aus dem Wunsche, das Wort
moglichst zuriickzudréngen, geht die Bestimmung Pestalozzis her-
vor, die wahre sittliche Elementarbildung fithre nicht zum Reden,
sondern zum Fiihlen, Schweigen und Tun.?

In gleichem Malle, wie Pestalozzi den Gebrauch des Wortes
fiir die Moralpddagogik zuriickzudréngen versucht, betont er — wie
wir bereits sahen — die Bedeutung naher Verhalt-

17X 897

? VIII, 409.

3 XI, 516.

4 IX, 219. Vergl. VIII, 418; III, 314; V, 455.



198

nisse. Zweck der sittlichen Bildung ist zunéchst nicht Ausdehnung
unseres Gefiihlskreises, sondern Beschrinkung eben auf jene nahen
Verhiiltnisse, damit eben dadurch Ubung méglich werde.! Das
Vaterhaus ist und bleibt die beste Schule der Sitten,2 weil hier dis
Bedingungen fiir die Entwicklung starker Sympathiegefithle am
ehesten gegeben sind und weil enge Kreise die Ausbildung des Wahr-
heitssinnes begiinstigen.

Im Anschluss an die Beobachtung der n#chsten Verhéltnisse
macht Pestalozzi seine Zoglinge auf die Folgen gewisser Handlungs-
weisen aufmerksam. Sie urteilen so als objektive Beobachter.
Ihre Beobachtungen liefern das Veranschaulichungsmaterial fiir das
Verderben, zu dem gewisse Fehler uns fithren und vermitteln ebenso
lebhafte Vorstellungen von den Folgen alles Guten.® , Kennst du
nicht Menschen, fragt Pestalozzi seinen Zogling, die nur darum un-
gliicklich sind, weil sie 1n der Jugend nicht zum Nachdenken ge-
wohnt wurden.” — An die néchsten Verhiltnisse schliesst sich so
das an, was man bei Pestalozzi allenfalls ,,Sittenlehre‘® nennen konnte.
Es ist freilich nicht ,,Unterricht des Lehrers, sondern ,,teilnehmender
Unterricht des Hausvaters®, d. h. wohl, die ganze Besprechung ruht
auf jener Stimmung, die sich nur aus dem Vertrauensverhiltnis er-
geben kann, wie es zwischen Kind und Eltern besteht oder bestehen
sollte. Gegenstand der Besprechung sind jene téglichen Erlebnisse,
an denen der Erzieher mit dem Zogling und dieser mit dem Erzieher
regen Anteil nimmt. Jene Samstagabend-Szene in ,,Lienhard und
Gertrud® zeigt, wie sich Pestalozzi die Begebenheiten der jiingsten
Vergangenheit besprochen denkt und wie er im Anschluss daran Vor-
sitze fir die ndchste Zukunft fassen lassen mochte. In ganz &hnlicher
Weise ist Pestalozzi — dem Zeugnis Gruners zufolge — auf dem
Schlosse zu Burgdorf verfahren. In solchen Besprechungen wird
der Zogling zum Fillen von Werturteilen veranlasst; aber er fillt
diese Urteile im unmittelbaren Anschluss an eigene Beobachtungen
und Erlebnisse. Aus diesen Besprechungen soll der Zogling Vorsitze
fiir sein kiinftiges Handeln gewinnen; die Bildung von Maximen
soll begiinstigt werden.

Es liegt nahe, hier an eine dhnliche Verwendung von Erzéhlungen
und geschichtlichen Stoffen zu denken. Allein dagegen wendet sich
Pestalozzi sehr energisch. Die Kinder wiirden so nur gereizt, iiber

1 IX, 328.
* III, 304.
3 VIII, 415.



199

tausend Weltbegebenheiten und Menschenhandlungen zu urteilen
und abzusprechen, zu deren wirklicher Beurteilung
ihre Krédfte nicht hinreichen! Rost kann also mit
Recht einwenden, dass beil Pestalozzi fiir den erziehenden Unterricht
wertvolle Gesinnungsstoffe unbeniitzt bleiben.? Gruner® hat diesen
Mangel schon hervorgehoben; der ,,Kenntnisunterricht in der Ge-
schichte®* sollte seiner Meinung nach immer fiir die moralische Bil-
dung beniitzt werden. Die neuere experimentelle Forschung gibt
ihm insofern recht, als der Geschichtsunterricht nach den bisherigen
Untersuchungen inbezug auf die idealbildende Kraft unter allen
Fichern an erster Stelle steht.* Freilich haben die Untersuchungen
nicht festgestellt, wie weit jene Ideale in die Tat umgesetzt werden.
Vom Standpunkte Pestalozzis aus miissten wir betonen, es sei nur
bei naheliegenden Verhiltnissen — wie sie der Geschichtsunterricht
nicht bietet — moglich, volles Verstindnis zu vermitteln und die
T a t folgen zu lassen. Es ist die Uberzeugung von der Bedeutung
der Tat und die starke Abneigung gegen reichlichen Gebrauch des
Wortes, die Pestalozzi verhindern, dem Geschichtsunterricht Vor-
ziige jener Art zuzuschreiben und ihm auf diese Weise gerecht zu
werden.

Was Pestalozzi den Geschichtsunterricht ablehnen ldsst, das
lasst ihn auch einen gesonderten Moralunterricht unnétig oder gar
schéddlich erscheinen, wenigstens fiir das frithere Kindesalter und
innerhalb der Elementarbildung.® Wir haben zwar gesehen, dass
Pestalozzi besondere Stunden in den Dienst der sittlichen Entwick-
lung, wohl auch der Maximenbildung, stellt, und &dhnlich verhalt
es sich mit jenen Stunden, die Gertrud am Samstag Abend der sitt-
lichen Erziehung widmet. Aber diese Stunden unterscheiden sich
darin aufs vorteilhafteste von dem gewdhnlichen Moralunterricht,
dass erstens die Vorfalle der jingsten Ver-
gangenheit —eigene Erlebnisse des Kindes —
besprochen werden, dass zweitens diese Vorfille dem
Erzieher selbst bis in alle Einzelheiten be-
kanntsinduunddasserdrittens auch in der Lage ist,
die Ausfiihrung der Vorséatze fiir den kommenden Tag

t X, 299,

2 Rost, 124.

8 Gruner, 295.

* Vergl. Meumann, Vorlesungen, 1. Aufl., I, 291 ff.
5 Verzl. Rost, 122.



200

oder die kommende Woche sorgfédltig zu iiberwachen.
An diese Tatsache mogen sich jene Moralpddagogen erinnern, die
heute wieder mit blossem Reden iiber moralische Dinge die sittliche
Entwicklung des Kindes zu fordern gedenken und sich dabei auf
Pestalozz1 berufen, wihrend ihnen doch die Moglichkeit einer Kontrolle
itber das, was die Kinder wirklich tun, fehlt. — Pestalozzi wird nicht
miide zu betonen, dass die Mittel der sittlichen Bildung von Ubun-
gen im Lieben und Handeln ausgehen und dass darum ihr Werk
nicht mit dem Unterricht iiber sittliche und religicse Wahrheit
beginnen koénne.! Der Umgang bildet; das ILeben bildet. Was soll
der Katechismus, was sollen Regeln gegen den Eindruck der Dinge.? —
Pestalozzi betont den bildenden Einfluss des Um-
gangs mit Kameraden; er schildert die Vorziige des ge-
meinsamen Lebens vieler Kinder. Das freie und kraftvolle Leben
unter hundert und mehr Kindern ist fiir die Menschenkraft eine
Schule. ,,Wer sich als Bruder von Hunderten fiihlt, ist ein hoherer
Mensch als der zértlichste Bruder von einem. 3

Es ist endlich noch Pestalozzis Stellung zu den Strafen,
speziell zur Korperstrafe, zu zeichnen. Gertrud straft; Arner und
Gliulphi strafen.? ,;Wir haben Unrecht, schreibt Pestalozzi, gegen
den Reiz sinnlicher Begierden von der Kraft leerer Worte alles zu
erwarten. Es ist nicht die Zartheit unserer Humanitit, die uns auf
Strafen verzichten ldsst, es ist ihre Schwiche.® Die korperliche
Ziichtigung freilich will er nur in bestimmten Féllen verwendet wissen.
Wenn sich Harte und Rohheit bei den Kindern zeigen, glaubt
er von einem Appell an ihre Gefiihle nichts erwarten zu diirfen;®
Bosheit und Liige will er mit der Rute strafen 7 und endlich will
er Gebrauch von der Korperstrafe machen, wenn sich das Kind trotz
der Warnung in Lebensgefahr begibt. ,,Geht es trotz deiner
Warnungen wieder auf den Steg, so gib ihm die Rute.*®

Die Strafen werden das Vertrauen des Kindes dem ZErzieher
nicht rauben, weil sie als einzelne, seltene Handlungen die

1 IX, 327.

¢ Morf, II, 214,
8 X, 283.

1 IV, 136, 422.
s X, 315.

& VIII, 411.

* IV, 423.

4 X, 315.



201

Gemiitsrichtung und Denkweise des Kindes nicht bestimmen. Sie
stehen nur vereinzelt den téglichen und stiindlichen Beweisen der
Zuneigung gegeniiber. Diese aber ist es, die thre Gefithle gegen den
Erzieher entscheidend bestimmt.! Vater- und Mutterstrafen machen
darum selten einen schlimmen Eindruck, vorausgesetzt, dass keine
Strafe ohne sichtbare und mitwirkende Giite und Liebe erfolge.?

4. Die-Motive.

Aus den Bestimmungen iiber die Mittel der sittlichen Erziehung
lasst sich deutlich erkennen, welche M o ti v e Pestalozzi im Zogling
wirksam machen mochte. Nur in verhdltnisméssig wenigen Fillen
sollen Furcht vor Strafe oder Hoffnung auf Belohnung
und Anerkennun g, die Handlungsweise des Kindes bestimmen;
ausgeschlossen sind Aussicht auf Ruhm und Ehre. Der ,;schwachen,
traumerischen® Mittel der Schande und der Nacheiferung
soll das Kind nicht bediirfen ;® es sollen nicht Aussere zufallige
Effekte sein, um deretwillen das Kind eine Handlung vollzieht.
Es darf aber die Aussicht auf sicheren Erwerb sein, was die
Kinder veranlasst, ihre Krafte einzusetzen; es soll in andern Fillen
die Liebe zu den Eltern, die Aussicht, ihnen Freude zu
machen, ihre Handlungsweise bestimmen. Es solldie Freude am
Wachstum der eigenen Kriafte, der eigenen Leistungs-
fahigkeit sein und die Aussicht sodann, bei gesteigerter
eigener Leistungsfdhigkeit am meisten fiir
das Wohl anderer wirken zu konnen; es soll endlich, wie
Pestalozzi in einer Unterredung mit Bell betont, die Liebe zur
Pflicht sein?® So mag das Kind den Standpunkt der Autonomie
erreichen. Keine dusseren Beweggriinde, die nicht rein aus der Natur
der menschlichen Kréfte hervorgingen, dirfen auf die wahrhaft ele-
mentare Entfaltung dieser Krifte Einfluss haben.?

5. Der Einfluss der 4ussern Verhaltnisse.

Zwei Fragen haben Pestalozzi immer beschaftigt: Die Frage
nach dem Wesen der Menschennatur, nach ihrer Entwicklung vor

1 VIII, 412.
2V, 230.

1 X, 226.

4 Morf, IV, 339
VK, 226,



202

allem unter dem Einfluss der Erziehung und sodann die Frage der
Abhéngigkeit der Erziehung von den dZusseren Verhalt-
nissen, von der sozialen Lage, vom Milieu. Freilich muss die Auf-
merksamkeit auf die gegenwértigen und kiinftigen 8 usseren Um-
stdnde des Kindes der hoheren Aufmerksamkeit auf das Wesen seiner
Natur selbst untergeordnet werden;! der fiir ihre Bestimmung un-
verdorbenen Mutter liegt das Wesen des Kindes mehr am Herzen als
alle seine Umstéinde.

Mit den Bestimmungen iiber den ersten Einfluss der Mutter ist
auch eine wesentliche Bestimmung {iber die sozialen Ver-
hidltnissegemacht. Die Mutter muss der Familie erhalten bleiben;
sie darf durch die Erwerbstitigkeit den Kindern nicht entzogen wer-
den. Wenn die sittliche Erziehung die wichtigste ist und die Mutter
allein imstande ist, die sichere Grundlage fiir die sittliche Entwick-
lung zu schaffen, so muss eben diese Mutter ihrem ersten Beruf, dem
Erzieherberuf, erhalten bleiben. Die Verdnderungen, welche die
sozialen Verhéltnisse seit Pestalozzi erfahren haben. machen die Be-
tonung gerade dieser Forderung besonders notwendig. Vorausgesetzt
nun, dass die Mutter der Familie erhalten bleibe, sieht Pestalozzi
in drmlichen Verhidltnissen kein Hindernis
fiir die sittliche Erziehung. Die wesentlichen Anlagen der Menschen-
natur finden sich in jedem Stande und in jeder Lage; in ,,jeder Tiefe
ist der Knecht secinem Beherrscher in seinem Wesen gleich®. Es ist
fiir Pestalozzi eine trostende Wahrheit, dass auch der Allerelendeste
fast unter allen Umstdnden fahig ist, zu einer alle Bediirfnisse der
Menschheit befriedigenden Lebensart zu gelangen;? er ist bei allen
Arbeiten der Leitung zum Guten gleich fihig; die zugrundeliegende
Absicht ist wesentlich; durch sie wird Leitung zum Guten im Fabrik-
haus wie im Schulhaus erhalten. Spinnen oder grasen, weben oder
pfliigen macht an sich weder sittlich noch unsittlich.“® Die Mittel
zur Entfaltung der Krifte sind bei Arm und Reich dieselben. Wesent-
lich ist, dass der Zogling d ur ¢ h seine Verhéltnisse f ii r seine Ver-
hiltnisse gebildet werde. In diesem Zusammenhang fillt das scheinbar
harte Wort: ,,Der Arme muss zur Armut auferzogen werden.”* Nur
dadurch, dass der Erzieher die tatsdchlich vorliegenden Verhéiltnisse
zur Bildung des Zoglings ausniitzt, kann er diesen befihigen, sich

X, 266.
III, 275.
IIT, 260.
IIT, 247.

- « (&) -



203

selbstdndig mit diesen Verhéltnissen auseinanderzusetzen und so
zur Befriedigung seiner Bediirfnisse zu gelangen.! Es ist nach Pesta-
lozzis Ansicht nicht gut, wenn sich das Volk durch irgend ecine Bil-
dung iiber seinen Stand erhebt. Wéahrend Pestalozzi urspriinglich
dem Armen durch wohlwollende Gonner hatte helfen wollen, suchte
er ihn spiter auf sich selbst ,,und auf seinesgleichen® zu stellen; dem
Armen, sagt er, koénne nur durch den Armen geholfen werden.? Arm-
liche Verhiltnisse kénnen sogar zum Vorteil gereichen, Miihe und Ent-
behrung zu einer ,,Schule der Liebe* werden; Genuss dagegen leitet
nicht zur Tatigkeit, Fille nicht zum Suchen.?

Wo freilich die Liebe fehlt, liegen die Verhdltnisse anders. Das
mag Pestalozzi im Auge haben, wenn er vom ,,Sumpfe des Elends*
spricht. Dort wird der Mensch kein Mensch.* Das erste Hindernis
des Wohlstandes und der bessern Erziehung scheinen ihm schlechte
Eltern zu sein;®> ohne Vaterfithrung wird der Knabe kein Mann; noch
weniger wird das Médchen ein Weib unter der Hand einer schlechten
Mutter.! In der Cottaschen Ausgabe von , Lienhard und Gertrud*
kennt Pestalozzi drei Wege, die zur Niedertréchtigkeit und Ver-
worfenheit fithren: Verwahrlosung, Uberfiillung und Verkiinstelung.”
Erhebung zu ,,h6heren Geniessungen® ist der Menschheit vorteilhaft.
Ein gewisser Wohlstand begiinstigt die Entwicklung, auch die sitt-
liche. Aus dem Aufwand der Reichen strémt ,,Brot und Freude und
reicher Segen auf den Tisch und in die Hiitten der drmeren Mit-
biirger. S

6. Die natiirliche Erziehungsstatte.

Die Mutter ist die natiirliche Erzieherin; die Familie ist die n a -
tiirliche Erziehungsstédtte. FEin ungeheurer Schatz
immanenten Sittlichkeitsgehaltes liegt in ihr verborgen;® sie gewéhrt
die Moglichkeit freiester sittlicher Entfaltung; sie bietet dem Kind
Gelegenheit zum Handeln und ermdglicht, es in allen Schritten zur

IX, 221.

XI, 579. Vergl. Rost, 87.
ITI, 249.

1V, 453.

IV, 351.

IV, 453.

XI, 491.

111, 297.

¢ Rost, 103.

r <] = & & e W N M-



204

Vollendung zu fithren. Hier kann das Kind seinen Eltern auch etwas
sein.! Der Ausdruck reiner Freude strahlt aus seinem Auge, wenn
es sein jiingeres Geschwister selbst in seine Arme nimmt. Es sieht
um sich her alles seine Kréfte anstrengen, sich selbst helfen. Dieses
Beispiel regt zur Selbsthiilfe an. Aus dem friiher Angefiihrten lasst
sich leicht verstehen, warum Pestalozzi hofft, die Tugend der Kinder
werde reiner und fester sein, wenn sie ihre Pflichten in der Wohn-
stube und aus dem Munde ihrer Eltern kennen lernten. Die Erzieher-
tatigkeit andererseits wirkt fordernd auf Tugend und Weisheit der
Eltern zuriick.2 So bietet die héusliche Erziehung an sich selbst
bessere und reinere Mittel zur Anwendung der Grundsédtze der Ele-
mentarbildung, als irgend eine oOffentliche oder Privaterziehungs-
anstalt. ‘

Was nottut, sind Vater und Miutter, die den Kindern sein wollen
und sein kénnen, was sie ihnen sein sollen.® Es gilt den reinen héus-
lichen Sinn wieder zu beleben und den Eltern beides, neuen
Willen und neue Kréafte und Mittel zu geben. Pesta-
lozzi denkt schon friithe an eine Anleitung der Miitter. Sein ,,Gesetz-
geber® sucht das Volk dahin zu lenken, dass die Hausvater und Haus-
miitter ihre Kinder zu einem stillen, edlen, eingezogenen, bescheidenen
Wesen emporheben.? Das Volk muss iiber die Natur
und das eigentliche Wesen des Hausgliickes
und iiber die Bediirfnisse und Einrichtungen
einer weisen Hausordnung aufgekldrt werden.?
Pestalozzi gedenkt sogar durch eine Anleitung die Eltern zu befdhigen,
ihren Kindern auch den Realunterricht leicht, einfach und allgemein
selbst geben zu konnen.

Seinem Jahrhundert mangelt nach Pestalozzi das naturgemasse
Tun der Mutter, wie das naturgeméisse Tun der Schule. Von der
Zeit an, da die Mutter ihren reinen Instinkt verliert, hat sie die Hiilfe
der Kunst und die Weisung fester Grundsitze notig. Der Unterricht
kann nach Pestalozzis Meinung, was Zeit, Krifte und Hiilfsmittel
betrifft, mit den héuslichen Bediirfnissen so in Ubereinstimmung
gebracht werden, dass sich die Eltern selbst zu dessen Erteilung
eignen wiirden. Pestalozzi will, wie Morf sich ausdriickt, die Bildung

1 IX, 252.
2V, 456.
3 IX, 247.
1V, 454.
5 111, 302.



205

in die Hand des Weibes — besser in die Hand der Mutter — legen.1
Die Mutter aber bedarf eines Buchs. Sie bedarf der Anweisung, be-
sonders im Hinblick auf die sittliche Erziehung. Was kinnte Grosses
entstehen, fragt sich Pestalozzi begeistert, wenn Vater und Mutter
wirklich dazu gelangen wiirden, ihre Kinder zu aller Einsicht, zu
aller Kraft, Geduld und Liebe, zu allem Konnen immer mehr selber
auszubilden. Der mitterliche Sinn, die vaterliche Kraft, alle Haus-
tugend, alle Reize der Liebe, alle Erfahrungen aus nahen Verhilt-
nissen, alle Bildung durch Arbeit, selbst die Beschrankung, das Leiden
und die Not, die das Zusammenleben in der Familie begleiten konnen,
bilden ein ganzes Gewebe von Faden, an die sich alles Wesentliche
mit Leichtigkeit und Sicherheit ankniipfen lésst.2

7. Offentliche Erziehung.

Gliilphi lernt von Gertrud. In erster Linie steht die Familie ; dann
folgt die Schule. Das Kind seines Vaters und seiner Mutter bleiben
ist mehr wert, als Schreiben und Lesen koénnen.®? In Stans vor allem
wollte Pestalozzi zeigen, dass die Vorziige der hauslichen Erziehung
von der 6ffentlichen nachgeahmt werden miissten. Er wollte die Kinder
in einfache, rein hiusliche Verhéltnisse versetzen. Weil die Schule
in sittlicher Hinsjcht die Fortsetzung des sittlichen Lebens an der
Hand der Mutter sein soll, darum muss sie mit dem hdusli-
chen Leben in fester Ubereinstimmung blei-
ben.4 Die Schulen wirken nur insofern fordernd auf die Sittlichkeit,
als sie auf jene hdhere Erziehung gegriindet sind, wie sie nur Eltern
geben konnen. Dieser Erziechung sind sie unterzuordnen. Im néchsten
Jahrhundert, schreibt Pestalozzi, werde mandie Lehrer nach
jener Leistungsfdahigkeit beurteilen, durch
die sie ihre Lehrgegenstdnde mit dem hédus-
lichen Leben der Kinder in engste Beziehung
zu setzen und deren Hausglick und Berufs-
bildung vorzubereiten vermdgen.?® Damit die Lehr-
anstalt der Familie dhnlicher werde, sollte sie mit der Arbeits-
anstalt verbunden werden.

1 Morf, II, 161.
* IX, 335.

2V, 455.

1+ IX, 336.

5V, 455.



206

Vom Unterricht verlangt Pestalozzi, dass er das Kind sein Leben
ganz leben lasse. Das Kind der guten Mutter lebt in jeder Stunde
des Tages in gleichem Geist; es lebt in der Arbeitsstunde wie in der
Spielstunde sein ganzes befriedigtes Leben. Sollte es in der Unter-
richtsstunde sein Leben nur halb haben ? Nein, der Unterricht sollte
eigentlich nur untergeordnete Benutzung des wirklichen Lebens der
Kinder sein. Der Geist des Unterrichts muss mit dem Geist der Er
ziehung tbereinstimmen; er muss in jedem Fach des Unterrichts
der nimliche sein. Der Gehorsam, die Notweudigkeit, die unwandel-
bare Gesetzmissigkeit, die strenge Ordnung soll im Unterrichtsgang
herrschen.! Was dem Kinde vermittelt wird, muss nicht nur der
Natur der Sache nach gut sein; es muss auch dem Kinde als gut in
die Augen fallen.?

Der Unterricht muss Kriafte bilden; er belastet
in seiner naturgeméssen Gestalt den Geist nicht; er spricht ihn nur
an. Die Langeweile, die erste Quelle der jugendlichen
Verirrungen, findet keinen Platz.?

Pestalozzi anerkennt nur Familien- oder Alumnatserziehung,
kein drittes. Ein Erziechungshaus, vom ,,Vatersinn ausgehend und
wirkend auf Kindersinn,* ist seiner Ansicht nach eines der ersten
Mittel, dessen die Menschheit bedarf. Es muss da, wo dem Kinde
Vater und Mutter mangeln, an ihrer Stelle die Erzieheraufgabe tiber-
nehmen, denn wenn auch die Eltern fehlen, Vater- und Muttersinn
darf in der Erziehung nicht fehlen.* In solchen Erziehungsanstalten
sieht Pestalozzi auch das Mittel, die Menschen den Wert des héus-
lichen Lebens wieder fithlen zu lassen, sie seiner Kraft wieder teil-
haftig werden zu lassen. Es vermag die Zerstdrung, die im haus-
lichen Leben selbst stattfindet, zu mildern und den mangelnden
hiuslichen Sinn unter den Menschen wieder neu zu schaffen. Ein
solches Haus bietet ausserordentlich zahlreiche Mittel zur Ausiibung
und Belebung hiuslicher Tugenden. Es fithrt Verhéltnisse herbei, die
dann wiederum entscheidenden Einfluss auf die Entfaltung des Ge-
miites haben, so wie es den h#uslichen Tugenden zugrunde liegt.

X, 229.
VIII, 403.
X, 287.
IX, 245.

= (51 L] [



Schluss.

Was hat nun Pestalozzi fiir die Moralpddagogik geleistet? Die
Antwort ‘auf diese Frage ldsst sich nach dem frither Ausgefiihr-
ten in wenigen Worten geben: Er hat die einzelnen Resul-
tate der gesamten zeitgendssischen Moral-
philosophie wund Moralpsychologie in den
Dienst der Erziehertatigkeit zu stellen ver-
sucht; er hat sich bemiiht, sie in die paddagogische Tat
umzusetzen und hat sie damit auf ihre Leistungsfihigkeit hin zu
priifen versucht. Wir miissen ihm zugestehen, dass er sich die Auf-
cabe nicht leicht machte; er wihlte fiir seine Versuche mit Vorliebe
die schwierigsten Verhéltnisse, jene eben, die in der Erziehung der
Armen und Verwahrlosten gegeben waren. — In den theoretischen
Ausfithrungen freilich gelingt ihm eine klare Formulierung selten,
so wertvolle Tatbestinde und Beziehungen er auch aufzuweisen
vermag.

Charakteristisch fiir Pestalozzis Moralpddagogik ist die inten-
sive Pflege des Gefiihlslebens, vor allem der Sy m-
pathiegefiihle. Pestalozzi diirfte durch die zeitgendssische
Philosophie auf deren Bedeutung fiir die sittliche Entwicklung hin-
gewiesen worden sein; es kime indirekt Humes Einfluss vor allem
in Betracht. Der Gedanke, dass durch die elterliche Liebe die ge-
selligen Neigungen entwickelt werden, findet sich bei Platner ange-
deutet. Pestalozzi greift ihn auf und bildet ihn weiter. Er weist auf
die grosse Bedeutung der friithesten Pflege fiir die sitt-
liche Entwicklung hin und gelangt so dazu, der Mutter einen
ersten, bestimmenden Einfluss auf jene zuzuschreiben. Die ersten
Lebensjahre haben seiner Ansicht nach fiir die gesamte sittliche
Entwicklung grosste Bedeutung. Pestalozzi erkennt den Einfluss,
den Gefiihlsmassen auf das Handeln ausiiben; er sucht
darum, wie wir sahen, die Vorstellung der Mutter und spéater die Vor-
stellung Gottes zu einem Summationszentrum von Gefiihlen werden
zu lassen. Er will vorwiegend durch die Pflege des Gefiihlslebens
eine sittliche Gemiitsstimmung herbeifiihren, von der
aus dann die einzelne Handlung bedingt wird. Er strebt zentrale
Sittlichkeit an.

Der Begriff der Anschauung hat durch Pestalozzi eine
Vertiefung erfahren, die auch fiir die Moralpddagogik wichtig ist.



208

Er veranlasst Pestalozzi , entschieden nach Taten zu verlangen; die
Handlung fiihrt auf sittlichem Gebiet zu eigenartigen wertvollen An-
schauungen. Wenn aber Taten moglich sein sollen, miissen die néach-
sten Verhidltnisse zum Ausgangspunkt gemacht werden.

Es ist Pestalozzis Bestreben, der Erziehung, auch der sittlichen,
bestimmte Bahnen zu weisen. Er hofft, zum Ziele zu gelangen.
indem er vor allem die Natur des Menschen studiert, d. h. indem er
die Psychologie zur Grundlage fiir seine Massnahmen macht. Neben
dem aber, was unverénderlich sein wird, solange der Mensch in seinem
Wesen sich gleich bleibt, gibt es fiir Pestalozzis Padagogik etwas sich
stets Verdnderndes: es sind die Verhéadltnisse, in denen der
Zogling aufwichst. Auf sie hat der Erzieher genau Riicksicht zu
nehmen; sie sind der Erziehung dienstbar zu machen. Pestalozzi
wiinscht nicht nur die Individualanla ge, sondern auch die Indi-
vidual 1 a ge beriicksichtigt zu sehen.

Pestalozzi hat einen weiteren wichtigen Tatbestand in seiner
Moralpadagogik verwertet, den friithere Autoren nur wenig beachteten.
Er hat die Bedeutung der Férderung der Selbstach-
tung fir die sittliche Erziehung erkannt und betont. An diesem
Punkte treten die intellektuelle und auch die physische Leistungs-
fahigkeit in enge Beziehung zur sittlichen Entwicklung. Insofern sie
das Vertrauen in die eigene Kraft fordern, erhéhen sie die Selbstach-
tung des Individuums. Wenn dies auch noch nicht sittliche Selbst-
achtung ist, so beglinstigt sie doch deren Entwicklung. Voraus-
gesetzt wird dabei, dass die intellektuelle und physische Leistung in
engbegrenztem Gebiet vollendet sei

Endlich stellt Pestalozzi die Arbeit und den Erwerb in
den Dienst der sittlichen Erziehung.

Hat ein padagogischer Schriftsteller seit Pestalozzi in Bezug auf
die sittliche Erziehung umfassendere Bestimmungen gemacht ?

Pestalozzi kennt das hochste Ziel der sittlichen Entwick-
lung: die volle Autonomie der Sittlichkeit. Wenn
er trotzdem fiir die Erreichung dieses hochsten Zieles moralpada-
gogische Anweisungen nicht gibt, so mag das zum Teil in seinen
religiosen Anschauungen begriindet sein, aber nur zum kleinsten
Teil. Der eigentliche Grund dafiir diirfte in dem Mangel an ent-
sprechenden psychologischen Bestimmungen zu suchen sein. Was
sich an solchen darbot, scheint er verwendet zu haben. Heute, da
die Psychologie neue Tatbestdnde aufgewiesen hat, wird es vielleicht



209

der Moralpddagogik auch mdglich sein, nidhere Bestimmungen iiber
die Erreichung jenes hochsten Zieles zu machen.

* %
*

Und nun die Antwort auf die anfangs erhobenen Fragen ? Die
Schule wird die Verantwortlichkeit fiir die sittliche Entwicklung der
Kinder nur zum kleinsten Teil iibernehmen konnen; weitaus den
grosseren Teil der Verantwortung wird auch in Zukunft das Eltern-
haus zu tragen haben. Gerade weil Pestalozzis Ansicht von der
grossen Bedeutung der ersten Erziehung durch die Mutter zu recht
bestehen diirfte, wird es sich immer wieder um jene Doppel-
aufgabe handeln, die Pestalozzi fiir seine Zeit zu lésen
versuchte: darum, die kiinftigen Mitter fiirihre wich-
tigste Aufgabe zu begeistern und sie zu einer
moglichst vollkommenen Losung dieser Auf-
gabe zu befdadhigen. Je mehr die sozialen Verhdltnisse der
Verwirklichung jener Ideale Pestalozzis entgegenstehen, um so krif-
tiger werden die Anstrengungen sein miissen, den ,reinen hduslichen
Sinn wieder zu beleben und den Eltern beides, neuen Willen und
neue Krifte und Mittel zu geben.”

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1912, 14



	Beiträge zur Kenntnis der Moralpädagogik Pestalozzis

