
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 22 (1912)

Heft: 2

Artikel: "Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" in der Beleuchtung eines
zeitgenössischen Verehrers Pestalozzis

Autor: Wiget, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" in der Beleuchtung
eines zeitgenössischen Verehrers Pestalozzis.

Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in
Zürich im Januar 1912 von Dr. Theodor Wiget.

In unsern Tagen, wo Heinrich Pestalozzi jedem Schulkind der
Name eines grossen Menschenfreundes ist, wo philantropische
Stiftungen und Vereine, indem sie sich nach ihm benennen, sich gleichsam

unter sein Protektorat begeben, wo der Ruf „Pestalozzi für
immer" nicht allein ein freudiges Gelöbnis, zu wirken in seinem Geiste,
sondern zuweilen schon eine dogmatische Festlegung seiner Lehre
bedeutet, denkt man kaum mehr an die Zeit zurück, wo das heute
Anerkannte und Gepriesene Gegenstand heftigen Streitens war.

Und doch galt auch hier die allgemeine Regel. Kampf ist das
Element, in dem das Xeue beim Eintritt in die Welt seinen Wert
erweisen muss. Ganz abgesehen von der Förderung, die aus dem Streit
der Meinungen die Wahrheit zieht, schon um das stumpfe Ohr der
Mitwelt zu gewinnen, muss der erste Pendelschwung von Vor- und
Rückstoss kräftigen Schlages einsetzen, und selbst das Immermenschliche,

das vorübergehend den Streit verwirrend und verschärfend sich
dazu gesellt, dient letzten Endes doch dem gleichen Zwecke. Die
Erinnerung an die kampfbewegte Jugendzeit kann daher auch einem
WTerke, dessen Verfasser das Los beschieden ist. mehr gelobt als
gelesen zu werden, nur förderlich sein.

Als im ersten Jahr des vorigen Jahrhunderts Pestalozzis Buch
„Wie Gertrud ihre Kinder lehrt'" erschien, blickte ein bedeutendes

Pädagogengeschlecht auf drei Jahrzehnte weitausgreifender Arbeit
zurück, und die von ihm ausgegangenen Impulse für Volks- und
Nationalbildung, für Verbesserung des Unterrichts, für geistige und
soziale Hebung des Lehrerstandes, für Begründung einer Wissenschaft
von der Erziehung waren noch in voller Virulenz — da kam der
Ansturm der Pestalozzijünger. „Schnell fertig ist die Jugend mit dem
Wrort" und nicht gewillt, was sie als gut und wahr erkannt, bedächtig
durch die Brille der Geschichte zu betrachten. Die bewährten Spieler
auf der Bühne des pädagogischen Lebens verschwanden in der
Versenkung, von der Elementarmethode datierte voraussetzungslos eine
neue Ära der Kultur, die Vergangenheit Mar durchgestrichen. Und
der Meister selber, ganz erfüllt vom fiebernden Verlangen, sein
Ziel zu erreichen, die Bildungsnot seines Volkes zu heilen, konnte —

Schweiz. Pädaerü^. Zeitschrift 1912.



66

wohlbegreiflich — nicht Stimmung, noch Musse finden, das Ergebnis
seines Denkens und Erprobens am schon Geleisteten zu messen.

Ist es nicht auch menschlich zu verstehen, wenn die alten Würdenträger

im Reiche der Erziehung, ihres Werts bewusst, den Hj-mnen der
lobpreisenden Apostel kühl zurückhaltend gegenüberstanden, wenn
sie das Buch, als es erschien, kritiklustigen Auges durchblätterten,
das Gute darin als ihr Eigentum ansprachen, Missgriffe geschäftig ans
Tageslicht zogen und, nicht frei genug, sich unbefangen in seine Tiefen
zu versenken, sich in dem vornehm ablehnenden LTrteil — das sich in
solchen Fällen je und je zu wiederholen pflegt — zusammenfanden:
das Neue ist nicht gut, das Gute nicht neu.

In bemerkenswertem Gegensatz zu solcher in Bausch und Bogen-
Bewertung stand das Urteil eines jungen, in der literarischen Welt
noch unbekannten Mannes, eines in stillem Werden Begriffenen,
Kommenden. Der erste Ton, der uns aus seiner Besprechung des Buches

entgegenklingt, ist die Besorgnis des Freundes der Sache, der nicht
eben glücklich gewählte Titel der Schrift möchte ihrem Wirken nachteilig

sein. „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt"! Wer
denkt dabei nicht an die treffliche Mutter in „Lienhard und
Gertrud", die mitten in der Arbeit des Spinnens ihre Kinder
unterrichtet Nichts liegt näher als die Erwartung, im neuen Buche
einer Fortsetzung jener schönen Bilderreihe zu begegnen. Diese

Erwartung wird nicht erfüllt. WTG*) ist kein Volksbuch, sondern eine
zum Teil recht schwer verständliche Fachschrift.

Was heute zu erwarten wäre, wenn eine Mutter voll guten Willens
in dem Buche Belehrung für ihre Erzieheraufgabe suchen wollte —
dass sie es enttäuscht und entmutigt beiseite legte — das war auch
damals zu gewärtigen. Das zu verhüten, war die Veranlassung zu
einem Aufsatz, den der junge Gelehrte zuerst für drei Frauen seines
Bekanntenkreises schrieb und hernach in einer norddeutschen
Zeitschrift veröffentlichte.

Darin erzählt er ihnen von seinem Besuche in Pestalozzis Schule,
zeigt ihnen die Methode vonseiten ihrer Früchte, der Freudigkeit und
der überraschenden Leistungen der in später Nachmittagsstunde zu
einer Vorführung zusammengetrommelten Kinder, schildert die
Zweckmässigkeit mancher Verbesserungen, und selbst längst über
Bord geworfenen Sonderbarkeiten weiss er eine gute Seite
abzugewinnen. Aber vor allem — und das ist auch für uns die Hauptsache —

*) WG „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" ; LG „Lienhard und Gertrud".



67

er will seine Leserinnen auf einen Standpunkt führen, von dem aus sie
den Kern der Sache erblicken und zugleich eine Lücke, die er in dem
Buche zu finden glaubt, als solche erkennen sollen. Es empfiehlt sich
für unsere Betrachtung, den kritischen Teil voranzustellen. Der
Rezensent fasst ihn in ein einziges Wort zusammen. Dieses Wort — doch
ehe wir ihm Gehör schenken, mag er seine pädagogische Beglaubigung
vorweisen.

Joh. Friedr. Herbart, so heisst er, war von 1797 bis
1800 Hauslehrer in einer von Steigerschen Familie in Bern. Nur
Hauslehrer, ein bescheidener Posten in der Welt, und doch in einer
Hinsicht der glänzendsten Staatsstelle überlegen — als Übungs- und
Experimentierschule. Statt der Engros-Beobachtung der Kinderscharen,
die dem Lehrer, sogar dem Anfänger aufgebürdet werden, das
Studium weniger Zöglinge, dieser wenigen aber umso eingehender und
vielseitiger, in und ausser den Unterrichtsstunden. Statt der starren
Lehrpläne und Réglemente Freiheit, den Unterricht jedem einzelnen
Individuum anzupassen. Dazu Gelegenheit zu fortgesetztem
persönlichen Verkehr, kurz, Erziehung und UJnterricht in einer Hand
vereinigt.

Der pädagogische Gewinn eines solchen Experimentalkabinets
hängt natürlich von mancherlei Umständen ab. Herbart hatte es gut
getroffen. Er war getragen vom Zutrauen, Wohlwollen und Verständnis
der Eltern, und in seiner eignen Persönlichkeit lagen alle subjektiven
Garantien des Gelingens. „Es sollte meine höchste Freude sein,
meinen Zöglingen mehr als blosser Lehrer zu werden", schrieb er in
seiner Zusage an den Vater, und er i s t ihnen mehr geworden. Was
wir von seiner Tätigkeit im Steigerschen Hause wissen — und wir
haben davon dank erhaltenen Studienberichten, Briefen und dem Zeugnis

der eignen Schüler ein reiches Bild — trägt die Züge der grossen
Erzieherpersönlichkeit, als die ihn die Geschichte aufgezeichnet hat.

Von Bedeutung war für ihn in diesen Jahren ein Freundeskreis,
der mit schwärmerischer Verehrung an ihm hing. „Die Krone unserer
deutschen Freunde" nennt ihn der Berner Steck, dessen Enkel,
dem heutigen Professor Steck, wir ein paar anziehende Bilder aus
diesem Kreise verdanken. Erquickende Einblicke in das Leben und
Streben dieser jungen Männer gewährt überdies eine neueste
Publikation, drei Bände Briefe von und an Herbart, herausgegeben von
Theodor Fritzsch. Als ächten Söhnen des pädagogischen Jahrhunderts
stand ihnen Philosophie und Erziehung im Vordergrund des Interesses,
und sie alle vereinigte eine hohe Verehrung für Pestalozzi.



68

Zwei von Herbarts nächsten Freunden sind auch mit der
Lebensgeschichte Pestalozzis verknüpft, Zehender vom Gurnigel, bei
dem der Erschöpfte nach den aufreibenden Tagen von Stanz eine

Erholungsstätte fand, und Joh. Rud. Fischer, der seinen ein

paar Jahre jüngeren Studienfreund Herbart aus Jena nach Bern
gezogen hatte und zwei Jahre später als Leiter des städtischen
Schulwesens von Burgdorf neben Pestalozzi arbeitete, derselbe, der für
Hebung der Lehrerbildung begeistert, daselbst die Gründung eines
helvetischen Lehrerseminars durchsetzte und, von Regierung und
Staatskasse im Stich gelassen und bald hernach von tödlicher Krankheit

ergriffen, sterbend seine Zustimmung zur Vereinigung seines

ersten und einzigen Schülers Krüsi mit Pestalozzi gab. Beiden hat
der Verfasser von WG in seinem Buche ein ehrendes Denkmal gesetzt.

Kein Wunder, dass auch Herbart in persönlichen Verkehr mit
Pestalozzi trat. Durch Karl Steiger wissen wir, dass Pestalozzi wiederholt

zu Herbart kam, durch Fischer in Burgdorf, dass er die Kunde
von Herbarts bevorstehender Abreise „mit unverkennbarem
lebhaften Bedauern" vernahm. So war Herbart das Glück beschieden,
die Pestalozzischen Reformideen in ihrem Werden kennen zu lernen.
Mit Spannung verfolgte er, als er Anfangs 1800 die Schweiz verliess,
ihre weitere Entwicklung und liess sich durch einen ihm und Pestalozzi
gleich ergebenen Freund, Ziemssen, auf dem Laufenden erhalten. Im
Oktober 1801 erschien das Buch, im November und im Dezember des

gleichen Jahres hielt er darüber Vorträge in Bremen, im Januar 1801

erschien der erwähnte Aufsatz, die folgenden Jahre brachten weitere
Beiträge zum Pestalozzistudium, kurz, Herbart ist — mag er auch in
dem bekannten dreibändigen Sammelwerke „Zur Biographie Pestalozzi"

(von Morf) mit befremdlichem Stillschweigen übergangen sein —
der erste literarische Verkündiger Pestalozzis
in Deutschland.

Wenn Sie nun seine Ausweise in Ordnung finden, wenn Sie glauben,
zwei Requisite, die wir vom Pestalozzikritiker verlangen, Verständnis
und Pietät, bei ihm voraussetzen zu dürfen, so sei ihm Gehör
geschenkt. Xun das kritische Wort. Was Herbart an W G vermisst,
ist die „ästhetische Wahrnehmung" und, wie er zwei Jahre später
hinzufügt, eine „ästhetische Darstellung der Welt."

I.
Die ästhetische Wahrnehmung Erschrecken Sie nicht über

den gelehrten Brocken. So fremd das Wort klingt, so vertraut ist



69

Urnen die Sache. „Der Stimme des Lobes und des Tadels über
menschliches Tun, die im Innern vernommen wird, habe ich einen

neuen Namen gegeben: ..ästhetisches Urteil", sagt Herbart. Lassen
Sie uns dies bisschen Definition festhalten. Also ästhetisches
Urteil nennt Herbart jene innere Stimme, die wir nach dem gewöhnlichen

Sprachgebrauch eher sittliches oder ethisches Lirteil nennen
würden. In diesem Sinne soll das Wort weiterhin gebraucht werden.

Dann handelt es sich bei der ästhetischen Wahrnehmung um die
Weckung jener Urteile durch geeignete Beispiele, und die Aufgabe einer
ästhetischen Darstellung der Welt bestände demnach darin, das Kind
anzuleiten, das Tun und Treiben der Menschen, soweit es ihm
verständlich ist, nach seinem ethischen Werte zu beurteilen. Aber ich
breche ab, ich höre den Einwand des Kenners. Das soll ein Ergän-
zungsstück zu WG, also etwTas darin nicht Enthaltenes sein! Was
sind denn in den letzten beiden Briefen von W G „die Gefühle, welche
der sittlichen Ausbildung unseres Geschlechts zu Grunde liegen," die
„Gefühle der Sittlichkeit", deren Weckung und Pflege Pestalozzi dort
predigt, anders als Herbarts ästhetische Wahrnehmung Ì Und gar die
ästhetische Darstellung der Welt — Herbarts Kritik wird schlechtweg
unbegreiflich. Denn seine Ableitung des Postulats erscheint im
Gedankengang wie in einzelnen Wendungen als eine Kopie der
Ausführungen Pestalozzis im XIII. Briefe. Die erste Stätte, wo die
sittlichen Massstäbe des Kindes gebildet werden, ist anerkanntermassen
die Familie. Aber das Leben brandet über die Schwelle des Hauses
herein, und der heranwachsende Knabe strebt ihm verlangend
entgegen. Er sieht die „Lebensarten und Stände, die sich nach Glanz
und Vorteil und Ungebundenheit unterscheiden." Er wird vergleichen,
,,in Gedanken nachahmen, kosten, wählen. Fasst irgend ein solcher
Reiz ihn fest, so wird er kalkulieren, und er ist der ächten

Sittlichkeit verlöre n." Das zu verhüten, zu sorgen,
dass in der bunten Erscheinung unverwirrt das sittliche Urteil
beharre, ist die Aufgabe der ästhetischen Darstellung der Welt.

So Herbart 1804, und 1801 Pestalozzi: Das Kind, der Mutter
allmählich entwachsend, blickt in „eine Welt voll Krieg für die Mittel
der Selbstsucht wenn die neue Erscheinung der Welt dem Kinde
in diesem Zeitpunkt ganz ohne Gegengewicht für das Einseitigreizende

ihrer sinnlichen Eindrücke vor die Augen gestellt wird
wenn die Bahn seiner Selbstsucht einen unermesslich belebten
Spielraum erhält so w i r d ihm die an sich enge
Pforte seiner Sittlichkeit gleichsam verra m-



70

m e 11 und eine mehr oder weniger feine Selbtssucht das einzige
Treibrad seiner Kraftanstrengung." — Dass Herbart diese

Ausführungen in W G, von denen die Welt widerhallte, übersehen hätte,
ist nicht anzunehmen. Dass er bewusst ein Plagiat begangen, ist noch

weniger denkbar. Denn so umstritten sein philosophisches System
sein mag, sein Charakterbild schwankt nicht in der Geschichte.

Um dem Rätsel beizukommen, erinnern wir uns des Lehrgangs
der sittlichen Bildung — denn um diese handelt es sich ja — den
Pestalozzi schon im Waisenhaus in Stanz befolgte: Bei jedem Vorfall
des Hauses oder der LTmgebung „wandte ich mich an das Gefühl der
Kinder und fragte sie meistens in einer stillen Abendstunde um ihr
freies Urteil."

„An diese Gefühle knüpfte ich ferner Übungen der Selbstüberwindung,

um dadurch denselben unmittelbare Anwendung und
Haltung im Leben zu geben." Also Fühlen und Urteilen, dann Tun — die
unverrückbare Norm aller sittlichen Erziehung. Nur ist zu bedenken,
um diesen Lehrgang durchzuführen, muss man die Kinder um sich
haben, muss man wie Vater und Mutter, wie Pestalozzi in Stanz mit
den Kindern zusammen leben. Der Erziehungsgang, den er im Auge
hat, ist der Gang der Hausauferziehung und der ihr
eingebauten Wohnstubenschule, auf die ja auch der Titel des neuen Buches
hindeutet: „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt."

Aber denken wir uns nun eine Bildungsstätte für die Jugend, in
der die Gelegenheit zum Handeln, zu einem wie im Waisenhaus zu
Stanz erzieherisch geleiteten und überwachten Handeln auf ein
Minimum beschränkt ist, eine Anstalt, bestimmt und eingerichtet zum
Lehren und zum Lernen — die Schule. Zwar macht sich gerade
in unsern Tagen eine löbliche Bewegung geltend, die Gelegenheiten
zum Handeln in der Schule zu vermehren, und jede ungekünstelte
Veranstaltung dieser Art ist ein Gewinn für die Erziehung. Aber es
wräre doch zu bedauern, wenn die Suche nach geeigneten Surrogaten
des Lebens die Aufmerksamkeit der Pädagogen von der erzieherischen

Fruchtbarmachung des LTnterrichts selber ablenkte. Solange in
unsern Schulen noch gelernt und viel gelernt werden muss — wobei man
nicht notwendig an geist- und persönlichkeittötende Methoden zu
denken braucht — solange Unterricht den Hauptteil der Kraft des
Lehrers und des Schülers in Anspruch nimmt, ist es immer eine Frage
von aktuellstem Interesse : was kann der Unterricht oder ein
Zweig des Unterrichts in der Richtung des von Pestalozzi vorgezeich-



neten Lehrgangs der sittlichen Bildung leisten Diese Frage
beschäftigt Herbart.

Der zweite Schritt jenes Lehrgangs, das Tun, fällt laut Voraussetzung

ausser Betracht. Aber der erste, die ästhetische Wahrnehmung,

die Weckung des ethischen Gefühls und Urteils durch
geeignete Bilder, kann in der Schulbank gerade so gut geschehen wie am
Stubentisch. Ja, für dieses Geschäft ist die Schule gegenüber der
Familie sogar im Vorteil. Sie zieht das Kind zu gesammeltem
Aufmerken. Für dieses Geschäft hat der Lehrer die nötige Zeit und Ruhe
und wohl auch Frische, die der geplagten Hausfrau und dem müde
vom Büro heimkehrenden und zu seiner Erholung bald wieder
ausgehenden Vater häufig abgeht. Aber wenn sich die Schule zu diesem
Geschäfte eignet, ist nicht einzusehen, warum sie den Blick auf die
Vorfälle des Hauses und der Schule beschränken, warum sie das

Programm nicht erweitern sollte. Wohnt nur im Wirklichen das
Vermögen, die Gefühle zu wecken, „die im Herzen wunderbar schliefen ?"
Wohnt es nicht auch in geschichtlichen und poetischen Ereignissen
und Gestalten Wäre die ethische Bewertung des Opfertodes Winkelrieds

eine andere, wenn er sich als eine Zutat des Chronisten erwiese
Und wäre Pestalozzi nur eine Romanfigur, würde sein aufopferungsvolles

Wirken für die Armen darum weniger ergreifen Was sich nie
und nirgends hat begeben, was die ewig junge Phantasie erschafft, es

rührt die nämlichen Seiten des Gemüts wie die Wirklichkeit der
Stunde. LTnd so treiben wir seit Jahr und Tag in unsern Schulen
biblische und Weltgeschichte, bringen dem Kinde wahre und
erdichtete Erzählungen, nicht allein um seine Sprache zu bilden und
sein Wissen zu mehren, sondern zu dem höheren Zwecke, sein Gemüt
zu bereichern mit Bildern menschlichen Tuns und menschlicher
Gesinnung, dass es jene Stimme des Lobes und des Tadels, das ästhetische
LTrteil, im eignen Innern — erlebe.

Einen solchen Unterricht kennt WG nicht, und Pestalozzi will
ihn nicht. Er befürchtet, von Missbräuchen seiner Zeit auf einen
extremen Standpunkt getrieben, ein solcher Unterricht müsse notwendig
in eitel Wortwesen ausarten.

Das Wortgepränge ist auch Herbart ein Greuel. Aber er glaubt,
ihm, ohne das Kind mit dem Bade auszuschütten, entgehen zu können.
Um seine Meinung mit fast mathematischer Bestimmtheit
auszudrücken, macht er eine kleine Unterscheidung für die ich Ihre
Aufmerksamkeit erbitte.



72

Vergegenwärtigen wir uns nochmals den Lehrgang Pestalozzis:
Fühlen und Urteilen über Vorfälle des Lebens — Übung im Tun.
Dazwischen liegt unausgesprochen ein Übergangsglied: die Anwendung
des gefundenen Urteils auf die eigne Person. Diese Selbstbeurteilung
nach dem anerkannten Gesetz nennt Herbart moralisches
Urteil. In jenem ersten Urteil, das ohne Selbsteinbeziehung über
menschliches Tun ergeht, liegt genau besehen noch nichts von Moral,
denn die Moralität fängt für jeden Menschen bei ihm selber an. Es
ist lediglich eine Äusserung des Wohlgefallens oder des Missfallens
über ein vorgestelltes Tun, von gleicher Art, gleich ungewollt, gleich
ursprünglich und unableitbar wie das LTrteil des unbefangenen
Kunstfreundes über ein Tonstück oder ein Gemälde. L^m diese Verwandtschaft

anzudeuten, um es von der „moralischen" Selbstbeurteilung
zu unterscheiden, nennt es Herbart ästhetisches, „noch nicht
moralisches" Urteil.

Nun die Frage: wie weit will Herbart im LTnterricht auf diesem
Wege, gehen Der „neue Name" sagt es, darum hat er ihn erfunden —
„ästhetisches Urteil." Das heisst: der Unterricht belebe und kläre
die Gefühle und LTrteile, die der Anblick des Guten oder des Bösen im
Kinde zu wecken geeignet ist. Aber er beschwere sie nicht mit einem
moralisierenden Epilog. Soweit kann der Unterricht gehen ohne
Gefahr, in Wortwesen zu verfallen, denn die Gefühle, die der Anblick der
Treue oder des Verrates im unbefangenen Zuschauer auslöst, sind
kein Wortkram, sie sind etwas Reelles, Tatsachen des innern Lebens,
auch des Kindes.

An den moralischen Nutzanwendungen aber, an den
wohlgemeinten Ermahnungen zur Nacheiferung oder Enthaltung, am Wiederholen

und Einprägen der „Lehre" beteiligt sich zu bald die Seele des
Kindes nicht mehr. Dann verflüchtigt sich auch das Gefühl, und es
bleiben wie leere Hülsen die — Worte. „Das Mark der Erziehung aber
geht verloren", sagt der junge Herbart, „wenn gerade die Sätze,
die Ausdrücke, in denen die Überzeugung sich am liebsten zusammen-
fasst, verschwendet, entgeistert als Leichen in den Grüften des
Gedächtnisses beigesetzt werden." — Das ist Herbarts ästhetische
Wahrnehmung. Ihr Verhältnis zu W G ist klar ; sie ist der Ausbau
eines gemeinsamen Grundgedankens: „wenn ihrs nicht fühlt, ihr
werdet's nicht erjagen" — nach der Seite des Unterrichts, mit
entsprechender Erweiterung des Horizontes. Sie bedeutet zugleich eine
Stellungnahme Herbarts nach drei Seiten. Diejenigen, die mit Pflichtgebot

und Gesetzestafel an das Kind herantreten, erinnert er an das



78

übersehene Anfangs glied der Entwicklung ¦— das ethische
Erlebnis. Denen, die den Unterricht ganz ausschliessen, zeigt er die

Möglichkeit, denen, die vom Unterricht alles erwarten, die
Schranken seiner Mitwirkung an dem von Pestalozzi für alle
Zeit vorgezeichneten Gang der sittlichen Bildung: der Unterricht
im Kindes- und im Knabenalter wecke den Sinn für das Schöne und
Gute auf der ganzen Linie menschlichen Tuns und menschlicher
Gesinnung und überlasse das Weitere andern Erziehungsfaktoren. Das
ist zwar nicht das höchste, was die Erziehung leisten soll; aber
es ist das höchste, was der Unterricht leisten kann. Und ist
es gleich nur das Anfangsglied der Entwicklungsreihe — die Tiefe und
die Dauer dieser Gemütsregungen wirkt mitbestimmend auf die

Denkungsar t, die den inneren Menschen macht.

II.
Dem gleichen Verhältnis der beiden Pädagogen, wie wir es eben

gesehen, begegnen wir bei einem andern Kernpunkte der Erziehungslehre

Pestalozzis. Wenn ihm gleich in W G kein besonderes Kapitel
gewidmet ist, er ist mit Pestalozzis ganzem Sein und Denken und
zugleich mit Herbarts ästhetischer Wahrnehmung als deren
Voraussetzung und Lebenselement zu eng verbunden,
als dass er hier übergangen werden dürfte.

Das praktische Lehrbeispiel dazu ist jener Samstag Abend in
L G, der die Mutter mit ihren Kindern vereinigt : Der Vater hat
Verdienst bekommen — wir haben Brot — aber ihr wisst, wie Hunger
ist — vergesset nie der Hungrigen!

Hier handelt es sich nicht um ästhetisches Empfinden, noch um
moralische Urteile. Hier handelt es sich um ein anderes Empfinden :

Sich in andrer Lage hineindenken — mitfühlen — menschliche
Teilnahme. Und der Stanzer Brief, das Vorspiel zu W G, erblickt darin
die erste Aufgabe der Erziehung : „Meine diesfällige Handlungsweise
ging von dem Grundsatz aus : suche, deine Kinder zuerst w e i t h e r-
z i g zu machen und Liebe und Wohltätigkeit ihren Empfindungen,
ihrer Erfahrung und ihrem Tun nahe zu legen und in ihrem Innern zu
gründen und zu sichern."

Auch dafür will Herbart, neben dem Leben, den LTnterricht nutzbar

machen. Geschichte und Dichtung sind ihm nicht nur ein ethisches
Bilderbuch, sondern auch eine Schule der Teilnahme.

Auch die Teilnahme verlangt nicht die leibhaftige Wirklichkeit
ihres Gegenstandes — man erinnere sich des Anteils der Kinder an



74

den Gestalten des Märchens, am Robinson, am Teil, an den Schicksalen

Josephs, am Leben und Leiden Jesu. Und die Gemütsbewegung,
die eine gute Erzählung hinterlässt, gilt nicht allein dem Walten der
sittlichen Ideen, in ihr spricht nicht weniger vernehmlich das Mitgefühl

mit dem Bedrängten, T7nterdrückten, Leidenden und die innere
Mitbeteiligung an dem Wirken und Wagen des Retters," des Befreiers,
des Wohltäters der Menschheit.

Allerdings muss auch Erzählung und Lesebuch danach beschaffen
sein. Die Poesie wählt ihre Lieblinge aus allen Ständen, und manches
sinnende Lehrer- und Lehrerinnengemüt wird von ihrem Ruf beglückt.
Aber es ist eine böse Verwechslung der pädagogischen und der
dichterischen Leistung, wenn der Pädagog als Pädagog sich dazu befähigt
glaubt, Kindererzählungen zu erfinden. Die armen Kinder einer Gott-
sched'schen Muse können natürlich auch den andern Kindern nicht
geben, was sie selber nicht haben und wes die Teilnahme, um andere zu
verstehen, so notwendig bedarf, eine erregbare und doch logisch ge-
zügelte Phantasie.

Um so freudiger zu begrüssen sind im Reformgeschwirr des Tages
andere Stimmen, die sich erinnern — d. h. sie erinnern sich nicht,
heutzutag erinnert man sich überhaupt nicht, die Welt fängt bei jedem
von vorne an — aber nichtsdestoweniger zu begrüssen sind jene Stimmen,

die schon für die unteren Schulklassen bedeutende und zusammen
hängende Erzählungen, überhaupt für längere Zeitabschnitte grosse,
zusammenhängende Unterrichtsganze fordern, damit
Interesse und Teilnahme dabei ruhig verweilen, sich in ihren
Gegenständen verzweigen und durch die Dauer Stärke gewinnen mögen.

Das alles vermag der heutige Lesebuchtypus nicht zu leisten. Er
bringt es nicht zu jener einheitlichen Stimmung, die dem guten Buche
auch nach dem Untergehen des Einzelnen noch lange nachleuchtet,
und die vielleicht der Beitrag sein könnte, den der Leseunterricht zur
Bekämpfung der Schundliteratur beizusteuern vermag. Ein Potpourri
von Anekdoten und Geschichtchen, ein Kaleidoskop selbst von
Musterstücken zerstört vorzu, was es erschafft. Kaum regt sich eine
wärmere Beteiligung, so heisst's: ein anderes Bild!

Und doch ist Teilnahme die unentbehrliche Begleiterin der
ästhetischen Wahrnehmung. Sie verhütet, dass das Urteilen ein kaltes
Richten werde. Sie ist der Anwalt ihres Gegenstandes, sie fühlt und
fordert für ihn, sie treibt zum Handeln — dass es nicht blind
geschehe, dafür sorgt das ethische Urteil.



75

Teilnahme und ethische Stimmung sind Triebkraft und Kompass
im Leben und Wirken eines Pestalozzi. Sie sind auch die Hebel, deren
sich der neueste Bildungszweig versichern müsste, der heute wie eine
Massensuggestion die Schulleute dies- und jenseits des Rheins im
Banne hält — die staatsbürgerliche Erziehung.
Weil man mit Verfassungsk e n n t n i s nichts erreicht, will man innere
Beteiligung, Interesse ; denn das Interesse sucht die Belehrung, die
man dem Gleichgültigen und Liilustigen vergeblich aufnötigt.

Aber man schneidet das staatsbürgerliche Interesse von seinen
natürlichen Wurzeln ab, wenn man es als ein Ding ganz besonderer Art
von der Gesamtarbeit der Erziehung ablöst, wenn man im
Rekrutenprüfungsalter als neuen Setzling pflanzen will, was aus einer
Reihe psychologischer Vorstufen als kräftige Frucht herausreifen soll.
Die Teilnahme ist wie ein edles Saiteninstrument, das in allen Lagen
eingespielt werden muss, damit es jedem Bogenstrich mit vollem Ton
antworte. Darüber sind auch unsere beiden Pädagogen einig. Nur
zeigt sich auch hier wieder das schon mehrfach festgestellte Verhältnis.
Pestalozzi denkt an das Leben: „Der Bürger muss fast allgemein nur
für Weib und Kind, für Freund und Bruder, für Nachbar und
Gemeindsgenossen sorgen lernen, aber das muss er w o h 1 lernen ; d e n n
auf diese Weise lernt man am besten für den
Staat sorgen. Der Vaterlandsgeist der Alten hatte in dieser

engen Bildung seine erste Nahrung, und jetzt schwatzen alle Buben von
den Bedürfnissen des Reichs und — folgen weder Vater noch Mutter."

Herbart will auch den Unterricht heranziehen. In der Erinnerung
an die patriotische Stimmung, deren Zeuge er in Bern gewiesen, schreibt
er: „Hier erzählen auch kleine Buben von sechs Jahren aus der Chronik

und von den Helden der Vorzeit, sie erzählen sich untereinander,
sie steigen vereint aufwärts mit der Geschichte ihres Landes, s i e

drängen sich, Männer der Nation zu werden,
und sie werden es."

III.
Sie werden es — mit dieser Ausrüstung Mit dieser

Ausrüstung, angetrieben von reiner Menschenliebe und geleitet von hohen
Ideen, trat einst ein Mann ins Leben, lernte ein wenig Landwirtschaft,
kaufte einen grossen landwirtschaftlichen Betrieb, gründete eine

Armenschule, gründete ein später weltberühmt gewordenes Institut —
und überall äusserer Misserfolg, Scheitern der besten Absichten,
ökonomischer Ruin!



70

Es ist eine wunderbare Fügung, dass der träumerische „Heiri von
Thorlikon" dazu berufen ward, noch eine andere Hauptseite der
Erziehung nicht nur mit Prophetenkraft zu postulieren, sondern als
bahnbrechender Reformer auf neuem Grunde anzubauen.

Wer die Dinge bessern will, muss sie erst sehen, wie sie sind, muss
die Gesetze erkennen, denen sie gehorchen — Natur und Leben.
Die Einsicht in diese Welt der Tatsachen und in ihren Zusammenhang
nennt man Erfahrung. Dass Pestalozzi kühner und eifriger als seine

Vorgänger die Pflicht ergriff, im Geist des Kindes eine Erfahrung
aufzubauen, nicht zu tun, als hätte der Knabe eine Erfahrung, sondern
dafür zu sorgen, dass er eine bekomme — und mehr als das — dass

er mit genialem Blicke die Notwendigkeit erkannte, das Organ der
Erfahrung selbst planmässig zu bilden, damit diese beim Kind und
Knaben, beim Jüngling und Mann allezeit offene Pforten finde —
darin erblickt Herbart das grosse historische Verdienst Pestalozzis
und seines Buches „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" um die
Verbesserung des Unterrichts. Sehen lernen, das ist das erste. Dieser
Kunst ist Pestalozzis „ABC der Anschauung" gewidmet. Da aber
die gleiche Bedeutung wie dem Auge auch den andern höheren Sinnen
zukommt, so heisst das Organ der Erfahrung, allgemeiner gesprochen,
Sinnes Wahrnehmung.

Damit rückt auch die ästhetische Wahrnehmung in den
Lichtkreis des Systems. Sie ist das Seitenstück zu jener. Vereint sind
sie das Doppeltor am Eingang zweier Welten. Wie die leiblichen Sinne
in die natürliche Welt, so führt der Sinn für das Schöne und Gute in
die Welt der sittlichen Werte. Mit gleicher Liebe lieb' ich beide meine
Kinder, muss die Erziehung sprechen, auf dass sie die Mahnung des

Dichters befolge:
Drum paart zu eurem schönsten Glück
Schwärmers Ernst mit Weltmanns Blick.

IV.
Noch eine abschliessende Betrachtung liegt mir ob. Wenn Herbart

für seine Zwecke die ästhetische Wahrnehmung als eine

Ergänzung zu W G verlangt, so soll damit keineswegs eine „Lücke" —
das Wort wurde eingangs lediglich aus taktischen Gründen gebraucht
— in Pestalozzis Erziehungsplan, wie er in diesem Buche vorliegt und
in vorausgegangenen und späteren Schriften des Erziehungsmeisters
bestätigt wird, angedeutet werden. Pestalozzis Erziehungsplan ist
auch in den Augen Herbarts ein Ganzes, dasjenige einheitliche Ganze,



77

das er sein will — ein Erziehungsplan für die Kinder der
„handarbeitenden Stande." Das Leben bildet — ist ein
Wahlspruch Pestalozzis und ist bei ihm keine vage Redensart, sondern hat
einen sehr bestimmten, konkreten Sinn: der Lebenskreis, in den der
Mensch durch seine Geburt hineingestellt wird, die IndMdual-
lage, gibt und begrenzt die Mittel seiner religiös-sittlichen,
intellektuellen und technischen Bildung.

Das zeigt sich am deutlichsten in seinen Ausführungen über die
technische Bildung im XII. Brief von W G, aus denen man heute das

Postulat der sogenannten Arbeitsschule ableiten will.

Die berühmteste Stelle — auch durch die erlittenen Missdeutungen
berühmt — im 6. Absatz lautet: „Das schrecklichste Geschenk, das

ein feindlicher Genius dem Zeitalter machte, sind Kenntnisse ohne

Fertigkeiten." Wenn wir ein bisschen weiter lesen, so erfahren wir
auch, was für Fertigkeiten gemeint sind, und wem die Mahnung gilt.
Es sind die körperlichen Verrichtungen, deren der handarbeitende
Mann bedarf, um seinen Brotverdienst und den Lebensunterhalt der
Seinen zu sichern. Der Sinn der Stelle ist also der: Demjenigen, der
voraussichtlich mit seiner Hände Arbeit sein Brot verdienen muss,
gereicht es zum folgenschweren Unsegen, wenn er in seiner frühen
Jugend durch einen einseitigen Büdungstaumel der gemeinen,
brotgebenden Arbeit und nicht nur der Arbeit, sondern auch dem
einfachen Stil des Lebens, den die Arbeit schafft und der die Arbeit
fördert, entwöhnt und entfremdet wird, wenn, wie es weiter heisst, die

„Anstrengungs- und Überwindungskräfte" in ihm ungeübt bleiben,
die ihm die harte Pflicht und den gebotenen Verzicht leicht und darum
auch lieb machen können und eben dadurch für ihn die Vorbedingungen

nicht allein eines ökonomisch gesicherten, sondern auch eines

rechtschaffenen Lebens sind.

Pestalozzis Arbeits- oder Industrieschule ist somit kein
allgemeiner Schultypus in dem Sinne, dass die Handarbeit
Grundlage, Mittel- und Beziehungspunkt, das Prinzip alles
Schulunterrichts für alle Kinder werden müsste, sondern sie ist ein
Spezialfall. Da, wo die Handarbeit zu den natürlichen
Lebensbedingungen gehört, nicht da, wo sie künstlich eingerichtet werden muss,
bildet sie das naturgemässe Fundament der Erziehung: „das Leben
bildet." Und hier, wo die gegebene Individuallage die Mutter zwingt,
ihre Kinder schon früh zum Broterwerb heranzuziehen, hier kann
natürlich von einem Kursus der ästhetischen Wahrnehmung durch



7s

Geschichte und Dichtung, Religions- und Sittenlehre, wie ihn die
Schule gibt, nicht die Rede sein.

Aber indem Mutter Gertrud das Gebot der Not, die Arbeit, selbst
zu einem segensvollen Gemeinschaftsleben der Eltern und Kinder
veredelt — indem sie, um diese Gemeinschaft nicht zu unterbrechen,
den ersten Unterricht ihrer Kinder selber übernimmt (dafür schrieb ja
Pestalozzi nach W G noch „Das Buch der Mütter") — indem sie

„mitten in der festesten Ordnung ihres Pflichtenlebens"' ihren „Sinn
für alles Schöne und Gute in ihren Umgebungen und ihre freie und
herzliche Teilnahme daran" weckt — indem sie das belehrende Wort
an das Erlebnis kettet und Gefühl und LTrteil unmittelbar wieder zu
Tun und Leben zurücklenkt — dadurch macht sie, oder macht der
Schöpfer dieser Gestalt im edelsten Sinn des Wortes aus der Not eine

Tugend und schafft ein unvergängliches und unübertreffliches Musterbild

aller Erziehung.
Daran zu flicken konnte wahrlich nicht die Meinung eines Herbart

sein. Sondern er erbaut auf gleichen Grundanschauungen wie
Pestalozzi einen etwas anderen, nämlich allgemeinen, nicht
durch die Not gehemmten Erziehungsplan, ungefähr wie der moderne

Hygieniker allgemeine Vorschriften für den Bau von Schulhäusern
erlässt, in der Voraussetzung, die erforderlichen Mittel werden etwa
aufgebracht werden durch Gemeinde, Staat, Stiftungen oder
Nachsteuern.

Der realistische Zug, zu deutsch Wirklichkeitssinn Pestalozzis
in der Berücksichtigung der Individuallage hat ihm schon von Zeitgenossen

den Vorwurf eingetragen, seine Erziehung sei lediglich eine

Abrichtung zum Brotervverb. Diesem Vorwurf steht seine ganze Lebensund

Weltanschauung ebenso unvereinbar entgegen, wie dem unter
dem irreführenden Namen Altruismus sich vordrängenden
Nützlichkeitsprinzip der neuen Münchnerschule, die sich sonst in ihrer
Organisation mit ihm berührt. Die hier theoretisch vertretene Gesinnung,
die sich in die gesellschaftliche Ordnung fügt, weil sie in rein verstandes-
mässiger Rechnung dadurchdie individuelle Wohlfahrt am besten zu
fördernglaubt, kennt Pestalozzi wohlgenug — erzeichnet sie schon ein paar
Jahre vor W G in seinen „Nachforschungen über den Gang der Natur
in der Entwicklung des Menschengeschlechts" — aber erkennt sie
nicht an als die Bestimmung des Menschen und darum auch nicht als
das Ziel der Erziehung. Einer von sittlichen Ideen beseelten Gesellschaft,

einem Reiche Gottes, in dem der einzelne mit dem Egoismus
nicht paktiert, sondern bricht, soll ihm auch der Sohn des armen Tag-



79

löhners zugebildet werden. Darum von früh auf die Weckung des
sittlichen Gefühls und Urteils, darum von früh auf die Pflege einer
opferfähigen, nicht auf Entgelt berechneten Teilnahme, darum die
Verpönung „einer mehr oder weniger feinen Selbstsucht als einzigen
Triebrads der Kraftanstrengung."

Und so wenig als in der sittlichen Bildung darf ihm das Kind des
Armen in physisch-technischer und intellektueller Hinsicht zu einer
dürftigen Duodezmenschlichkeit verkrüppeln. Darum keine
mechanische Abrichtung zu den beruflichen Hantierungen, sondern ein

„A B C der Fertigkeiten", ein psychologisch gereihter Stufengang,
der das Kind zugleich inwendig bilde. Darum keine Überlieferung
unfruchtbaren Wissens, sondern Bildung der Kraft zur Erwerbung
geistigen Besitzes: die Augen und die Ohren brauchen lernen, selber
sehen und hören, zählen, messen, berechnen, vergleichen, urteilen,
selber denken und finden.

Und darum kann, wie Herbart in dem mehrerwähnten Aufsatze
bemerkt, auch die Frau Senator, kann auch die Frau Bürgermeisterin
von Bremen für ihre Kinder aus Pestalozzis Anweisungen in W G
lernen. Denn : wenn die Individuallage Bildungs höhe und Bil-
dungs mittel bestimmt — die innere Form der Bildung ist
Menschenbildung.

Ich bin zu Ende. Noch eine kurze Schlussbemerkung nehmen Sie,

bitte, mit in den Kauf. So erfolgreich der Lehrerstand im Kampf gegen
geistliche Bevormundung gewesen ist, ein Zug ist uns als erbliche
Belastung geblieben: die rabies theologorum, die Streitlust für die
alleinrichtige Lehre. So ist vor ein paar Jahrzehnten der Kampfruf
ergangen: „Pestalozzi oder Herbart?" Wenn Sie die tiefgehende,
bis in die Wurzeln des Erziehungsbaumes reichende Verwandtschaft
der beiden Pädagogen überdenken, so muss Ihnen diese gegenseitige
Ausschliessung wunderlieh vorkommen. Mir auch. Ich finde vielmehr,
gerade auf diese zwei lasse sich das schöne Wort anwenden: „Von der
Natur geführt, begegnen einander die Forscher, überall und stets
leuchtet ihr himmlisches Licht."

* **

Anmerkungen.

Zu Seite 65. Eine kurze, aber auf eingehendem Quellenstudium
fussende Würdigung des Mer erwähnten Pädagogengeschlechts, der Philan-
thropisten, gibt Theodor Fritzsch, der verdiente Veranstalter
der Xeu-Ausaabe von Basedows Elementarwerk, in seiner Broschüre



80

„Philanthropismus und Gegenwart," Leipzig, Ernst Wiegandt, 1910,
38 Seiten.

Einen weitherzigen Standpunkt gegenüber Pestalozzi nimmt im Gegensatz

zu andern Philanthropisten E. Chr. Trapp ein. Ausführlich handelt
davon das Buch desselben Verfassers: „Ernst Christian Trapp,
sein Leben und seine Lehre" (S. 85 ff.), Dresden, Bleyl und Kämmerer,
1900 Diesem Buche (S 141) ist auch das Distichon eines ungenannten
Verfassers am Schlüsse meines Vortrages entnommen.

Zu Seite 67. Über Herbart und seinen Freundeskreis in Bern und
dessen Beziehungen zu Pestalozzi handelt in zwei anziehenden und zum
Teil ungedruckte Manuskripte verwertenden Schriften Prof. R. Steck:
1. „Der Philosoph Herbart in Bern," im Neuen Berner Taschenbuch auf
das Jahr 1900, 2. „Joh. Rud. Fischer von Bern und seine Beziehungen
zu Pestalozzi," im zweiten Heft des Archivs für Schweizerische
Schulgeschichte, herausgegeben von Dr. E. Schneider, Bern, Gustav Grünau,
1907. Von besonderem Interesse für unsern Gegenstand ist in der
erstgenannten Schrift (Taschenbuch S. 50) der Abdruck von Aufzeichnungen
Karl Steigers von Ende 1799, welche aus frischester Erinnerung die
Tatsache des Verkehrs und Gedankenaustausches zwischen Pestalozzi und
Herbart, der jedenfalls mit des ersteren Aufenthalt bei Zehender auf dem
Gurnigel im Sommer 1799 einsetzte, feststellen. Es heisst darin: „Pestalozzi
kam oft zu Herbart. Nach des letzteren Abreise brachte ich ihm nach
Burgdorf einen schriftlichen Aufsatz desselben, wo ich aufs freundlichste
aufgenommen "wurde und den ganzen Tag zubringen musste." Herbart
war ein Bindeglied zwischen Pestalozzi und Fischer. „Ein neues Band
zwischen ihnen knüpfte die beiderseitige Freundschaft mit Herbart," sagt
Prof. Steck in der zweiten Schrift (56). Und als es sich um eine letzte
Zusammenkunft mit dem Scheidenden handelt, schreibt Fischer an die
Freunde : „In Burgdorf hat auch der edle Pestalozzi Ansprüche auf ihn: mit
unverkennbarem lebhaftem Bedauern erfuhr er, dass der Gute uns
verlasse" (ebenda 57).

Einen Besuch des durch sein „Leben der Seele" weitbekannten
Professors Lazarus bei dem dreiundsiebzigjäkrigen Karl von Steiger (im
März 1860) und die begeisterte Erinnerung des Greises an seinen
einstigen Erzieher Herbart schildert das Buch „Ein deutscher Professor in
der Schweiz." von Nahida Lazarus. Berlin, Ferdinand Dümmler,
1910 (Seite 73 ff.)

Die Hauptquelle ist heute : ,,B riefe von und an Herbart,
Urkunden und Regesten zu seinem Leben und seinen Werken," von Theodor

Fritzsch (Band 16—18 der K. Kehrbachschen Herbartausgabe),

Langensalza, Beyer und Söhne. Band 16 und 17 sind erschienen,
Band 18 im Erscheinen begriffen. Die unten folgenden Seitenzahlen
beziehen sich auf Band 16, der bis Ende 1807 reicht. Von besonderem Werte
sind für uns die Berichte über Pestalozzi und seine Arbeit, die Theodor
Ziemsse n, ebenfalls ein deutscher Hauslehrer in Bern, auf Herbarts
wiederholtes und drängendes Verlangen an seinen Freund sendet. Für
die Zuverlässigkeit des Berichterstatters gibt gleich der erste Brief vom
3. und 9. Juni 1800 ausreichende Gewähr. Ziemssen schreibt: „Gestern



81

Abend kam ich von Burgdorf zurück, wo ich einige Tage mit Pestalozzi
ganz allem zugebracht habe, um seinen Plan ganz zu durchdringen und
mich mit ihm darüber so viel als möglich zu verständigen" (156). In einem
Briefe vom 25. Februar 1801 schätzt er sich glücklich, „ganz sein Freund
zu sein" (210). Dass diese Freundschaft gegenseitig ist, beweist eine Brief-
steile bei Morf (II, 266), wo ihm Pestalozzi nach Steinmiillers Polemik
klagt: „Mit wenig Ausnahmen ist fast alles, was zum bon ton gehört,
gegen mich." Um so wohltuender musste dem Verkannten das lebendige
Interesse der Jungen und die Aussprache mit ihnen sein.

Der Brief vom 9. Juni 1800 ist eines der wenigen chrekten Zeugnisse
dafür, dass Herbarts Schulbesuch in Burgdorf bei seiner Abreise aus der
Schweiz nicht sein einziger Besuch bei Pestalozzi war: Dass Pestalozzi
mit der Mechanisierung der Methode „bestimmt nur (unmittelbar) auf
die Bildung der niedern Volksklassen hinarbeiten wollte, hörten wir ja
schon bey unsrer ersten Zusammenkunft mit ihm (161), unserm ersten
Besuch bey ihm" (159), schreibt Ziemssen an Herbart. Bei unsrem ersten
Besuch Dann muss der Besuch wiederholt worden sein.

Pestalozzi hat den beiden Fremiden schon bei ihrem ersten Besuche
„die Hauptzwecke seiner Bemühungen" auseinander gesetzt. Und schon
im Juni 1800 war Herbart, wie der gleiche Brief S. 164 beweist, mit der
Ausführung der Pestalozzischen Idee eines ABC der Anschaumig beschäftigt.

Schon damals befasste er sich auch mit einer „Einleitung zu Pestalozzis

Buch" (ebenda), zum kommenden Buche — eine Idee, die
auch Ziemssen „im Kopfe hatte," da er voraussah, dass „wenige Menschen,
hauptsächlich Frauen, sich so aus Pestalozzis Buch herauszufinden wissen
werden, dass sie recht etwas danach unternehmen könnten," und deren
Ausführung er auf Herbarts Drängen zuhanden seiner Bremer Freundinnen

auch in Angriff nahm (Brief vom Oktober 1801. S. 236).

Die Briefe Ziemssens an Herbart geben, beiläufig bemerkt, auch einige
neue Daten zur Entstehungsgeschichte von WG, dessen
Niederschrift Pestalozzi bekanntlich am Neujahrstag 1801 begann.
Heubaum sehreibt in seiner Pestalozzibiographie (213): „Schon Ende
November 18 0 0 konnte Gessner das baldige Erscheinen von WG in
Aussicht stellen, erst viele Monate später, im August 1801,
hören wir wieder davon." Aber schon am 9.Juni 1800 weiss Ziemssen
von den kommenden „Briefen an Gessner" zu berichten (163). Im
Februar 1801 arbeitet Pestalozzi mit „beispiellosem Enthusiasmus
für seinen Zweck" an den Briefen an Gessner — worüber Ziemssen weiteren
Aufschluss verspricht, „da fast alles durch seine Hände gegangen ist" —
und hofft, sie bis zur Ostermesse zu vollenden (210). Sie erschienen aber
erst zur Michaelismesse unter dem erst jetzt auftauchenden und, wie
Ziemssen im Oktober 1801 an Herbart schreibt, „nicht gar passenden
Titel : „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" (236). Dagegen waren nach Ziemssen
im Februar 1801 „von den Lehrbüchern einige schon ganz, andere
beinahe fertig,"' und er will seinem Freunde „zur Ostermesse mit den Kauf-
leuten alles überschicken, auch selbst das, was erst zum Teil fertig ist,
als Holzstiche etc." (210).

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1912. g



82

Und noch eine beiläufige Notiz aus der Briefsammlung von Fritzsch
wird manchen Leser interessieren. Wie Herbarts Freundinnen in Bremen,
so wollen auch einige Berner Frauen, schon Monate vor dem
Erscheinen von W G, ihre Kinder nach der neuen Lehrart unterrichten.
Es ist wieder der Berner Freundeskreis, der zu Pestalozzi hält. „Frau Z.
fängt jetzt an, ihren Ruodi, ebenso wie Frau G. ihren Salomon nach Pestalozzis

Methode zu unterrichten," schreibt Ziemssen an Herbart am 25.
Februar 1801. Und im August desselben Jahres möchte Zehender auf
dem Gurnigel für seinen Sohn, der noch „nicht einmal das ganze Alphabet
kennt, obschon er 4X2 Jahr alt ist," eine kleine Privatklasse mit einem
jungen Schulmeister aus Pestalozzis Schule gründen. Aber die Aussicht
auf che Beteiligung anderer Eltern ist gering, da „man hier gegen diese
Methode, wenigstens für che praktische Benutzung noch eingenommen ist."
Deshalb legt er Herbart den Gedanken eines „paedagogischen
Unternehmens" in der Schweiz nahe und bietet dem damals körperlich und
seelisch leidenden Freunde che nämliche hochherzige Gastfreundschaft an
wie zwei Jahre vorher dem ihm durch Fischer zugeführten Pestalozzi
(Brief Zehenders an Herbart vom 18. August 1801).

Zu Seite 74. Über Erzählungen und zusammenhängende Lese- und
Unterrichtsstoffe siehe den Artikel von Seminardirektor P. Conrad
in der „Praxis der Volksschule, Beilage zu Nr. 3 der „Schweiz.
Lehrerzeitung" (1912) über das Buch „Neulandfahrten" und die daselbst
genannten Schriften. Ein besonders schätzenswerter Beitrag zur Reform
des Leseunterrichts sind che „Quellen, Bücher zur Freude
und zur Förderung," herausgegeben von Heinrich Wolgast
(Verlag der Jugendblätter, C. Schnell, in München). In dem Prospektus
(„Was will che Quellenbücherei ") sagt der Herausgeber u.a.: „Zur
Entscheidung des Kindes für gute oder schlechte Literatur trägt das Lesebuch
so gut wie nichts bei. Das Kind lernt in der Schule nur Lesestücke,
keine Bücher lesen. Als Ganzes hat das Lesebuch schon gar kein
Interesse für das Kind... Es fehlt das Einleben in che Sphäre des Stoffes.
Wir müssen in der Schule zu einer Lektüre kommen, che eine länger
andauernde Versenkung in ein und denselben Stoffkreis ermöglicht, die das
Kind wenigstens längere Zeit in der gleichen geistigen Atmosphäre mit
Lust verweilen lässt." Ein richtiger formaler Gesichtspunkt für die
Auswahl des Lesestoffs scheint mir der Gedanke, dass che Lektüre (oder che

Erzählung) auch eine dem Alter angemessene „Willensanstrengung
verlangen darf ; das Leben (und wohl auch das Lesen) soll nicht

bloss ergötzliches Spiel der Phantasie, sondern auch eine ernste Arbeit
des Verstandes sein." Das Urbild eines den eben genannten Anforderungen

entsprechenden Erzähl- und Lese- und zugleich Zentralstoffes für
eine Monate umfassende Periode der Unterrichtstätigkeit ist der —
Robinson! Auch der kommt wieder zu Ehren; in seiner „Produktiven
Arbeit" (Seite 14) empfiehlt ihn Gansberg für das zweite Schuljahr.
Vielleicht wird man sich einmal auch wieder der bahnbrechenden Arbeit
erinnern, die für diese „.Reformen" der heute von den Anti- wie von den
„Urherbartianern" gleich summarisch beiseitegeschobene Z i 11 e r schon
vor Jahrzehnten geleistet hat. Inzwischen wünsche ich den Bestrebungen



83

Wolgasts und Gansbergs vorurteilslose Beachtung und weitgreifenden
Erfolg, vor allem aber mit Umsicht ausgeführte Versuche statt blossen
Redens Denn was nützen schliesslich alle historisch-pädagogischen
Studien, wras hilft der theoretische Streit, wenn die Praxis, wenn im besondern

che geistige Ernährung der Jugend keinen Gewinn daraus zieht.
Zn Seite 77. Als Gewährsmann für die allgemeine „Arbeitsschule" in

dem hier dargelegten Sinne wird Pestalozzi besonders, aber mit Unrecht
von Robert Seidel („Arbeitsschule, Arbeitsprinzip und
Arbeitsmethode," Zürich, Orell Füssli, 2. Aufl. 1910, 1. Aufl. 1885) angeführt.
Da er jedoch in der zweiten Auflage seiner Schrift verspricht, „demnächst
nachzuweisen, class Pestalozzi mit Bezug auf seine Stellung zum Arbeits-
unterrieht gewöhnlich unzutreffend beurteilt wird," so können wir che

Kritik seiner Belege bis zum Erscheinen dieses Nachweises zurücklegen.
Für die Stellung Pestalozzis wie jedes andern Pädagogen zur Arbeitsschule
ist natürlich der Begriff, den man mit diesem Worte verbindet, entscheidend.

Dass heute eine grosse Unklarheit darüber herrsche, darf man füglich

behaupten. Das Wort ist bei uns schon längst als Bezeichnung für
den Sonderunterricht der Mädchen in den weiblichen Handarbeiten
eingebürgert. Nach dem herkömmlichen Sprachgebrauch ist che Betätigung
der Hand offenbar ein wesentliches Merkmal des Begriffs, und so redet
auch Robert Seidel noch in der zweiten Auflage seiner Schrift ausdrücklich

von Hand arbeit.
Ein wesentlicher Wandel der Bedeutung tritt aber ein, wenn man vor

das Stammwort die eine Erwerbung oder Aneignung bezeichnende
Vorsilbe „er" setzt : sich durch Betätigung der Hand Erfahrung „erarbeiten."
So wird „Arbeitsschule" und „Arbeitsunterricht" schon 1882 von
Robert Rissmann (Geschichte des Arbeitsunterrichts in Deutschland,
Gotha 1882) genommen und, da in verschiedenen Zweigen des Unterrichts
Erfahrung erworben werden muss, wird folgerichtig verlangt, dass die
Handarbeit in der Schule ganz in den Dienst des theoretischen Unterrichts

trete, nicht ein gesondertes Fach sei.
Der Bedeutungswandel geht aber noch einen Schritt weiter. Man

lässt auch das Merkmal der Hanclbetätigung fallen. Dann bleibt nur noch
der Begriff des Erarbeitens : mit oder ohne Hand, gleichviel mit welchem
Organ sich selbsttätig geistige Inhalte erarbeiten, das heisst Arbeitsunterricht,

und so gefasst, ist er offenbar nur noch eine Methode des Lehrens
und Lernens. So definiert ihn Rissmann in seiner Schrift „Die Arbeitsschule,

Grundsätzliche Erörterungen" (Jul. Klinkhardt, 1911). Er
bezeichnet es geradezu als eine „verfehlte Meinung," zu glauben, „dass
es sich bei der Einrichtung der Arbeitsschule n u r oder doch
vorwiegend um Einführung der Handarbeit handele, wozu noch kommt,
dass man dieser hie und da eine Art Zauberkraft zutraut, die sie jedoch
erfahrungsgemäss nur in einem beschränkten Kreise entfalten kann" (10).
Und übereinstimmend erklären die Herausgeber der „Dortmunder
Arbeitsschule": „Unter Arbeitsunterricht verstehen wir den Unterricht,

bei dem sich der Schüler, soweit es möglich ist, seine Welt, die reale
sowohl wie die geschichtliche, selbsttätig erarbeitet, sei es
nun durch Beobachtungen und Versuche mit Hilfe plastischer, zeichne-



84

riseder und sprachlicher Darstellung oder durch Lesen und
Fragen. Die von mir unterstrichenen Worte zeigen mit aller Deutlichkeit,

dass auch hier die Handarbeit nicht mehr das unterscheidende Merkmal

des Begriffs „Arbeitsschule" ist.
Dieser Arbeitsmiterrieht, der wesentlich m der „Erarbeitung

geistiger Inhalte." in „gemeinsamer Beratung," „freier Diskussion"
besteht, dieser — aber nicht der Seidelsehe, der alles" auf die manuelle
Betätigung abstellt — kann sich allerdings auf Pestalozzi berufen. Und nicht
nur auf Pestalozzi, auch auf manche andere Pädagogen. Rissmann weist
selbst auf Z i 11 e r hin, der „bekanntlich diesen Gedanken auch schon
ausgesprochen hat" (Arbeitsschule 12). Er hätte hinzufügen sollen: nicht
nur ausgesprochen, sondern theoretisch ausgebaut und an seiner Leipziger
Übungsschule praktisch durchgeführt hat (Ziller. Allgemeine Pädagogik
1884. S. 165; erste Auflage 1876).

Wenn somit die „Arbeitsschule" im wesentlichen nichts anderes als
eine energische Erneuerung des alten Postulats der Selbsttätigkeit
des Schülers zu sein scheint, warum dann, könnte man fragen, das neue Wort,
das so viel Verwirrung angerichtet hat Erstens, weil das alte zu
abgegriffen ist, um zu wirken. Selbsttätigkeit! das ist ja selbstverständlich,
das treiben wir schon längst, hätte man gesagt. Zweitens aber ist die
„Arbeitsschule" keine blosse Wiederholung, sondern sie ist eme bedeutende

Erweiterung und Bereicherung des alten Postulats.
Denn neben Aug und Ohr, worauf der alte Unterrichtsbetrieb hauptsächlich

baute, steht sie als ebenbürtigen „Sinn" die Hand und berührt sich
in deren Wertung für die Geistesbildung mit H e r b a r t von dem das
Wort stammt: „die Hand hat ihren Ehrenplatz neben der Sprache, um
den Menschen über die Tierheit zu erheben."

Aber, sagt der doktrinäre Prinzipienreiter, wenn zwei dasselbe tun,
ist es nicht dasselbe. Hier handelt es sich um den Gegensatz zwischen
Voluntarismus und Intellektualismus. Dem einen
(Fröbel) ist Wollen und Tun das Ur-Menschhche. dem andern (Herbart)
der Gedanke. So wenig ich den Streit um die letzten Prinzipien an und
für sich für eine müssige Zeitvergeudung halte, — für die Ausbreitung
der „Arbeitsschule" scheint er rnir nicht erspriesshch. Ich stehe auf dem
Standpunkte, den Robert Rissmann vor 30 Jahren eingenommen, seither
aber, wie es scheint im Fieber seiner Herbartophobie, verlassen hat: eine
Einigung der Arbeitsschulförderer Herbartscher und Fröbelscher Observanz

sei anzustreben (Rissmann, Geschichte usw. 90). Denn erstens
kommen die „letzten Dinge" beim Arbeitsunterricht nicht unmittelbar in
Betracht. Mag das Kind, lang bevor es denkt, „wollen." schreien, strampeln,

abwehren, betasten, greifen, — in der Arbeitsschule lehrt man
denkendes Tun.*) Im Anfang ist der Gedanke. Das ist auch die
Meinung Rissmanns, und hier erweist er sich als Intellektualist bester
Marke. Der erste Schritt eines Unterrichtsaktes im Sinne der

*) Vergi, hiezu die klare Orientierung über „Intellektualismus und Voluntarismus
in der Pädagogik," die Prof. E. Dürr in der „Zeitschrift für Jugenderziehung,
Gemeinnützigkeit und Volkswohlfahrt" (II Jahrg. No. 1) gegeben hat.



85

Arbeitsschule," sagt er, „ist die Aufstellung eines Zieles,"! Und
zwar eines Zieles streng im Sinne Z i 11 e r s fügt er hinzu, (Arbeitsschule

11,12). Zweitens aber — und das ist wieder mein Caeterum
censeo — vor lauter Diskutieren kommt man nicht zum Probieren.
Und doch, da man in allen Lagern über die erzieherische Bedeutung
der Hand einig ist, sollte man in unserm Zeitalter des Experiments nicht
länger säumen, zu „handeln."' Dem praktischen Schulmanne, der damit
einen Versuch machen möchte, wird die „Dortmunder Arbeitsschule,
Ein Beitrag zur Reform des Volksschulunterrichts mit Stoffplanentwurf,

Lehrbeispielen und zahlreichen Abbildungen, herausgegeben vom
Kollegium der Augustaschule" (B. G. Teubner, 1911, Preis Fr. 3. 75) ein
unendlich mehr anregender Wegweiser sein als alle rein theoretischen
Schriften.

Zu Seite 78. Ober che Münchner Schule siehe Dr. Georg
Kerschensteiner Staatsbürgerliche Erziehung der deutschen Jugend
(33 ff.), 4. verbesserte und erweiterte Auflage, Erfurt 1909.


	"Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" in der Beleuchtung eines zeitgenössischen Verehrers Pestalozzis

