
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 21 (1911)

Heft: 5

Artikel: Über den menschlichen Charakter

Autor: Mühlenthaler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über den menschlichen Charakter.
Von Dr. J. Mühlethaler, Basel.

Was man den menschlichen Charakter nennt, spielt kaum irgendwo

eine grössere Rolle als gerade in der Pädagogik; denn ausser der
Übermittlung der fürs Leben notwendigen Kenntnisse, so lehren in
ausnahmsloser Übereinstimmung Handbücher wie Leitfäden der
Erziehungslehre, soll durch die Erziehung bei dem heranwachsenden
Geschlecht auch die Grundlage zur Ausbildung eines tüchtigen
„Charakters" gelegt Verden. Ja, manch ein Pädagoge meint, nicht
mit Unrecht, dass gerade auf diese Seite der Erziehungstätigkeit das

Hauptgewicht zu verlegen sei. Wer selber als Lehrer den üblichen
Bildungsgang durchgemacht hat. wird sich erinnern, wie viel schöne
und beherzigenswerte Sätze einem vorgeführt wurden. Sätze, die
vielleicht diesem oder jenem empfänglichen Gemute einen bleibenden
Impuls fürs Leben zu geben vermögen. Wer aber ernster mit sich und seinen
Kenntnissen zu Rate geht, wird möglicherweise zu seinem Leidwesen
entdecken, dass all das, was er damals in bezug auf die innere Wesenheit

des Menschen, in bezug auf Charakter gehört hat, wenig befriedigend

ist; ja, vielleicht erscheint ihm manches nun als schöne Phrase,
was er seinerzeit anstandslos aufgenommen hatte, ohne es in seiner

Tragweite erfasst zu haben. Erst später lernt man in der Regel den
Sinn des Ausspruches jenes griechischen Weisen würdigen, der sagt:
Der Seele Grenzen wirst du vergebens suchen, und wenn du alle
Strassen der Welt durchwandern wolltest ; so tiefen Grund hat die Seele

Es hat sehr wenig Sinn, vom menschlichen Charakter zu reden,
solange man sich nicht einigermassen klar gemacht hat, wie es sich
denn mit der menschlichen Seele wohl verhalten möchte. An obern
Schulen werden oft Charakter-Probleme als Aufsatzthemata
gegeben. Wie viel oder wie wenig Gehaltvolles dabei naturgemäss
herauskommen kann, liegt auf der Hand. Wenn es freilich bloss

darauf ankommt, ein paar schöne Sätze zu bilden, aus einem Epos
oder Drama ein Charakterbild herauszukonstruieren, so mag das
seine Berechtigung haben, aber das Verständnis des Wesens des menschlichen

Charakters überhaupt wird dadurch nicht erheblich gefördert.
Bevor wir an die eigentliche LTntersuchung des menschlichen

Charakters gehen, wollen vir daher zunächst die menschliche Seele

etwas genauer betrachten und uns über einige Begriffe verständigen!
Die Frage, ob überhaupt eine Seele im Menschen existiere oder nicht,
glaube ich hier nicht diskutieren zu müssen; denn wer glücklicher



300

Besitzer einer Seele ist, der wird sich derselben bewusst und von
ihrer Existenz überzeugt sein. Für jene aber, welche den Menschen
bloss als eine komplizierte Maschine betrachten, für die Vertreter
einer „.Psychologie ohne Seele", hat es keinen Sinn, von einem menschlichen

Charakter zu reden ; für sie ist also in dieser Untersuchung nichts
enthalten.

Wir greifen in unsern Betrachtungen zurück ins Altertum zu
einem Manne, der fest an eine Seele geglaubt hat, zu Aristoteles.
Von Autoritäten wird heute noch seine Psychologie „zu den höchsten

Leistungen des menschlichen Denkgeistes" gerechnet. Was Aristoteles

über die menschliche Seele gesagt hat, ist auch tatsächlich bis
auf den heutigen Tag, wenigstens der Tiefe nach, kaum merklich
überholt worden. Nach Aristoteles hat man sich die Seele nicht bloss
als das Leben des Leibes, als etwas bloss Akzidentelles zu denken ;

im Gegenteil, er nimmt ein Doppelleben im Menschen an, ein mit dem
Leibe untrennbar verbundenes Naturleben und ein mit diesem
ebenfalls vielseitig verflochtenes, aber doch von ihm abtrennbares

Geistesleben. Beide zusammen konstituieren erst in ihrer
substanziellen Einigung die M e n s c h e n s e e 1 e.*) Aristoteles
machte somit noch einen scharfen Unterschied zwischen Seele und
Geist. Dies geschieht heutzutage meistens nicht mehr, was vielleicht
die grosse Konfusion mitbedingt, die gegenwärtig auf dem Gebiete
der Seelenfrage herrscht. Aristoteles definiert die Seele so [Anim.
IT, 1]: „Faxiv ovv ipv/j] i-rrh'l.tyui'. t, rtoiorn atit/Aaroç tfcu y.ov £w/,;'

êyovtoç òvreutei. Tornirò ös h âv ì\ ùoyavr/.óv," Oder vie Knauer das

in seinem eben genannten Buch (S. 179) deutsch wiedergibt : „Seele
ist die Form. d. h. das bildende und belebende Prinzip, eines organischen

Körpers, die Macht, die ihn von innen heraus bewegt, gestaltet,
individualisiert." Der Geist {voihA hingegen ist nach Aristoteles ein?

Form, die fähig ist. abgetrennt von jeder Materie zu existieren, gleich
dem Göttlichen als reine Entelechie, oder, vie wir heute sagen würden,
als reiner Geist. Freilich ist Aristoteles nicht ganz konsequent in der
Anwendung des Begriffes vovç. So unterscheidet er z. B. einen der
menschlichen Denktätigkeit als Grundlage und Hülle dienenden

t'.tvg Ttccilìiriy.ó^, in gewissem Sinne eine mit dem Leib vergängliche
Seele, und einen powg noiqrucôç, den eigentlich vernünftigen Teil

*) Wir verweisen auf die sehr klaren und zutreffenden Untersuchunaen des
Aristoteles-Forschers Vincenz Knauer, spez. auf seine beiden Schriften: „Grundlinien

der aristotelisch-thomistischen Psychologie" und ..Die Hauptprobleme der
Philosophie in ihrer Entwicklung und teilweisen Lösung von Thaies bis Robert Hamer-
ling." Wien und Leipzig 1S92.. (s. spez. 2ö. Vorlesung).



301

der Seele, die unvergängliche Geistseele. Diese kommt zur
sinnlichen, zur pflanzlich-tierischen Seele von aussen hinzu, kann
sich also letztlich nicht aus ihr selber heraus entwickeln ; freilich kann
sie ohne jene auch nicht zur Entfaltung und Offenbarung kommen.

— Durch das oiavorjTi/.ov, die vernünftige Denkkraft, unterscheidet
sich der Mensch wesentlich vom Tier; denn diese Denkkraft ist nicht
etwa nur ein höheres Entwicklungsstaclium der pflanzlich-tierischen
Lebensprozesse; sie gehört einem ganz besondern, vom äussern Naturleben

durchaus verschiedenen Lebensprinzip an, nämlich eben dem

rotv, dem objektiven Geist. Über diesen Geist sagt Aristoteles
einmal [Anim. II, 2]: „In bezug auf den Geist und die Denkkraft ist die
Sache nicht durchwegs klar; er [der Geist] scheint eine andere Art
von Seele zu sein. Und nur diese allein ist der Abtrennung [nämlich
von der Materie des Leibes] fähig, als das Unvergängliche im Gegensatz

zum Vergänglichen"" (nach Knauer zitiert). Was uns von Aristoteles

über den vòùg noiTjtiitcq überliefert ist, beschränkt sich auf
ein paar wenige, schwerverständliche Sätze; aber es hegt wohl im
Sinne seiner ganzen Lehre, diesen intellectus agens, vie er in der
Scholastik genannt worden ist. nicht als eine eigentliche Substanz,
wohl aber als eine geheimnisvolle Kraft aufzufassen, welche den
Verkehr zwischen dem Sinnlichen und dem rein Geistigen vermittelt
oder nach Brentano, welche das Geistige im Sinnlichen für unser
Geistesauge sichtbar macht. Jener allgemeine Geist aber, welcher
alle Dinge umfasst, ist nach griechischer Auffassung ein ffstar, ein
Göttliches. — Der wotiC ttou^ti/.o: ist nach Aristoteles ferner ein
schlechthin Einfaches und daher Unvergängliches,
weil mit dem Begriff der Moiiadizität derjenige der Unvergänglich-
keit eng verbunden ist, wie uns Leibniz und Herbart lehren. —
Vielleicht dürfen wir noch eüien Schritt wagen und behaupten, Aristoteles

habe wahrscheinlich mit seinem so dunkeln p#vg TtoitjTr/.og

nichts anderes gemeint, als was wir heute das Ich des Menschen

nennen, das diesen erst zu einer dauernden, absoluten Einheit macht.
Den Tieren fehlt dieses Ich, was schon Aristoteles lehrte; deshalb
sind die Tiere im strengen Sinne keine Individuen, sondern bloss

Glieder einer „individuellen Gattung", wrenn man diesen paradoxen
Begriff gelten lassen will.

Das soll in kurzen Zügen das psychologische Material sein, welches
wir unserer Betrachtung über den menschlichen Charakter zugrunde
legen wollen. Dass die moderne Psychologie vielfach andere Wege
eingeschlagen hat und zu andern Resultaten gelangt ist, wissen wir

Schweiz. Pädag-og. Zeitschrift. 1911. 9j



302

wohl; aber es scheint uns, dass jene alten Ansichten über die Seele
entschieden fruchtbarer sind und die intimeren seelischen Vorgänge
mindestens ebenso verständlich machen, als die komplizierten modernen

Seelentheorien dies vermögen.
Wir sehen, dass das. was man allgemein unter dem Begriff Seele

versteht, keine absolute Einheit bildet, aber von einem einheitlichen,
monadischen Prinzip gleichsam durchgeistet wird. Der eine Teil
der Seele steht dem Leiblichen noch recht nahe, reguliert die
leiblichen Funktionen und bildet sozusagen erst die Brücke zur höhern
Seele. Ein anderer Teil wieder greift schon etwas über die Seele
hinaus in ein ganz neues Reich hinein, nämlich ins Objektiv-Geistige,
vie Hegel sagen würde. Was aber die verschiedenen Vermögen der
Seele zu einem einheitlich zusammenwirkenden Ganzen macht,
das ist das Ich-Prinzip. Genauer beschreiben lässt sich eigentlich

dieses Ich nicht; es ist eben das absolut Individuelle, das jeder
in Form eines untrüglichen Existenzgefühles, wie Hanier-
ling in seiner Atomistik des Willens sagt, nur an und in sich selber
erleben kann.*) Wie weit allerdings ein Mensch sich seines Ich b e-

w u s s t ist. hängt noch von andern wichtigen Faktoren ab, die zu
erörtern uns hier zu weit führen würde. — Nur infolge jenes Ich-
Prinzips ist die Seele Indivi dualseele: es ist das eigentlich
tätige, schaffende Moment in derselben; daher vov^ tioü/tixcc.

Grosse geistige Repräsentanten des Menschengeschlechts haben
zu allen Zeiten die Bedeutung des Ich im Menschen erkannt und darauf

hingewiesen. Sie ahnten wohl auch, dass in gewissem Sinne die

ganze geistige Entwicklung der Menschheit sich auf diese Ich-Werdung
zuspitzt. Wir erinnern bloss an Fichte, dessen Lehren vom Ich man
so vielfach missversteht und mit dem Schlagwort „Solipsismus" abtut.
„Das Ich," so sagt er einmal in seinen Vorlesungen über die
Tatsachen des Bewusstseins, „ist an sich Prinzip, und als solches reiner
Gedanke, durchaus unsinnlich und übersinnlich." Fichtes ganzes
Bestreben war darauf gerichtet, die Menschen zu dieser Ich-Entvick-
lung hinzulenken, ihnen dazu Anleitung zu geben. Darin ist der Sinn
seiner ,,Wissenschaftslehre" zu suchen, die er in so verschiedenen Formen

den Zuhörern klar zu machen bemüht war. „Die Wissenschaftslehre,"

so sagt er, „richtet sich gar nicht an die gewöhnliche
Wahrnehmung des natürlichen Menschen, redet nicht mit dieser und
von ihr und dem daraus entspringenden Bewusstsein; sondern sie

*) Genaueres hierüber ist zu finden in meiner Schrift: „Die Mystik bei
Schopenhauer", Kap. 4. Berlin 1910.



303

will sein Selbstbewusstsein zu einer neuen und umfassenden
Wahrnehmung erweitern, und an dieses erweiterte richtet sie sich mit
ihrer Lehre." Oder: „Sie ist eine Erweiterung des Menschen über
sein natürliches und gegebenes Dasein hinaus, zum Sein mit Freiheit
und zum Selbstbewusstsein derselben." Fichte ist überzeugt, dass
die Ich-Ausbildung das Wesentlichste ist, worauf es in der
gegenwärtigen Epoche der Menschheitsentwicklung ankommt; denn „im
Ich liegt das sichere Unterpfand, dass von ihm aus ins LTnencUiche

Ordnung und Harmonie sich verbreiten werden, wo jetzt noch keine
ist. dass mit der fortrückenden Kultur des Menschen, zugleich die
Kultur des Weitaus fortrücken werde." Wer der Meinung ist, dass

hier ja der extremste Egoismus gepredigt werde, dem empfehle ich,
sich der Mühe zu unterziehen, Fichte selber zu studieren, aber mit
vorurteilsfreiem Sinn an dieses Studium zu gehen!

Statt der etwas schwierigen aristotelischen Bezeichnungen der
verschiedenen Seelenteile, wollen wir lieber deutsche Namen wählen,
die im wesentlichen auch das ausdrücken, was Aristoteles auf seine
Weise hat sagen wollen. Das eigentliche Seelenleben hebt an mit
den Empfindungen, denen bei Mensch und Tier ein umfassendes
Gebiet eingeräumt ist. Wir können die Seelenkräfte, welche die hieher
gehörigen Funktionen ausüben, zusammenfassen unter dem Begriff
Empfindungsseele. Sie gehört bei Aristoteles jedenfalls noch
dem rovç Att&qTixoç an. Das was dann aus den Empfindungen gemacht
Avird, die mannigfaltigen Verknüpfungen derselben untereinander und
mit andern schon vorhandenen Seelenelementen, seien es Vorstellungen,
Begriffe, Gefühls- oder Willensimpulse, ist die Leistung derjenigen
Seelenkräfte, die wir das verständige Gemüt nennen wollen
(Verstandes- oder Gemütsseele). In einem weitern Teil der Seele nun
vollzieht sich die eigentliche Bewusstwerdtmg aller dieser Vorgänge, und
damit ist verbunden das Bewusstsein von der aktiven Seele selber,
das Selbstbewusstsein. Zum vollen Bewusstsein eines Dinges
oder Vorganges aber kann ein Lebewesen nur dann kommen, wenn
es eine Ich-Seele hat, d. h. wenn es sich, als ein einheitlich in sich
Geschlossenes, dem zu Erkennenden als dem Du. dem Nicht-Ich,
gegenüberstellen kann. In der blossen Empfindung ist das noch
nicht der Fall. Erst im verständigen Gemüt dämmert der Seele
allmählich das Bewusstsein ihrer eigenen Aktivität auf, da beginnt das
Ich-Bewusstsein sich geltend zu machen. Den Tieren fehlt dasselbe
offenbar gänzlich ; sie werden daher niemals zu einer völlig adäquaten
Erkenntnis ihrer selbst und der Aussenwelt gelangen können. Ihr



304

Bewusstsein ist mehr nur ein Bilclerbewusstsein, ein Festhalten
gehabter Eindrücke.

In den genannten drei Seelenteilen, die man sich in Wirklichkeit

freilich durchaus nicht so scharf getrennt zu denken hat, auch
in ihren Funktionen nicht, im Gegenteil, sie durchdringen und
beeinflussen sich gegenseitig in der mannigfachsten Art, wirkt nun
jenes geheimnisvolle Prinzip, das vir als unser I ch erleben. Wie
diese Ich-Werdung und Ich-Erkenntnis gefördert werden kann, soll
an dieser Stelle nicht weiter erörtert werden. Wir verweisen hier
z. B. wieder auf Fichte, der in seinen Schriften manch tiefen
Gedanken über diesen Punkt geäussert hat. Die genauem Vorgänge
und die Anweisungen zu einer beschleunigteren Ich-Entwicklung
sind zum Teil sehr subtiler Natur und gehen über den Rahmen strenger

offizieller Wissenschaftlichkeit hinaus. Man könnte sie am besten
dem Gebiet der Mystik zuzählen ; denn speziell bei Mystikern wird
auf eine solche Entwicklung grosses Gewicht gelegt. —

Was sollen wir nun unter C h a r a k t e r verstehen Es sind
durchaus nicht etwa Temperament oder Naturell eines Menschen
damit gemeint ; denn diese Eigentümlichkeiten kommen ihm zunächst
ohne sein Zutun auf dem Wege der Vererbung zu, oder was man da
sonst für Hypothesen unterlegen vili. Unter Charakter hingegen
hat man schon dem Wortshme nach etwas zu verstehen, was der
Mensch im Laufe eines längern oder kürzern Lebens in freier
Selbstbestimmung aus sich selber gemacht hat. Wir nennen also Charakter
kurz das, wras der Mensch vermittelst seines Ich aus den drei genannten
Seelenteilen als bleibende innere Form gestaltet hat. Je mehr das Ich
diese Seelenteilchen zu durchdringen, sie miteinander in Harmonie zu
bringen vermag, umso deutlicher zeigt sich das ausgeprägt, was man
einen tüchtigen Charakter nennt. Es ist allerdings notwendig, dass jene
Einwirkung des Ich eine bleibende werde, eine Art habitus, c$*£ was
durcli öftere Wiederholung gewisser Handlungen, durch Gewöhnung,
erlangt wird. Beim charakterlosen Menschen stehen jene drei Seelenteile
nicht in einem innern Zusammenklang, bald ist dieser, bald jener Teil
im Übergewicht. Dadurch fühlt sich der Mensch innerlich zerrissen,
ziellos hin und her geworfen. Ein solcher ist auch leicht zu
beeinflussen, eben weil er sich ja noch keinen festen, individuellen Halt
in seiner Seele geschaffen hat mit Hülfe seines Ich. Oft sind es im
Grunde hochsinnig angelegte Naturen, die zeitenweise nicht imstande
sind, ihre Seelenfunktionen mit ihrem äussern Handeln in Einklang
zu bringen. Shakespeare hat uns in seinem Hamlet unnachahmlich



305

eine solche Gestalt gezeichnet. Die Dichtung behandelt übrigens
auch sonst noch dieses Problem in unzähligen Variationen, und
sowohl komische vie tragische Situationen können aus solchen
Dissonanzen erwachsen.

Der primitive Mensch und das Kind haben zunächst fast nur
die Empfindungsseele zur Verfügung. Darin betätigt sich also
vorläufig ihr Ich, freilich ohne sich seiner selbst ganz bewusst zu sein.

Im Laufe der Entwicklung aber arbeitet es sich durch che Verstandes-
seele hindurch zur Bewusstseinsseele empor, um dort sich selber auch
immer mehr zu erfassen, bis es sich schliesslich absolut erkennt.
Mit anhebender Selbsterkenntnis beginnt das Ich dann zugleich auch
von der Bewusstseinsseele aus wieder hinunter zu wirken auf das

verständige Gemüt und schliesslich in die Empfindungsseele hinein.
Dieser Prozess ist aber jetzt ein vom Selbstbewusstsein begleiteter,
und nun erst beginnt die virkliche Charakterbildung. Sie

setzt in der Regel erst um das zwanzigste Altersjahr herum ein.
Bliebe das Ich mit seiner Arbeit bloss innerhalb der Bewusstseinsseele,

die in gewissem Sinne als der innerste Seelenteil bezeichnet
werden kann, so wäre die Folge davon ein in sich verschlossener

Charakter, der nach aussen wenig zur Geltung käme.
Einem Menschen mit solchem Charakter ist nicht gut beizukommen;
er ist eine in sich verschlossene und über sich selber nachgrübelnde
Natur. Betätigt sich aber das Ich auch in der Verstandesseele und lebt
sich darin aus, so entsteht das, was man einen bildsamen
Charakter nennen könnte. — Bei der Knappheit des hier zur
Verfügung stehenden Raumes ist es nicht möglich, für alle die möglichen
Typen von Charakteren ausführliche Beispiele heranzuziehen. Wir
skizzieren bloss die Hauptzüge, um vielleicht diesem oder jenem
Leser Anregung zu geben, in den angedeuteten Richtungen weiter
zu forschen. Wer sich übrigens dafür interessiert, kann leicht auch
die nötigen Beobachtungsbeispiele finden.

Auf der zuletzt genannten Stufe kann sich der Mensch
verhältnismässig leicht ein gewisses Gleichmass der Seelenkräfte erwerben,
indem er mit Bedacht die Eindrücke und Anregungen der Aussenwelt
in sich aufnimmt und sie mit dem, was er aus seinem eigenen Innern
dazuzubringen hat, in Beziehung und Harmonie setzt. Ein so veranlagter

Mensch ist vom erzieherischen Standpunkte aus ziemlich
leicht zu behandeln. Wenn endlich das Ich beginnt, auch in der

Empfindungsseele bewusst tätig zu sein, die mehr den
vegetativkörperlichen Funktionen zugekehrt ist, so macht sich der Wille zum



306

Wirken nach aussen hin geltend. Wir haben es hier mit einem

vorzugsweise aktive n C bara k t e r zu tun. Steigert sich dieser

Tätigkeitsdrang ins Masslose, so haben wir eventuell einen Menschen

von zielloser Aielgeschäftigkeit vor uns, der in der Regel nichts
ordentlich zu Ende führt.

Solange das Ich bei aufsteigender Entwicklung noch in der Em-
pfindungsseele gefangen sitzt, haben vir es mit einem Menschen zu

tun, der sich willenlos seinen niedern Trieben und Begierden hingibt,
was scharf zu unterscheiden ist von dein Fall, wo das Ich von der
Bewusstseinsseele gleichsam wieder hinuntersteigt und nun bewusst
in die Empfindungsseele hineinarbeitet. Hier kann dann der Mensch
natürlich auch noch seinen Trieben und Begierden nachgehen, aber

er tut dies nun unter dem Einfluss dessen, was das Ich inzwischen in
Bewusstseins- und Verstandesseele gelernt hat. also mit Reflexion.
Ein solcher Charakter wäre dann ein raffinierter, der gefährlich werden
kann, wenn niedere Gesinnung vorherrscht.

Die Art des Charakters hängt natürlich immer auch davon ab,
wie weit das Ich sich selber entwickelt und gefestigt hat. Ein starkes
und umfassendes Ich wird ganz anders wirken als ein schwaches. Die
Ausbildung des Ich freilich kann jeder nur für sich selber vollziehen ;

sie ist das Resultat von Selbsterziehung und Selbstbeherrschung. Je
mehr sich einer darin übt, umso grössere Macht wird sein Ich über seine

Seelenglieder erlangen und umso tiefgehender wird sein Einfluss auf
andere Menschen sein. Das kann sich, wenn wir ein kühnes Wort
wragen dürfen, bis ins Magische steigern.

Das in der Verstandesseele wesende Ich hat es hauptsächlich mit
dem zu tun, was mit der Erkenntnis im weitesten Sinne zusammenhängt.

Da wird z. B. das Wahrheitsgefühl ausgebildet. — Beschränkt
sich die Erkenntnis bei einem starken Ich nur auf einen engen Kreis,
so entsteht leicht der fanatische Charakter, während ein
schwaches Ich bei einem umfassenden Wissen vielleicht den unsichern
Zweifler oder den in einem uferlosen Ozean Dahinträumenden erzeugt.
Weckung eines richtigen Selbstgefühls und Selbstbewusstseins sind
hier die einzig zweckmässigen heilenden Faktoren.

Durch die Arbeit des bewusstwerdenden Ich in der
Bewusstseinsseele kann der andächtige Charakter entstehen. In
diesem Falle wendet sich der betr. Mensch mit einer gewissen
Hingebung dem Übersinnlichen zu. Allerdings kann auch da leicht das
Gleichgewicht gestört werden und falsche Heiligkeit und Selbster-
tötung entstehen.



307

Der vollkommene Charakter entwickelt sich erst dann, wenn das
Ich in allen drei Seelengliedern zur Herrschaft gelangt und dieselben
untereinander in Harmonie und Einheit bringt, wenn es gleichsam
sein eigenes Wesen allen dreien einzuprägen vermag. Beim Charakterlosen,

der ein seelisch zerstückeltes Wesen repräsentiert, fallen
sozusagen die verschiedenen Seelenglieder auseinander ; denn das sie

verknüpfende einheitliche Band fehlt. Triebe, Gefühle, Gedanken und
bewusstes Wollen gehen unabhängig voneinander ihre eigenen Wege.

Es hat Denker gegeben, welche die Möglichkeit einer zeitlichen
Veränderung des menschlichen Charakters leugnen, z. B. Schopenhauer;

aber, vie ich glaube, erwiesenermassen mit Unrecht.*) Bloss
für die Tiere könnte diese Annahme gelten, wenn man da überhaupt
von Charakter reden darf. Das Tier kommt mit fertigem Charakter
auf die Welt, aber was man da als Charakter schildern könnte, gehört
nicht sowohl dem Individuum, als vielmehr der Gattung an. Einen
bestimmt ausgesprochenen Individtialcharakter haben die Tiere nicht ;

sie haben kerne Geschichte im eigentlichen Sinne, weil sie das
Element der Zeit in tieferm Sinne nicht in ihr Leben aufzunehmen
vermögen. Der junge Mensch hingegen tritt charakterlos in die Welt. Was
er sich als Charakter erwirbt, muss er sich im Laufe seines Lebens
innerhalb der Zeit erarbeiten; während das Tier mit dem fertigen
Art-Charakter erscheint und mit ebendemselben wieder abgeht.
Was das Kind vor dem jungen Tier voraus hat, ist freilich unendlich
viel, nämlich die Ich-Individualität. Sobald nämhch das

Ich beginnt, sich seiner selbst allmählich bewusst zu werden, hebt
auch schon die Charakterbildung an.

Für den Erzieher ist es von enormer Wichtigkeit, ein Kind so

zu durchschauen, dass er zu beurteilen vermag, in welchem Seelenteil

das Ich desselben vorzüglich zu arbeiten geneigt ist, und welche
andern Teile dementsprechend vernachlässigt werden. Je nachdem
sind dann die erzieherischen Massregeln zu ergreifen, wenn ein
harmonischer Charakter zustande kommen soll. Neigt ein Kind stark
zur Selbstlosigkeit, was zwar selten ist, und ist Gefahr da, dass es

sich selber mit der Zeit event. verlieren könnte, so hat man ihm so bald
als möglich che Begriffe von Menschenwürde und Menschenbecleutung
in fasslicher Art beizubringen und mittelst des so gestärkten Ich
dann auf die Arbeit desselben m Empfnidungs- und Verstandesseele
Gewicht zu legen. Verfehlt wäre es, den Egoismus des Kindes
anzustacheln; denn dieser entwickelt sich naturgemäss meist ganz von

*) Ich verweise hier wieder auf meine schon oben zitierte Schrift, spez. Kap. 5.



308

selber. Man könnte durch direkte Weckung des Egoismus event. für che

Folgezeit schädliche Keime in die empfängliche Kindesseele legen.
Einem Kinde mit überschwänglichem Anhänglichkeits- und Liebesgefühl

müsste man eme richtige Kenntnis und Wertschätzung realer
Dinge beibringen. — Von diesen Gesichtspunkten aus liessen sich noch
manche Eigenarten des Charakters behandeln; vir überlassen die
weitem Kombinationen dem Leser.

Wenn das Ich schliesslich bis hinauf in die Bewusstseinsseele und
hinunter in die Empfindungsseele seinen Einfluss geltend gemacht hat,
so ist damit che Selbsterziehung und Charakterentwicklung noch lange
nicht beendigt ; jetzt beginnt eigentlich erst die Entfaltung der höhern
Menschennatur. Erst dem Ich, das in der Bewusstseinsseele sich selbst
erfasst hat, gehen in bewusster Freiheit, gleichsam vie aus einer höhern
Welt kommend, die sogenannten moralischen Begriffe und
Ideen auf, welche an und für sich in der äussern Wirklichkeit nicht zu
finden sind. Aufgabe des denkenden Menschen ist es, diese sozusagen
als höhere geistige Wirklichkeiten erkannten sittlichen Imperative
ins praktische Leben hineinzutragen. Sie nur können den Menschen
höher leiten, ihn über sich selber hinausführen. Bis freilich der
einzelne so Aveit ist, braucht es zuvor eine lange und mühsame
Selbstkultur, die energische Selbstbeobachtung und Selbstbeherrschung
voraussetzt. Der Mensch entAvickelt sich in Goethe'schem Sinne zum
Voll- und Edelmenschen, AA'enn er eben jene Imperative bewusst
hinunterträgt aus der BeAvusstseinsseele in das A-erständige Gemüt und
in die Empfindungsseele hinein, wo sie dann ihre Kraft zur Verwirklichung

erhalten und die blinde Triebnatur immer mehr in den Dienst
beAA'usster sittlicher Ideale nötigen. Auch die Leidenschaften ver-
wandeln sich dann in heilsame Impulse, die den Menschen einem
edlen Enthusiasmus entgegentreiben. —

Jetzt endbch ist die Entwicklung des innern Menschen so weit
gediehen, dass der Geist durch die Seele sein Wesen selbst der
äussern Leiblichkeit aufzuprägen imstande ist. Das stellt freilich
ein Ideal dar, dem vielleicht bloss einzelne Heilige nahe gekommen
sind. In welcher Weise diese Einwirkung des Geistes selbst auf den

Körper oder gar auf die äussere Wirklichkeit geschieht und geschehen
kann, mag uns bei einer andern Gelegenheit einmal beschäftigen.

Wfas vir hier zu geben Arersucht haben, sollten bloss ein paar
Gesichtspunkte sein. A'on denen aus, Avenn man sie richtig auffasst
und Aveiter verfolgt, mancher Lichtstrahl auf tiefere Fragen der
Psychologie und damit auch der Erziehungslehre geAvorfen Averden kann.


	Über den menschlichen Charakter

