
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 20 (1910)

Heft: 6

Artikel: Ein Wort zum Studium der klassischen Sprachen

Autor: Beuter, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


372

Ein Wort zum Studium der klassischen Sprachen.
Von W. Beut er, Rektor, Ölten.

Die Gegner dieses Studiums behaupten, dass die Zahl derjenigen, die

es in der Handhabung des Lateinischen und Griechischen zu einer
gewissen Meisterschaft bringen, gering sei im Verhältnis zur Zahl derjenigen,
die das Studium der alten Sprachen beginnen. Der grösste Teil der

Anhänger stecke das angefangene Studium schon nach dem ersten oder
doch nach dem zweiten Jahre auf, und die klassischen Sprachen brächten
so unsere Jugend um eine kostbare Zeit, da der Gewinn in keinem
Verhältnis stehe zu den an Zeit und Mühe gebrachten Opfern. Hätten die

Schüler, die sich in diesem Falle befinden, die Zeit auf das Studium der
modernen Sprachen verwendet, so würden sie es in diesen Fächern
ungleich weiter gebracht haben, als im Lateinischen und Griechischen.

Es ist richtig, dass das Studium der klassischen Sprachen für die

meisten nicht mehr als unentbehrliche Vorstufe zum Studium der modernen

Sprachen gelten kann, einerseits weil bei der heutigen grossartigen
Verkehrserleichterung jedermann Gelegenheit findet, Französisch und Italienisch
wenigstens an der Quelle selbst zu lernen (und Englisch, wenn es sein

muss, im Berner Oberland), anderseits weil die modernen Sprachen von
der Mehrzahl nicht studiert, sondern nur erlernt werden, d. h. ihre
Kenntnis beschränkt sich bei den meisten auf einige Fertigkeit im Sprechen,
während die Fertigkeit im Schreiben moderner Sprachen schon viel
geringer ist. Trotzdem die Kenntnis der klassischen Sprachen für die
Mehrzahl durchaus entbehrlich ist, sogar zur Erlangung grosser Fertigkeit
in den modernen Sprachen, so wird doch niemand behaupten wollen,
dass derjenige, der zuerst oder zugleich Latein lernt, nicht einen bedeutenden

Vorsprung habe für das Studium des Italienischen, Spanischen,

Portugisischen, Französischen und Romanischen, die alle vom Lateinischen
abstammen. Also sind auch Zeit und Mühe derjenigen, die nach ein- oder

zweijährigem Studium der klassischen Sprache zurücktreten, keineswegs

vollständig verloren. Überhaupt ist es ungerecht, für diesen Rücktritt
die Sprachen selbst verantwortlich zu machen. Wenn man bedenkt, dass



373

in der Lateinschule zu Basel mit dem elften, in Deutschland, zum Teil
auch in Frankreich das Studium des Lateinischen mit dem neunten Altersjahre

beginnt und die Schüler dann wöchentlich mit neun Stunden Latein
bedacht werden, so wird einem die Lust zum Desertieren begreiflich,
namentlich wenn man die im neunten Jahre noch höchst mangelhafte
Vorbildung der Muttersprache hinzunimmt. Ein zu früher Beginn, eine

im Anfang übermässige Stundenzahl und mangelhafte Vorbereitung in
der Muttersprache sind die Hauptfaktoren, die das Studium der klassischen

Sprachen unfruchtbar gemacht haben. Aber deswegen braucht man nicht
das Kind mit dem Bade auszuschütten. Im Mittelalter, das von den

Naturwissenschaften wenig wusste, wurde das Studium der klassischen

Sprachen übertrieben. Heute, da die Naturwissenschaften die Herrschaft
in den Händen haben, verfällt man ins andere Extrem; das Richtige
liegt wohl auch hier in der Mitte. Man braucht heutzutage nicht mehr
Lateinisch und Griechisch schreiben und sprechen zu können. Man
beschränkt sich möglichst auf die Lektüre und begnügt sich damit, dass

der Abiturient die Klassiker vom Blatte weg zu übersetzen und damit
imstande sei, ihren Inhalt sich anzueignen. In der Schweiz und in
Deutschland überwiegt gegenwärtig das Studium der Sprachformen
entschieden dasjenige des Inhalts der griechischen und römischen Schriften,
und das ist ein Fehler. Hunderte von Dissertationen und Kommentaren
sind wie Pilze aus dem Boden geschossen; eine erstaunliche Summe von
Fleiss und Intelligenz ist dazu verwendet worden; aber der Inhalt der

gesamten griechischen und römischen Literatur ist in Deutschland und
der Schweiz in weniger hohem Grade Gemeingut der Gelehrten, als dies

z. B. in Frankreich der Fall ist. Der Wert des klassischen Altertums
offenbart sich aber nicht im Studium der griechischen und römischen

Sprachformen, sondern im Studium der Literatur und Kunst. Alle
literarische Bildung muss ja von der klassischen ausgehen; denn die

griechischen und römischen Schriftsteller sind die Hauptquellen für die

Erziehung des Menschengeschlechts. Perikles hat Athen zur Erzieherin

von Griechenland gemacht. Wahrheit und Dankbarkeit verpflichten uns,
zu gestehen, dass Griechenland jetzt noch die Erzieherin der Menschheit
ist. Beredsamkeit, Poesie, Geschichte, Medizin, Architektur, Malerei haben

sich in Griechenland gebildet und zum grössten Teil auch vervollkommnet.
In Griechenland sind die Anfänge, der Ursprung, die Wurzeln oder Quellen
aller dieser Wissenschaften und Künste zu suchen. Ohne die griechische
Literatur würde die römische nicht existieren. Als Beweis dafür gilt der

Mangel an literarischen Werken während der ersten fünfhundert Jahre
der Geschichte Roms. Die Kenntnis der griechischen Literatur wird also



374

zur Vorbildung für das Verständnis der römischen, und die Kenner
beider haben einen Vorsprung für das Verständnis und die richtige
Würdigung der Meisterwerke aller modernen Literaturen, weil die Hauptwerke

dieser letzteren meistens auf eine griechische oder römische Quelle
zurückgehen.

„Trois mille ans ont passé sur la cendre d'Homère,
Et depuis trois mille ans, Homère respecté,
Est jeune encore de gloire et d'immortalité."

Diese Verse von Marie Joseph Chénier drücken den Wert der naiven
und musterbildlichen Erzählungen der Ilias und Odyssée besser aus als

alle Beweise. Die moderne Kritik setzt die Existenz Homers in Frage;
dies ändert natürlich nichts am "Werte der Ilias und Odysse'e; diese sind
im Gegenteil bis auf den heutigen Tag der Gegenstand der allgemeinen
Bewunderung geblieben und noch von keinem Dichter, keiner Nation
übertroffen worden. Die homerischen Epen, die Ersten der Welt, sind auch

nach dreitausend Jahren noch die Vollendetsten. Virgils Aneis, Féne'lons

Télémach, Gœthes Hermann und Dorothea verdanken ihnen ihr Dasein.

Hat doch Goethe im Prolog zu Hermann und Dorothea das Bekenntnis

gelegt: „Wer wagt mit Göttern den Kampf, und wer mit dem Einen?

(Homer) Doch Homeride zu sein, auch nur als letzter, ist schön". Und
wie das bedeutendste römische Epos, Virgils Aneis, eine Nachahmung der

homerischen Epen ist, so bekennt auch Dante, der Schöpfer der Divina
Comedia, dass Virgil sein Führer, sein Herr und Meister gewesen sei. Auch
Racine hat reichlich aus Virgil geschöpft, und der Laokoon, das Hauptwerk

Lessings und der Kritik in Deutschland ist mit durch die Eneis

veranlasst worden. Wieland und Lessing sind von den griechischen und
römischen Schriftstellern unzertrennlich. Ebenso hat der griechische
Tragödieudichter Euripides Racines Genie entwickelt und gefördert
Euripides aber hat, wie Aeschylus und Sophokles, die Stoffe zu seinen

Trauerspielen aus Homer ge-chöpft. So verhält es sich wenigstens mit
seiner Iphigenie in Aulis und der in Tauris. Die erstere ist die Quelle

von Racines und letztere die von Gœthes Iphigenie, diejenige Glucks

nicht zu vergessen. Neun Tragödien von Racine und sechs von Corneille
verdanken ihre Existenz griechischen und römischen Schriftstellern. Schiller
hat die Chöre des Aeschylus und Sophocles nachgeahmt und die Iphigenie
in Aulis des Euripides übersetzt; sogar die Fabel in Kabale und Liebe

ist römischen Ursprungs. Shakespeare hat den Römern sechs Stoffe

entlehnt; Molière, der grosse Komödiendichter aller Jahrhunderte, ist mit
tausend Banden an die Namen der grössten griechischen und römischen

Komiker, des Aristophanes, des Plautus und Terenz geknüpft; daher ist



375

ihm von Lafontaine die Grabschrift gesetzt worden: „In diesem Grabe

ruhen Plautus, Terenz und Molière". Boileau, der das Gesetzbuch des

Schönen und Wahren geschrieben, hat in seinen Satiren, Episteln und
Regeln für die Dichtkunst den römischen Dichter Horaz zum Vorbild
genommen.

Die lyrischen Dichter aller modernen Kulturvölker haben der Sapho,
dem Anakreon, Pindar, Horaz, und Catull ihre Huldigung dargebracht.
Der Grieche Theokrit und der Römer Virgil sind durch ihre Eklogen die

Schöpfer der Hirtenpoesie geworden, aus der die moderne Idylle hervorging

; ich erinnere nur an Vossens Luise. Die Elegien eines Tibull, Catull,
Properz und Ovid haben Goethe nach seinem eigenen Geständnis die

römischen Elegien eingeflüstert, und Ovids Metamorphosen sind als Quelle
antiker Mythologie hundertfach in allen Sprachen verwertet worden.
Ohne Aesop und Phaedrus hätten wir weder die reizenden Fabeln

Lafontaines, noch diejenigen Lessings. Sie gestehen es beide selber, dass

Aesop ihr Meister gewesen. In bezug auf Schillers und Goethes bekannte
und berühmte Epigramme sagt letzterer selber, Properz habe ihn
begeistert, und Martial, der Verwegene, habe sich zu ihm gesellt ; er habe

die Alten nicht hinter sich gelassen, die Schule zu hüten; sie seien ihm

gerne ins Leben gefolgt. AVer vermöchte die Zahl berühmter Redner zu

nennen, die bei Demosthenes und Cicero in die Schule gegangen sind?
Cicero ist ausserdem das Vorbild des Briefstyls geworden. Um endlich noch
der antiken Geschichtswerke zu gedenken, genügt es, die Tatsache
festzustellen, dass Engländer, Franzosen und Schweizer die ersten und
kostbarsten Nachrichten über Sitten, Taten und Gebräuche ihrer Vorfahren
einem Römer, Julius Cäsar, verdanken. Denselben Dank sind die Deutschen
dem Geschichtswerk des Tacitus schuldig. Cäsar und Tacitus sind die

ersten, die über Helvetien, Gallien, Britannien und Germanien Licht
verbreitet haben.

Wir stehen also vor der Tatsache, dass die Meisterwerke unserer
modernen Literaturen auf griechischen und römischen Quellen beruhen.
Wie erklären wir uns das? Woher kommt es, dass die grössten Dichter
und Schriftsteller aller heutigen Kulturvölker in ihren Werken sich vom
klassischen Altertum nicht emanzipiert, sondern im Gegenteil dasselbe

zum Vorbild genommen haben? Der Grund liegt nicht nur in der
vollendeten Kunstform klassischer Schriftwerke, sondern in dem
hervorragenden, überaus reichen Bildungsgehalt, welchen die griechische und
römische Literatur in sich birgt, und von diesem Standpunkte aus dürfen
wir sagen, dass Hellas und Rom heute noch die Erzieherinnen der
Menschheit sind. Der Unterricht in den klassischen Sprachen erzieht in



376

hohem Masse zu moralischer Gesinnungs- und Handlungsweise. Schon

Horaz hat gesagt, dass die Gedichte Homers besser erklären, was schön
und was schändlich, was für die Seele nützlich und schädlich sei, als die

Philosophen es könnten. Und in der Tat finden wir bei Homer eine Fülle
von Beispielen kluger Handlungsweise, von Mut und Entsagung. Er
macht uns an Beispielen anschaulich, dass man die Regung blinder
Leidenschaft und des Zornes beherrschen, sich selbst überwinden und
sein Herz den edlen Gefühlen des Mitleids öffnen müsse, mit einem Wort,
er stellt uns die Seelengrösse vor Augen. Er gibt uns prächtige Beispiele
von häuslichem Glück, von Pflichtgefühl und Freundestreue. Alles das

wird uns mit lachender Anmut geboten. Durch Homers unterhaltende
Lektüre werden wir spielend unterrichtet und belehrt. — Virgils Aneis
schildert uns in bewunderungswürdiger Weise das Spiel der menschlichen

Leidenschaften und namentlich der zartem Regungen der Freundschaft
und Vaterlandsliebe, der Ehrfurcht vor den Eltern, der unerschütterlichen

Ergebenheit in die Forderungen der Pflicht und Ehre. Die Gottlosigkeit,
der Geiz, das Verbrechen werden in der Unterwelt mit harten Strafen

belegt, die reine Seele dagegen geniesst im Elysium ungetrübtes Glück.

Virgil entzückt durch seine reizenden Gemälde nicht nur das Auge,
sondern redet recht eindringlich zu Geist und Herz. Homer und Virgil
befriedigen den Verstand durch klare, richtige Gedanken, das Herz durch

die Wahrheit und Tiefe der Gefühle. Nach ihnen verdient wegen seines

moralischen Gehalts und seines bedeutenden erzieherischen Wertes Fénélons

Telemach genannt zu werden. — Die griechischen Trauerspieldichter
Aeschylus, Sophokles und Euripides lassen den Heldenmut des Mannes

und Weibes, den Kampf zwischen Leidenschaften und Pflicht und den

Sieg der letztern, diesen Sieg über das eigene Ich, an unsern Augen vorüberziehen.

Die Komiker Aristophanes, Plautus und Terenz enthüllen uns

das Privatleben ihrer Zeit, geissein den Geiz, die Heuchelei und andere

Verkehrtheiten der Menschennatur. — Der Redner Demosthenes verschafft

uns das grossartige und bewunderungswürdige Beispiel, wie ein Mensch

mit seiner Rednergabe als einzige Waffe ein ganzes Volk zum Pflichtgefühl

zurückführt und es zu männlichem, ja heldenmütigen Entschlüsse

treibt. Die Geschichte des Altertums ist eine wahre Vorratskammer von
schönen Handlungen. Tacitus und Plutarch schildern uns das Gute in
angenehmen Farben und machen uns das Böse verhasst, indem sie es in
hässlichen Farben darstellen. Die Philosophie endlich vollendet das Werk
der Erziehung durch die Tiefe und Fülle der Gedanken und sagt uns

mit wissenschaftlicher Genauigkeit, welche Pflichten uns jede
Lebensstellung auferlegt. Ciceros Buch: De officis, über die Pflichten, ist ein



377

Musterwerk und die vollendetste Abhandlung über Moral, die je geschrieben
worden.

Die klassischen Schriftsteller sind aber nicht bloss zuverlässige Führer
in der Erziehung zu einem tugendhaften Leben; sie haben auch noch in
manch anderer Beziehung bleibenden Wert. Schon Alexander der Grosse

nannte die Hias eine Vorratskammer militärischer Tüchtigkeit, und

Napoleoni, hat die militärische Genauigkeit der Schilderungen Homerischer
Schlachten nachgewiesen und dem Virgil Unkenntnis des Krieges
vorgeworfen, weil er seine Soldaten nach einer andern Taktik kämpfen lässt.
Die Ärzte selbst geben zu, dass man aus den Angaben des Hippokrates
zu gegenwärtiger Stunde noch Nutzen ziehen könne. Und die Malerei,
kann sie es überhaupt weiter bringen als Zeuxis und Pharrhasios Auch
die Architekten werden sich wohl hüten, zu behaupten, dass ihre Kunst
dem Lande, das das Parthenon und die Propyläen geschaffen oder einem
Phidias oder einem Praxiteles nichts zu verdanken hätten. Archimedes
und Pythagoras würden heute noch die Zierden jeder gelehrten Akademie
bilden. Im alten Griechenland ist das Ideal aller Schönheit und Moral,
die Vollkommenheit menschlicher Würde zu finden und zu suchen. Jenes

„Kenne dich selbst" ist und bleibt die Quintessenz menschlicher Weisheit
und Tugend. Wie ganz anders lautet die Geschichte des römischen Volkes,
welches fast alle damals bekannten Länder unterwarf und bald die

Wohltäterin und bald die Geissei der Menschheit geworden ist. Griechenland

ist die Geburtsstätte aller Wissenschaft und Künste. Das Königsvolk
der Römer hat uns Gesetze hinterlassen, welche die geschriebene
Vernunft genannt werden, und ihm hat der moderne Staat die Kunst der

Regierung und Verwaltung abgelernt.
Alexander der Grosse wusste die Ilias und Odyssée auswendig. Unter

dem Kopfkissen seines Lagers durfte neben dem Schwerte das Exemplar
der Ilias nicht fehlen, das sein Lehrer Aristoteles für ihn korrigiert hatte.
Dem Aristoteles, sagte er, verdanke er mehr als seinem Vater Philipp.
Von diesem habe er Leben und Macht erhalten, Aristoteles aber habe

ihn gelehrt, von seinem Leben weisen Gebrauch zu machen und den

Menschen Wohltaten zu erweisen. Cäsar war nicht nur Feldherr und

Geschichtsschreiber, er hat auch eine lateinische Grammatik geschrieben.
Karl der Grosse hat trotz seiner unzähligen Kriegszüge eine literarische
Renaissance ins Leben gerufen, welche das Dunkel des Mittelalters etwas

zu erhellen vermochte. Condé, der Besieger der gefürchteten spanischen

Infanterie, rezitierte mit Begeisterung Homer, Virgil und Horaz. Napoleon I.
endlich versuchte auf St. Helena den Sturz seiner Macht durch die Lektüre
Homers zu vergessen, die ihn durch die Wahrheit seiner Schilderungen



378

fesselte. Wir stehen vor der frappanten Tatsache, dass hervorragende
Kriegshelden der Vergangenheit das Studium der griechischen und
römischen Literatur liebten und pflegten, nicht nur wegen der vollendeten
Kunstform und nicht nur wegen ihres Bildungswertes, sondern auch weil
sie reelle, ich möchte sagen berufliche Kenntnisse daraus schöpfen konnten.
Seien wir also nicht undankbar und erinnern wir uns, dass die Griechen
und Römer es sind, welche die Renaissance, das Wiedererwachen des

Geistes herbeigeführt und nach dem langen Schlaf des Mittelalters der

Menschheit den Frühling gebracht haben. Sie haben den Stürmen getrotzt,
die alles übrige Bestehende umgestürzt oder ganz vernichtet haben.
Dreitausend Jahre haben nichts über sie vermocht; das ist doch ein schlagender

Beweis für ihre Macht, die eben darin besteht, dass sie der Menschheit
eine Wohltat sind.

Es ist ganz zweifellos, dass das Studium der klassischen Sprachen
und Literaturen zur Erziehung und Veredlung der Jugend unerlässlich
ist. Es ist eine ausgezeichnete Schule der Moral, und ohne dasselbe ist
es rein unmöglich, das Studium anderer Sprachen und Literaturen
wissenschaftlich und ernstlich zu betreiben. Das Studium der klassischen

Sprachen ist also nicht zu unterdrücken, sondern möglichst zu verbreiten,
und die Schätze der griechischen und römischen Literatur sind der

ganzen Menschheit zugänglich zu machen. Gut, wird man sagen, das

kann aber geschehen, ohne dass man die schönste und kostbarste Zeit
der Jugend damit vergeudet, das Griechische und Lateinische entziffern
zu lernen. Wir haben das Recht, uns die Arbeiten der Vergangenheit auf
leichtere Weise zunutze zu machen. Im Zeitalter des Dampfes und der

Elektrizität greift man zu demjenigen Mittel, welches auf dem kürzesten

Wege direkt aufs Ziel lossteuert. Die griechischen und römischen Schriftsteller

sind zum grössten Teil in alle lebenden Sprachen übersetzt worden ;

greifen wir daher zu diesen Übersetzungen.
Das mag für dilettantische Zwecke genügen, für das Studium der

Sprachformen dagegen, sowie für ernsthaftes Studium der Literatur fällt
das Argument vollständig dahin. Übrigens verliert ja jedes Schriftwerk
durch die Übersetzung, und die meisten Übersetzungen gleichen dem

Original ungefähr so, wie ein Knochengerüst einem lebenden Körper. Der
Verfasser und der Übersetzer sind zwei verschiedene Naturen; es muss

also bei jeder Übersetzung das geistige Wesen des Verfassers erblassen

und wird mit denjenigen des Übersetzers vermischt werden. Ausserdem

hat jede Sprache ihren eigenen Satzbau, ihre eigenen Wendungen, die

sich nicht so übersetzen lassen, dass sie beim Leser denselben Eindruck
hinterlassen, wie dies bei der Lektüre des Originals der Fall ist. Ich



379

erinnere hier nur an die Schwierigkeiten, welche die Versmasse zutage
fördern. Was ist der Vossische Hexameter gegenüber dem Homerischen?
Was ist eine Übersetzung von Hermann und Dorothea gegenüber dem

Original Abgesehen davon, dass erstere nur in Prosa möglich, während
das Original in Hexametern geschrieben ist, wird es zur einfachen

Unmöglichkeit, durch eine Übersetzung beim Leser die nämliche
Seelenstimmung hervorzurufen, in die er bei der Lektüre des Originals versetzt
wird, oder den Duft und den Hauch wiederzugeben, der auf dem Ganzen
schwebt. Ebenso steht es mit den Übersetzungen griechischer und
römischer Schriftwerke. Jeder Gymnasiast empfindet sofort den himmelweiten

Unterschied, wenn er homerische Hexamiter rezitiert und nachher
die Verse in Voss nachliest. Um den Genuss eines literarischen
Kunstwerkes ungetrübt zu haben, muss man es im Original lesen.

Dazu haben wir aber einmal keine Zeit, wirft man ein, Mathematik
Naturwissenschaften und alle andern Fächer leiden zu sehr darunter.
Sachte! Alles mit Mass. Lassen wir den lateinischen Aufsatz, das

Lateinschreiben und Sprechen, die Übersetzungen aus dem Deutschen ins
Griechische weg, und wir brauchen statt zwölf Stunden Latein und neun
Stunden Griechisch nur noch vier Stunden Latein und drei Stunden
Griechisch per Woche. Diese Zeit widmen wir aber der intensiven Lektüre
der griechischen und römischen Klassiker, und wenn wir uns in die

Ilias, Odyssée, die Aneide, den Telemach und in Hermann und Dorothea

zu gleicher Zeit vertiefen, so möchte ich doch wissen, ob diese konzentrische

Lektüre in einem jugendlichen Gemüt nicht einen wohltuenden,
moralischen, unauslöschlichen Ausdruck hinterlassen muss. Von noch

grösserer Wirkung wird die Lektüre der drei Iphigenien im griechischen,
französischen und deutschen Unterricht sein. Jedenfalls wird die Lektüre
verwandter Stoffe verschiedener Sprachen fruchtbringender wirken, als

die sogenannten Extemporalia oder das mechanische Aufsagen der
Grammatik. Wird das Studium der griechischen und römischen Sprache

an unsern Gymnasien auf die intensive Lektüre der Schriftsteller
beschränkt, wobei auf ein korrekteres Deutsch geachtet wird, so bleibt noch

genügend Zeit für die übrigen Fächer. Es ist ein grosser Irrtum, wenn
man glaubt, das Studium der klassischen Sprachen sei demjenigen der
Naturwissenschaften hinderlich. Es gibt keine Muskel, keine Ader, keine
Sehne in unserm Körper, keine Krankheit und kein Heilmittel, dessen

Name nicht griechisch oder lateinisch ist. Vom Plus und Minus der

Arithmetik bis zur Astronomie wimmelt es von griechischen und
lateinischen Ausdrücken. Dem Lateinischen und Griechischen entlehnt man
die Wortformen zur Bezeichnung neuer Erfindungen, ich erinnere nur



380

an Omnibus, Veloziped, Telegramm, Telephon, Photograph, Phonograph,
Thermometer, Barometer. Aber auch eine Unzahl der geläufigsten Wörter,
nicht nur der vom Lateinischen abstammenden Tochtersprachen, sondern
auch der deutschen Sprache sind lateinischen Ursprungs: Ziegel, Fenster,
Dach, haben, essen, Defizit, Interesse, Major, Herz, Kammer, Blei, Kupfer,
Vater, Mutter, Infanterie, Demokratie, Sozialismus, Monarchie, Stolz
kommen mir gerade in den Sinn und könnten leicht zu hunderten ergänzt
werden. Wer Lateinisch und Griechisch gelernt hat, wird nie in den Fall
kommen, sich durch falschen Gebrauch von Fremdwörtern lächerlich zu

machen, weil ihm beim ersten Anhören auch sofort der Inhalt des Wortes
klar wird. Übrigens ist es auch gar nicht möglich, einen deutschen Satz

auszusprechen, ohne Lateinisch und Griechisch zu reden, da schon die

Hülfszeitwörter (ist, sind, haben, hat) griechische und lateinische Wörter
sind. Es fragt sich daher sehr, ob alle Zeit und Mühe verloren sei, die

man aufs Lateinische und Griechische verwendet, auch wenn man das

Studium nach einem oder zwei Jahren schon wieder aufsteckt. Aber
natürlich, heutzutage ist alles verlorene Zeit, was nicht Geld einträgt.
Und doch sind bei den praktischen Völkern der Erde, den Engländern
und Amerikanern, Latein und Griechisch obligatorisch, sogar für die

Mädchen, weil diese beiden Sprachen die englische Rechtschreibung ganz
bedeutend erleichtern, was aber für alle andern modernen Sprachen gilt ;

ich erinnere nur an das im Französischen wie a gesprochene e, z. B.

concurrence, silence, tendence, élégance, worin selbst geborene Franzosen

sündigen und dadurch den Mangel an lateinischem und griechischem
Studium deutlich an den Tag legen. Deswegen braucht man aber fürs
Studium der lateinischen und griechischen Sprache doch nicht zwanzig
Stunden per Woche, wie es in Deutschland und einigen Städten der
Schweiz d. R.) der Fall ist. Dass bei einem solchen Stundenplan die
Naturwissenschaften verkürzt werden, ist begreiflich ; aber unbegreiflich
ist es, dass das Lateinische und Griechische an und für sich daran schuld
sein soll. Die ausschliesslichen Lateinschulen sollten durch Realgymnasien
ersetzt werden. Latein und Griechisch sollen nicht mehr zwanzig
Stunden fordern; sie sollen aber ebensowenig ganz aus dem Lehrplan
verschwinden. Denn abgesehen davon, dass Apotheker, Mediziner, Juristen,
Theologen und Philologen zu ihrer Berufsbildung lateinisches und

griechisches Studium absolut vonnöten haben, ist eine frühe Scheidung-
zwischen realistischer und humanistischer Richtung weder gerechtfertigt,
noch zweckmässig, sondern wider die Natur. Mit dreizehn Jahren und
noch viel weniger mit neun Jahren hat das Kind weder eine Vorliebe für
Sprachen, noch für Realien. Entweder ist es die Einrichtung der Anstalt



381

oder die Verblendung der Eltern, welche den Knaben, oft zum Nachteil
für seine Zukunft, gewaltsam in diese oder jene Richtung treiben.
Besondere Vorliebe und Begabung für ein Fach ist entweder das Zeichen
eines besondern Talentes oder in den meisten Fällen eine Treibhauspflanze,
die mehr schadet als nützt. Nichts ist gefährlicher, als allzu frühe
Bestimmung zu einem Berufe, bei der mehrere Fächer vermeintlich als
unnützlich taxiert und beiseite gelassen werden und dann nachher oft unter

grosser Mühe flüchtig nachgeholt werden müssen. Vor dem 16. Altersjahre

sollte eine Scheidung in realistische und humanistische Richtung
nicht geduldet werden; denn der jugendliche Geist verlangt keine

einseitige, sondern vielseitige Nahrung und muss von allem kosten, um zu

wissen, was ihm mundet. Wird die Jugend ausschliesslich in Latein und
Griechisch oder ausschliesslich in Realien erzogen, so wird der Menschennatur

Gewalt angetan, und man stösst auf Widerspruch. Die humanistische
und realistische Richtung schliessen einander nicht aus, im Gegenteil,
wir haben gesehen, dass sie einander unterstützen. Gesunde Verhältnisse
herrschen da, wo das Studium des Lateinischen und Griechischen jedermann

zugänglich ist, ohne dass man dazu gezwungen wird, also da, wo

es fakultativ ist, und wo die humanistischen den realistischen Fächern

ungefähr das Gleichgewicht halten. So unverständig und unverantwortlich

es ist, Knaben bis zu ihrem 16. Altersjahre fast ausschliesslich mit
Latein und Griechisch aufzuziehen, ebenso verhängnisvoll würde es sein,

das Studium des Lateinischen und Griechischen ganz zu unterdrücken
oder auch nur auf denjenigen Rang herabzudrücken, den die Naturwissenschaften

auf den heutigen Lateinschulen einnehmen. Das Gleichgewicht
muss hergestellt werden. Ganz unterdrücken wird man das Lateinische
und Griechische niemals können (baccalauréat des épiciers in Frankreich).
Verschwindet das Studium dieser aus den Mittelschulen, so zieht es sich

in den engern Kreis einer bestimmten Menschenklasse zurück und wird
zum Privilegium des Klerus. Darin liegt aber meiner Ansicht nach eine

Gefahr für den Staat und namentlich für die Demokratie. Man erinnere

sich, dass die Kenntnis des Lateinischen und Griechischen jahrhundertelang

eine schneidige Waffe des Klerus war, und dass die Jesuiten mit
ihren tüchtigen Kenntnissen der klassischen Schriftwerke ihre Herrschaft
begründet haben. Lässt die Demokratie diese Waffe fahren, so wird sie

den Händen des Klerus ausgeliefert, der sie mit der Zeit ebenso schneidig
führen wird, wie früher. Unterdrückung der klassischen humanistischen
Studien und Berufung der Jesuiten passt ganz gut zusammen. Es ist
keine Ehre für den modernen Staat, die Jugend derjenigen Wohltaten
berauben zu wollen, die ihr das klassische Altertum jahrelang geleistet



382

hat. Die Beibehaltung und Verbreitung des Studiums der klassischen

Sprachen ist nach meiner Ansicht auch ein Beitrag zur Lösung der
sozialen Frage. Es ist selbstverständlich, dass mit der Herabdrückung der
klassischen Studien das ganze humanistische Studium, die schönen
Wissenschaften und Künste den Naturwissenschaften gegenüber zurückgestellt
werden. Ein Blick in unser kleines Staatsleben zeigt uns, wie einseitig
der Bund die gewerbliche Berufsbildung in allen Nuancen unterstützt,
während er für die Ausbildung nationaler Talente in Musik, Dichtkunst,
für Bibliotheken, überhaupt für Unterstützung in bezug auf schöne
Wissenschaften und Künste nichts tut. Die Lösung der sozialen Frage wurde
anhin allein durch Besserstellung der materiellen Lage des Arbeiters
versucht. Die Römer unter Augustus wurden nach und nach daran gewöhnt,
mit Brot und Spielen zufrieden zu sein. Auch bei uns fehlt es weder an

eidgenössischen, noch kantonalen und lokalen Festen, bei denen der

Menge Brot versprochen wird. Ich bin mit dem Kriege gegen den

Kapitalismus einverstanden und halte es für ein natürliches Recht des

Arbeiters, einen Teil des Reingewinnes am Geschäft beanspruchen zu
dürfen. Aber den Fall gesetzt, die vernünftigen Forderungen des Sozialismus
seien erfüllt, weniger Arbeit, mehr Lohn, Anteil am Gewinn, Kranken-,
Unfall-, Lebensversicherung seien geregelt, so wird man doch nicht
zufrieden sein. Und warum — Weil die Masse anspruchsvoll und genusssüchtig

geworden ist, die körperlichen Genüsse aber nun einmal keine

bleibende innere Befriedigung gewähren; denn der Mensch lebt nicht
allein vom Brote. Darum ist es ein Fehler, dass bei der Lösung der
sozialen Frage die geistigen Güter, das innere Leben des Menschen ausser

acht gelassen wird. Wäre die Jagd nach einem genügsamen, innern,
stillen Seelenleben ebenso gross, wie nach Geld, wäre das Verlangen nach
einem guten Buche ebenso gross, wie nach Fleisch und Wein, so würde
der Not der wirklich Armen gewiss abzuhelfen sein. Aber das ist es

eben, das Studium der humanistischen Fächer trägt nichts ein, darum

weg damit. Würde die Masse die freie Zeit mit Lektüre ausfüllen, anstatt
den Wirtshäusern und jeder Gelegenheit zur Zerstreuung nachzulaufen,
so würde gewiss mancher in seinem Haushalt besser stehen. Würde
sich, so möchte ich fragen, nicht mancher glücklicher fühlen, wenn er,

anstatt den Vergnügen nachzujagen, die nur Unordnung im Körper und

Misstimmung in der Seele, oder noch deutlicher gesagt, physischen und
moralischen Katzenjammer zurücklassen, seine Zeit dazu verwendete, den

harmonischen Liedern eines Dichters zu lauschen, der unsere eigenen

Empfindungen mit grosser Kunst zerlegt und sie uns wie in einem Spiegel

zeigt, oder aus der Geschichte zu lernen, dass man sich nicht gegenseitig



383

verfolgen sollte, weil ja alle Menschen von demselben Elend heimgesucht
werden. Mancher könnte es sich vielleicht ersparen, aus eigener Erfahrung
lernen zu müssen, dass man nicht zu hoch streben soll, um nie zu tief
zu fallen. Wie mancher fände eine Zuflucht im Unglück und vergasse

einen Augenblick seiner Leiden. Die grösste Wohltat aber, welche die

Lektüre dem Menschen verschafft, besteht in dem Frieden, den sie seiner

Seele einzuflössen imstande ist. Allerdings ist auch die Religion ein

grosser Trost. Aber Glauben ist nicht jedermanns Sache. Wir halten es

in diesem Punkte mit Goethes Ausspruch:

Wer Wissenschaft und Kunst besitzt, der hat auch Religion,
Wer jene beiden nicht besitzt, der habe Religion.


	Ein Wort zum Studium der klassischen Sprachen

