
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 20 (1910)

Heft: 4

Artikel: Leo Tolstoi als Pädagoge : 1. Teil

Autor: Haggenmacher, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224

Leo Tolstoi als Pädagoge.
Von Otto Haggenmacher.

Ausserhalb Russlands ist Graf L. Tolstoi weniger als Pädagoge bekannt,
denn als Dichter und Schriftsteller, der sich durch seine Erzählungen
(„Die Kosaken", „Der Schneesturm", „Kindheit und Jugend", „Poli-
kuska" u. a.) und Romane („Krieg und Frieden", „Anna Karenina", „Auf-
-erstehung") einen weltberühmten Namen gemacht hat. Und doch verdient
seine Wirksamkeit als Pädagoge und Volkserzieher im fachmäs-

sigen Sinne des Wortes auch in hohem Grade Beachtung nicht nur in
russischen Kreisen. Zwar weht auch durch seine dichterischen Werke ein

starker ethischer Hauch; der Erzieher Tolstoi tritt uns aber in seiner

ganzen Art und Bedeutung erst aus seinen eigentlich pädagogischen
Schriften und Unternehmungen entgegen, und zwar als ein ganz Eigener,
durchaus Eigentümlicher, der jedoch etwas zu sagen hat, so dass man
ihn hören muss und nicht übergehen darf. Sein Denken und Tun ist
durchaus auf ideale Ziele gerichtet. Schildert er wohl realistisch in seinen

«rzählenden Werken ohne Bemäntelung die Gebrechen im russischen

Volksleben oben und unten, so begnügt er sich doch nicht nur mit der

Anklage, wie so viele berühmte seiner literarischen Zeitgenossen : er will
auch helfende und heilende Hand anlegen an die Gebrechen. Diesem
Zwecke sollten seine pädagogischen und später seine religiös - sozialen

Bestrebungen dienen.
Es liegt etwas durchaus Revolutionäres in Tolstois Lebenswerk, ähnlich

wie in dem Rousseaus, freilich nicht im Sinne von Gewalttat. Solche

war ihm von Jugend auf ein Greuel. Aber seine Auffassung von
Erziehung, vom Wesen und der Bildung des Volkes, bedeutet geradezu
eine Kriegserklärung gegen alle überlieferten und in der Gegenwart
herrschenden Anschauungen. Bei ihm gibt es keine Verbeugung vor irgend
einer Autorität, die Bibel in gewissem Sinne ausgenommen. Durchaus

selbständig geht er in seinem Denken und Schaffen vor. Und vieles von

dem, was er fand und was er wollte, wird nicht nur in Russland,
sondern in allen Kulturländern Beachtung und Beherzigung in erzieherischen



225

Kreisen finden und hat es ja da und dort schon gefunden. Manches
Einseitige darin, ja theoretisch Unbewiesene und praktisch Unmögliche wird
aber und muss verworfen werden. Unter allen Umständen bildet L. Tolstoi
in der Galerie hervorragender Pädagogen eine merkwürdige und bedeutende
Persönlichkeit.

Am 28. August 1828 in Jasnaja Poljana geboren, der jüngste
Sohn des Oberstleutnants N. J. Tolstoi, verlor er die Mutter im zweiten,
den Vater im neunten Lebensjahre. Weibliche Verwandte, sowie ein
deutscher und ein französischer Hauslehrer besorgten die Erziehung und

Unterrichtung des lebhaft empfindenden und nachdenklichen Knaben.
1843 bezog er die Universität Kasan und vertauschte dort bald das
Studium der Philologie mit dem der Rechte, schwamm lustig mit im Strome
fröhlichen Studentenlebens und bestand die vorgeschriebenen Prüfungen
nicht gerade glänzend. Die Schablone im Studium war ihm verhasst bei

der Eigenart seines Denkens, das sich grüblerisch mit den ernstesten

Fragen des Lebens beschäftigte. Er suchte weniger eine Summe von
Kenntnissen zu erwerben, als die Fähigkeit, den Kern des Wissens und
der Wissenschaft zu erfassen. Unbefriedigt von der herrschenden Art des

Betriebes der Universitätsstudien, verzichtete er auf eine abschliessende

Prüfung und bewirtschaftete nun das Gut Jasnaja Poljana, das ihm als

Erbteil zugefallen war. Herr von so und soviel Leibeigenen, „Seelen",
nahm er sich vor, diesen ein väterlicher Freund und Berater zu werden,
sie geistig und sittlich zu heben und mit ihrer Hülfe den Stand der
etwas verlotterten Güter zu verbessern. Aber der mit den Bauern bau-
ernde Graf erlebte nur schmerzliche Enttäuschungen. Er begegnete nur
trägem, ablehnendem Stumpfsinn der Leute ; sie dankten ihm seine

wohlgemeinten Bemühungen nicht.
Ernüchtert, lag er in Petersburg wieder dem Rechtsstudium ob,

wandte sich dann aber auch von diesem wieder ab und gab sich, ein

leidenschaftlicher Jäger und Spieler, schrankenlos den Vergnügungen des

Lebens eines russischen Edelmannes hin, bis die Mittel dazu nicht mehr
reichten. Er reiste zu seinem Bruder Nikolaus, der als Offizier im
Kaukasus diente, und trat dann selbst in den Heerdienst ein. In mehreren
Gefechten bewährte er sich als tapferer Mann, wie einige Jahre später im
russisch-türkischen Krieg, besonders während der Belagerung von Sebastopol.

Mitten in all dem bewegten Leben hatte er aber auch schon das

Schwert des Geistes zu literarischen Taten geschärft. Die Erzählungen,
mit denen er hervortrat, entrollten Bilder aus dem Soldatenleben, aber

auch ungeschminkte aus dem Leben der unteren und oberen Gesellschaftskreise.

Er enthüllte furchtlos die gesellschaftlichen Missstände. Die Kritik
Schweiz. Pädagog-. Zeitschrift. 1910. 15



226

nahm seine Arbeiten günstig auf. Er fragte sich nun, ob die Zivilisation
wirklich zum wahren Fortschritt, zur Besserung der gesellschaftlichen
Verhältnisse, zur Erreichung der höhern Bestimmung des Einzelnen
beitrage. Reisen ins Ausland sollten ihn mit der westeuropäischen Kultur
genauer bekannt machen. Diese Kultur befriedigte ihn aber durchaus
nicht und hinterliess ihm nur den quälenden Zweifel, ob mit ihr
wirklicher Aufschrift zum Yollkommneren verbunden sei.

Die inzwischen erfolgte Aufhebung der Leibeigenschaft machte die

Durchführung der Volksschule auch in Russland zur dringenden
Aufgabe. Tolstoi, von Jugend auf voll starker Teilnahme an der traurigen
Lage der unteren Volksklassen, einer der Ersten, wo nicht der Erste,
der auf seinen Gütern die Leibeigenschaft aufhob, ging mit Eifer an das

Werk der Gründung einer richtigen Volksschule, nachdem er schon früher
einmal (1849) einen Versuch auf seinem Gute unternommen, dabei

unbefriedigende Erfahrungen gemacht und das Unternehmen wieder
aufgegeben hatte. Durch zahlreiche Schulbesuche in Frankreich, England,
Deutschland und der Schweiz suchte er einen Einblick in die richtigste
Unterrichtsmethode zu gewinnen. Volkswohlfahrt und Volkserziehung,
das waren die Ziele und Aufgaben, denen er nun eine Zeitlang seine

Arbeit und Kraft widmete. Im Herbst 1861 eröffnete er wieder mit jungen
Lehrern Privatschulen auf seinen Gütern und wirkte selbst als
Schullehrer, aber ganz nach seiner eigenen Weise. Seine Schulen erfreuten sich
hohen Ansehens in der ganzen Umgegend und erhielten zahlreiche
Besuche von Leuten, die sich für diese neue Art des Unterrichtes interessierten.

War sie doch so eigenartig, dass manche Zunftmässigen im Fache,
die nur auf den gewohnten Geleisen der Überlieferung wandelten und
sich allein in diesen heimisch fühlten, die Köpfe und Zöpfe darüber
schüttelten; so eigenartig und nicht nach der amtlichen Schablone, dass die

regierenden Kreise hinter den Reformen Revolution und Umsturz der
alten, unantastbaren und heiligen Ordnungen witterten und eine genaue
Untersuchung für dringend notwendig erachteten. Und so wurden denn
eines wüsten Tages, während Tolstoi zu einer Kur abwesend war, in
Jasnaja Poljana Tolstois Haus und sämtliche Schulen des volksfreund-
lichen Grafen von Polizeibeamten überfallen und peinlich untersucht,
als ob es sich um eine Verschwörung handelte. Die guten Leute fanden

freilich nichts Verdächtiges und mussten mit langer Nase abziehen.

I.
Zwei Grundgedanken sind es hauptsächlich, die Tolstois

pädagogisches Sinnen und Denken beherrschen und auf denen sein erzieheri



227

sches Wollen und Wirken sich aufbaut. Sie besitzen für ihn geradezu
dogmatische Geltung. Er ist von ihrer unumstösslichen Wahrheit
überzeugt und glaubt auch Beweise für sie zu haben, ähnlich wie die Kirche
für ihre Dogmen. Furchtlos und unerbittlich zieht er dann aus ihnen
seine Folgerungen bis aufs äusserste, und gelangt damit zu Ergebnissen
und Forderungen, die den gewohnten Anschauungen stracks zuwiderlaufen

und dem heftigsten Widerspruche riefen. Der erste dieser

Grundgedanken ist eigentlich nicht neu.
Tolstoi erklärt : Die menschliche Natur ist von Haus aus unverdorben.

„Der Mensch wird vollkommen geboren. Das ist ein grosses Wort, das

von Rousseau stammt, und dieses Wort wird wie ein Fels fest und wahr
bleiben." Die herrschende Art der Erziehung verdirbt den Menschen.

„Bei seiner Geburt bringt der Mensch das Urbild der Harmonie, der
Schönheit und Wahrheit zur Darstellung. Gewöhnlich lassen die
Erzieher ausser acht, dass das Kindesalter das Urbild der Harmonie ist,
und sie nehmen die Entwicklung des Kindes, die nach unwandelbaren
Gesetzen fortschreitet, für das Ziel. Statt darauf auszugehen, die

übermässige Entwicklung an einem Punkte aufzuhalten oder die ganze
Entwicklung zurückzudämmen und auf einen neuen Zufall zu warten, streben die
Erzieher wie ein schlechter Bildhauer, der statt das Überflüssige
hinwegzuräumen nur noch neuen Ton auf das Bildwerk klebt, immer nur nach
einem Ziel: den Prozess der Entwicklung nicht aufzuhalten, und wenn
sie jemals an die Harmonie denken, so suchen sie sie stets nur auf dem
einen Wege zu erreichen, indem sie einem uns unbekannten Vorbild in
der Zukunft zustreben und sich vom Urbild in der) Gegenwart und
Vergangenheit entfernen. So verkehrt auch die Entwicklung eines Kindes
sein mag, immer sind doch in ihm noch Züge der ursprünglichen
Harmonie erhalten. Indem man die Entwicklung aufhält oder sie wenigstens
nicht begünstigt, kann man noch hoffen, dem Richtigen und Harmonischen

einigermassen nahe zu kommen. Aber wir sind so selbstbewusst,
schwärmen so sehr für das falsche Ideal einer ausgewachsenen
Vollkommenheit, sind so unduldsam gegen die uns umgebenden Verkehrtheiten

und so fest überzeugt von unserer Kraft und Fähigkeit, sie zu

verbessern, wir wissen die urwüchsige Schönheit des Kindes so wenig
zu begreifen und zu schätzen, dass wir immer geneigt sind, die uns

entgegentretenden Fehler so schnell als möglich zu vergrössern und ihre
Quelle zu verstopfen, d. h. dass wir damit beginnen, das Kind zu bessern,

zu erziehen. Bald wollen wir eine Seite der andern gleichmachen, bald
diese jener annähern. Man sucht das Kind immer weiter zu entwickeln,
und entfernt es nur immer mehr von dem ursprünglichen und nun ge-



228

tilgten Urbilde. Die Erreichung der eingebildeten Vollkommenheit des

erwachsenen Mensehen aber wird immer unmöglicher. Unser Ideal
liegt hinter uns und nicht vor uns. Die Erziehung verdirbt die

Menschen, statt sie zu bessern. Je verdorbener ein Kind ist, umso
weniger darf es erzogen werden, um so mehr Freiheit braucht es.

Es ist nicht möglich, ein Kind zu lehren und zu erziehen, aus dem

einfachen Grunde, weil ein Kind dem Ideal der Harmonie, Schönheit und
Güte näher steht als ich, als ein jeder Erwachsene, der das Kind in
seinem Hochmut erst bis zu diesem Ideal emporheben will. Das Bewusstsein

des Ideals ist stärker in ihm, als in mir. Es braucht von mir nur
das Material, um sich allseitig mit Harmonie zu erfüllen." (Päd. Schriften

I, 303—5, Übersetzung von Raphael Löwenfeld.)
So steht zu lesen in dem Aufsatze Tolstois: „Sollen die Bauernkinder

bei uns schreiben lernen oder wir bei ihnen ?", dessen Überschrift

ja schon kennzeichnend genug ist. Tolstoi antwortet natürlich, dass wir
bei den Bauernkindern lernen sollen.

Wie kam er denn zu solchen Anschauungen? Durch seine Beobachtungen

in Schulstunden im westlichen Europa, vor allem aber durch
Wahrnehmungen in seiner eigenen praktischen Betätigung als Schullehrer
in Jasnaja Poljana. Ohne alle eigentliche fachliche Vorbildung begann

er zu schulmeistern. Anfänglich bedrängte ihn die Frage manchmal
schwer: „Was und wie soll man lehren und unterrichten?" Da gab es

denn noch viel unsicheres Tasten. Die in Westeuropa beobachteten
Unterrichtsmethoden befriedigten ihn nicht. Er musste sich eine eigene schaffen.

An ihm bewährte sich das Wort: „Docendo discitur", durch Lehren
lernt man. Er bemühte sich, gerade durch den Unterricht in die Kindesseele

einzudringen, ihre Natur, ihr Wesen, ihre Bedürfnisse zu erkennen und

zu verstehen auf Grund der Fragen, der Antworten, der schriftlichen
Arbeiten, besonders der Aufsätze, und des ganzen Gebarens der Schüler.
Und da war es nun vor allem die unmittelbare, ungesuchte Art, wie die
Kinder das Leben anschauten, dessen Vorgänge in ihrer Phantasie gestalteten

und gleichsam wie Dichter zum Ausdrucke brachten, wenn der
Lehrer ihnen nicht zum voraus die Vorstellungen eindiktierte und damit
aufzwang, — diese ungesuchte unmittelbare Art war es, die auf den noch
unsicher tastenden Tolstoi einen mächtigen Eindruck machte, ihn mit
Bewunderung für die Anlage der Kindesseele erfüllte und zum Glauben
an deren ursprüngliche Vollkommenheit, an deren Anlage für die Reinheit,

Schönheit und Wahrheit brachte. Überraschende, glückliche
Äusserungen einzelner Schüler konnten ihn so entzücken, dass er nur noch
das Gute und Schöne sah, es jeder Kindesseele zuschrieb und sich nicht



229

fragte, ob nicht wie das Gute und Wahre, auch das Böse und Unwahre
der Anlage nach dem Kinde durch die Geburt schon mitgegeben sein

könne.
Fast mystisch klingt seine Erzählung von der überzeugenden

Wirkung, die die unmittelbare Poesie eines Schülers in einer Erzählung auf
ihn gemacht habe. Da habe er erkannt, wie man nicht in des Kindes
Seele hineinzulegen, sondern bloss aus ihr herauszuholen brauche, um

richtig zu unterrichten. (Pädag. Schriften I, 267 ff., bes. 276.)
Die nachfolgenden Ausführungen werden es erklärlich machen, warum

Tolstoi von seinem Dogma der angeborenen Vollkommenheit der Kindesseele

aus, gemäss seinem Glauben an deren angeborene Anlage zur
Reinheit, Schönheit, Wahrheit, zu der Erklärung gelangte: Erziehung
ist unberechtigter Zwang; dem Kinde muss vollständige Freiheit in seiner

Entwicklung gewährt werden! Nie hat wohl ein Pädagoge solchem
schrankenlosen Individualismus im geistigen Wachstum des Kindes das

Wort geredet, wie Tolstoi, nie einer solche Freiheit des Kindes verlangt.
Doch, lassen wir nun einmal die Tatsachen selbst sprechen und leben

wir einen Tag in der Schule Tolstois mit, wie er ihn selbst in seiner

Zeitschrift „Jasnaja Poljana" schilderte.

„Die Schule befindet sich in einem zweistöckigen, steinernen Hause.

Zwei Zimmer werden von der Schule eingenommen. Davon bildet das

eine die Schulstube, während das andere den Lehrern gehört. Auf dem

Flur unter einem Dache hängt ein Glöcklein mit einer an der Zunge
befestigten Schnur. Unten im Vorzimmer stehen Barren und Reck für
die Gymnastik; oben im Vorraum eine Hobelbank.

Im Vorräume des Treppenhauses, der voll von hereingeschlepptem
Schnee und Schmutz ist, hängt auch der Schulplan. Die Ordnung des

Unterrichtes ist folgende : etwa um 8 Uhr schickt ein Lehrer, der in der
Schule wohnt, einen der Knaben, die fast immer bei ihm schlafen,
hinaus, um zu läuten.

Im Dorfe steht man auf und macht Feuer. In den Fenstern der
Schule sieht man schon lange Licht, und etwa eine halbe Stunde nach
dem Glockenzeichen sieht man dunkle Figuren zu je zweien, dreien,
oder auch einzeln, von den Hügeln herabkommen Keiner trägt
etwas bei sich — weder Bücher noch Hefte. Häusliche Aufgaben gibt es

bei uns nicht.
Aber sie haben nicht allein nichts in den Händen, sie brauchen auch

nichts im Kopfe zu haben. An keine Aufgabe, an nichts, was er gestern
getan, braucht sich der Schüler heute noch zu erinnern. Ihn quält nicht
der Gedanke an die bevorstehende Lektion. Er bringt nur sich selber,



230

seine empfängliche Natur und die Überzeugung mit, dass es in der
Schule heute gerade so lustig sein wird, wie gestern. Er denkt nicht eher

an die Stunde, als bis sie angefangen hat. Nie tadelt man einen Schüler,

wenn er sich verspätet, es kommen auch gar keine Verspätungen vor "

Ohne einige Balgereien vor Beginn des Unterrichtes geht es natürlich
nicht ab. „Der Lehrer nimmt die Bücher und gibt sie denen, die mit
ihm zum Schranke gehen. Die obersten vom Haufen bitten noch am
Boden liegend um Bücher. Der kriegerische Geist verschwindet und
der Geist des Lesens beginnt in der Schule zu herrschen. Jeder setzt
sich, wohin es ihm einfällt; auf die Bank, auf den Tisch, die Fensterbank,

den Fussboden oder in den Lehnstuhl. Ich habe es nie bemerkt,
dass während der Stunde geschwatzt, gekniffen, heimlich gelacht, in die
Hände geklatscht wurde, oder dass sich einer über den andern beim
Lehrer beklagt hätte.

Die beiden untern Klassen sind in einem Zimmer vereinigt, die
oberste befindet sich im andern. Kommt der Lehrer in die erste Klasse,
so umringen ihn alle bei der Wandtafel, setzen oder lagern sich um ihn
oder um einen Lesenden auf den Bänken oder Tischen. Während des

Schreibens sitzen sie etwas ruhiger, stehen jedoch fortwährend auf, um
einander in die Hefte zu gucken oder um dem Lehrer ihre Schrift zu

zeigen. Nach dem Lehrplan werden bis zum Mittag vier Stunden
gegeben, oft aber werden es nur drei oder zwei, und zuweilen sind auch
die Lehrgegenstände ganz andere, als sie der Lehrplan vorsieht. Der
Lehrer beginnt mit Arithmetik und geht auf die Geometrie über, oder
aber er beginnt die Stunde mit der biblischen Geschichte und beschliesst

sie mit Grammatik. Manches Mal sind Lehrer und Schüler so begeistert,
dass die Lektion statt einer Stunde drei Stunden dauert. Es kommt vor,
dass die Schüler selber schreien: ,Nein, weiter, weiter." und denen, die

sich langweilen, verächtlich zurufen: ,Wenn du dich langweilst, so gehe

doch zu den Kleinen.'... Vor diesen Stunden (Religion und Zeichnen)
sind die Bewegungen, die Balgereien, das Geschrei und die äussere

Unruhe gewöhnlich am stärksten. Hier schleppt einer eine Bank aus einem

Zimmer ins andere, dort prügeln sich zwei, hier läuft einer nach Hause,

um Brot zu holen, dort röstet einer Brot am Ofen; einer nimmt dem

andern etwas weg, ein anderer treibt Gymnastik, und auch hier, wie bei

den lärmenden Spielen des Morgens, ist es wiederum viel leichter, sie

sich selber beruhigen und zur natürlichen Ordnung übergehen zu lassen,

als diese mit Gewalt zu erzwingen. Je lauter der Lehrer schreit — und

das kommt vor — um so lauter schreien auch sie, sein Geschrei regt sie

nur noch mehr auf; wenn es dagegen gelingt, sie zu beruhigen oder



231

ihre Aufmerksamkeit auf etwas anderes abzulenken, so beginnt sich dieses

kleine Meer immer schwächer zu bewegen, bis sich die Wellen gänzlich
legen. Gewöhnlich braucht man überhaupt nichts zu sagen. Die beliebteste

Stunde, die Zeichenstunde, ist gewöhnlich mittags, wenn die Schüler
schon hungrig sind, nachdem sie drei Stunden gesessen haben. Dabei aber
müssen noch Stühle aus einem Zimmer ins andere geschleppt werden,
und dann erhebt sich ein schrecklicher Lärm, und doch, wenn der Lehrer
fertig und bereit ist, dann sind es auch die Schüler, und der, der den

Beginn der Schule hinhält, wird von ihnen selbst dafür bestraft." (Pädag.
Schriften II, 3 ff.)

Der Unterricht dauert für die altern Schüler, unter denen auch schon

.Erwachsene sich befinden, bis in die Nacht hinein (8 oder 9 Uhr). Die

„freien" Schulen Tolstois sind hauptsächlich Winterschulen; denn im
Sommer hat der russische Bauer zu viel Arbeit auf sich, um die
Mithülfe seiner Kinder dabei entbehren zu können. Die Unterrichtsfächer
sind : Lesen, Schreiben, Schönschreiben, Sprachlehre, biblische und russische

Geschichte, Zeichnen, Singen, Rechnen, Naturkunde, Religion.
Die Erfahrungen, die er bei seinen anfänglich tastenden Versuchen

machte, bestimmten Tolstoi wohl auch zu Änderungen im Lehrverfähren,
bis er glaubte, das Richtige gefunden zu haben ; im grossen und

ganzen aber blieben die Grundlagen, auf denen er seine Schulen

aufbaute, dieselben. „Die Schule", sagte er (Pädag. Schriften II, 10 ff.):
„entwickelte sich von Anfang an völlig frei, aus Prinzipien, die Lehrer
und Schüler in sie hineintrugen. Trotz des überlegenen Einflusses seitens

des Lehrers hatte der Schüler immer das Recht, nicht in die Schule zu
gehen, oder selbst wenn er in die Schule ging, nicht auf den Lehrer zu
hören. Der Lehrer hatte das Recht, sich die Schüler fern zu halten, und

die Möglichkeit, mit der ganzen Kraft seines Einflusses auf die Mehrheit
der Schüler, auf die Gesellschaft, die aus den Schülern gebildet wird,
einzuwirken. Je weiter die Schüler fortschreiten, um so mehr verzweigt
sich der Lehrstoff, und um so notwendiger wird die Ordnung; daher

kommt es, dass die Schüler bei der normalen Entwicklung der Schule

mit dem Fortchritt in der Bildung das Bedürfnis nach Ordnung immer
lehhafter empfinden lernen, und um so stärker ist daher der Einfluss des

Lehrers in dieser Richtung. In der Schule von Jasnaja Poljana fand
diese Regel seit dem Tage ihrer Begründung eine fortwährende Bestätigung.

Anfangs liess sich keine Einteilung, weder in Klassen noch
Gegenstände, weder in Unterrichtsstunden noch Ruhepausen finden, alles floss

wie von selbst in eins zusammen, und alle Versuche, eine Ordnung
einzuführen, blieben vergeblich. Jetzt gibt es in der ersten Klasse schon



232

Schüler, die selbst darnach verlangen, einem Stundenplan zu folgen, die
unzufrieden sind, wenn sie während der Lektion gestört werden, und die
kleinern Schüler selbst wegjagen, wenn sie zu ihnen gelaufen kommen.

Meiner Ansicht nach ist diese äussere Unordnung nützlich und
unersetzlich, so seltsam und unbequem sie für den Lehrer zu sein scheint
Erstens ist uns die Unordnung, oder vielmehr diese freie Ordnung,
nur darum so schrecklich, weil wir an ganz andere Verhältnisse gewöhnt
sind, in denen man uns erzogen hat. Und zweitens wird in diesem, wie
in vielen ähnlichen Fällen, die Gewalt nur aus Übereilung und Mangel
an Achtung vor der menschlichen Natur angewandt. Die Schüler sind
Menschen — zwar kleinere als wir, aber doch Menschen mit denselben

Bedürfnissen, und sie denken nach denselben Regeln, wie wir ; sie wollen
alle lernen, und bloss deshalb gehen sie auch in die Schule; dafür werden
sie leicht zu dem Schlüsse kommen, dass man sich bestimmten Bedingungen

fügen muss, wenn man lernen will. Indem sie sich nun den

natürlichen Gesetzen fügen, die allein aus ihrer Natur stammen, sträuben
sie sich nicht und murren nicht; wenn sie sich aber unsern voreiligen
Eingriffen unterordnen, glauben sie nicht an die Gerechtigkeit unserer
Gesetze, Stundenpläne und Regeln."

Sehr deutlich spricht folgende Stelle: „Trotzdem den Schülern häufig
eingeschärft wurde, dass sie gehen könnten, wann sie wollten, — ist der
Einfluss des Lehrers so gross, dass ich in der letzten Zeit besorgt war,
die Disziplin der Klasse, des Schulplans und der Zensuren könne, selbst
ohne dass sie es merken, die Freiheit der Schüler so beschränken, dass

sie sich ganz in unserem schlau ausgeworfenen Ordnungsnetze fangen
und die Möglichkeit der freien Wahl und des Protestes ganz einbüssen

könnten. Dass sie doch fortfuhren, gerne in die Schule zu gehen, trotz
der ihnen gewährten Freiheit, beweist, wie ich glaube, durchaus nicht,
dass die Schule von Jasnaja Poljana besondere und vortreffliche
Eigenschaften hat — ich glaube, dass sich in den meisten Schulen dasselbe

wiederholen würde, und dass die Lust am Lernen bei den Kindern so

gross ist, dass sie sich vielen schweren Bedingungen unterwerfen und
viele Mängel verzeihen, um nur ihren Wunsch zu befriedigen." (Pädag.
Schriften H, 27.)

So teilt denn Tolstoi dem Kinde ein Mass von Freiheit zu, das der»

Widerspruch auch erfahrenster und der Jugend herzlich wohlwollender
Erzieher und Lehrer hervorrufen muss, die, ebenfalls auf Grund der
Erfahrung, sich von der Unfehlbarkeit der angebornen nur guten Anlage
desKindes nicht überzeug-en können. Tolstois Glaube an diese, sein
Vertrauen dass die natürliche Entwicklung derselben nur eine gute sein



233

könne, ist ja gross und bewundernswert. Ob aber vollkommen berechtigt,
das steht eben in Frage. Von seinem Standpunkte aus begreift es sich
aber leicht, dass er für die Entwicklung volle Freiheit verlangt. Die
bisher und jetzt noch üblichen Methoden des Unterrichtes und der
Erziehung üben nach seiner Ansicht einen unberechtigten Zwang auf die
Seele des Kindes aus. Der Staat mit seinem Schulzwang, die Lehrei-, die
Erzieher, die Eltern vergewaltigen sich an ihr, weil sie sie zwingen, so
zu werden, wie die Erziehenden es wollen ; wir bilden, wir kneten die
Kindesseele iu unser eigenwilliges Modell hinein und versündigen uns
dadurch an ihr. Also fort mit allem Zwang „Das einzige Kriterium
derPädagogik ist die Freiheit, die einzige Methode ist die
Erfahrung." (II, 236.) Schon dass es so verschiedene Methoden gab
und gibt, deren jede für die beste ausgegeben wird, beweist nach Tolstoi
ihre Unzulänglichkeit und Unzuverlässigkeit. Und besonders schlecht ist
er auf die deutschen Methoden zu sprechen. Er macht seinen Landsleuten

Vorwürfe über ihre Nachahmungssucht auch auf diesem Gebiete.
Die Natur müsse man in der Erziehung sprechen lassen. „Es wird wohl
niemand bestreiten wollen, dass das beste Verhältnis zwischen Lehrer
und Schüler — das natürliche Verhältnis ist, und dass das der Natur
entgegengesetzte Verhältnis das des Zwanges ist. Wenn das aber so ist,
so besteht der Massstab aller Methoden in der grössern oder geringern
Natürlichkeit des Verhältnisses und somit in dem grössern oder geringern
Mass des Zwanges, der dabei zur Anwendung kommt. Je geringer der
Zwang ist, unter dem die Kinder beim Lernen stehen, um so besser die
Methode; je grösser der Zwang, um so schlechter die Methode.

Ein jeder, der Kinder unterrichtet hat, wird wohl bemerkt haben,
dass man dort der Strenge und des Zwanges am meisten bedarf, wo der
Lehrer den Gegenstand selbst nicht genügend beherrscht, in dem er
unterrichtet, und wo er ihn selbst nicht liebt In dem Gedanken, dass zu einem

erfolgreichen Unterricht nicht Zwang, sondern Erweckung des Interesses
der Schüler gehört, sind alle Pädagogen der mir feindlichen Richtung
einig. Der Gegensatz zwischen uns besteht nur darin, dass dieser Satz,
der Unterricht müsse das Interesse des Kindes erregen, bei ihnen unter
einer Masse anderer Sätze verloren geht, die diesem Satze widerstreiten,
unter einer Reihe von Sätzen über die Entwicklung, von deren Möglichkeit

sie überzeugt sind und zu der sie die Kinder zwingen. Ich dagegen
halte das Erwecken des Interesses in den Schülern, das Streben, ihnen
das Lernen möglichst zu erleichtern, und daher die Zwanglosigkeit und
Natürlichkeit des Unterrichtes für den einzigen und grundlegenden Massstab

eines guten oder schlechten Unterrichtes.



234

Man hat mir den Einwand gemacht... : Wie soll man diese Grenze

der Freiheit finden, die man in der Schule zulassen darf? Darauf erwidere

ich: Diese Grenze der Freiheit wird vom Lehrer ganz von selbst

gefunden, durch sein Wissen und seine Fähigkeit, die Schüler zu lenken
und zu leiten; diese Freiheit lässt sich nicht vorschreiben; das Mass

dieser Freiheit ist nur ein Resultat des grössern oder geringern Talentes
des Lehrers."

Tolstoi gibt dem Schüler nicht nur die Freiheit, den Unterricht zu

verlassen, wann er will, sondern auch die weitere, den Unterrichtsstoff
zu wählen, sich nur mit dem zu beschäftigen, was ihn interessiert.
Daraus entspringt wiederum die Pflicht des Lehrers, den Unterricht interessant

zu machen. Tolstoi schreibt auch den „Unsinn", den Schüler treiben,
Faulheit, Teilnahmlosigkeit, Lärm und Unruhe, der Schuld des Lehrers

zu; an diesem liege der Fehler, er wisse nicht das Interesse zu erregen.
Mancher erfahrene Schulmann nennt diese Behauptung sicher einseitig
und wird aus Erfahrung bezeugen, dass oft auch der den Schüler
interessierende Lehrstoff doch weit weniger Reiz für ihn besitzt, als irgend
eine ihm lustig erscheinende Indisziplin oder Störung des Unterrichtes.
Tolstoi ist überzeugt, dass die freie Auslese des Unterrichtsstoffes durch
den Schüler eine Hauptbedingung eines erfolgreichen Unterrichtes sei.

Das wird ihm ja auch niemand bestreiten, dass der Schüler gewöhnlich
in seinen Lieblingsfächern am besten vorwärts kommt. Stünde es aber

nun nur im Belieben des einzelnen Schülers, das Lehrziel zu erreichen,
das er will, also nach einer einseitigen Richtung hin zu lernen, so müsste

doch wohl die Gemeinschaft darauf verzichten, ihren Mitgliedern ein

gewisses Mass allgemeiner Kenntnisse zu vermitteln. Einem einseitigen
Individualismus, einem beschränkten Liebhabertum in Kenntnissen wären
damit Tür und Tor geöffnet. Die darin liegende Zersplitterung des

Denkens und Wollens müsste gewiss auf das geistige Gemeinschaftsleben
schädlich einwirken. Es scheint, dass Tolstoi einige glückliche Erfahrungen
mit strebsamen altern Schülern viel zu günstig von der Mehrheit habe

denken lassen. Die Tatsache lässt sich doch nicht leugnen, dass unzählige
Menschen gezwungen werden müssen, ihre geistigen Anlagen zu
entwickeln und die zum Kampfe ums Dasein notwendigsten Kenntnisse zu
erwerben.

Doch daran liegt es eben — Tolstoi anerkennt auch das Recht des

Staates nicht, in Sachen des Unterrichtes und der Erziehung im
allgemeinen einen Zwang, und im besondern den Zwang einer bestimmten
Methode zu üben, woraus sich wieder Eigentümlichkeiten seiner
pädagogischen Anschauungen und Grundsätze erklären. Später davon noch



235

Einiges. Zunächst noch ein paar Blicke auf Schulhaltung im Lichte
Tolstoischer Ideen.

Körperliche Züchtigung scheint in der Schule von Jasnaja Poljana
ausgeschlossen zu sein. Strafen und Zurechtweisungen mehr geistiger
Art kamen im Anfang noch vor. „Ich bin überzeugt," sagt der Gründer
der neuen Schule, „dass die Schule nicht belohnen und bestrafen darf,
weil sie kein Recht dazu hat, und dass die beste Polizei und Verwaltung
der Schule darin besteht, den Schülern volle Freiheit zu lassen, ob und
wie sie lernen und miteinander verkehren wollen." Er betrachtet Strafe
als Rache und schliesst seine Gedanken über die Sache mit den Worten :

„Unsere Kinderwelt, die Welt einfacher, unabhängiger Menschen, soll
rein bleiben von Selbstbetrug und von dem verbrecherischen Glauben an
die Gerechtigkeit der Strafe, von dem Glauben und dem Selbstbetrug,
als ob das Gefühl der Rache dadurch zu etwas Gerechtem werden

könne, dass man es Strafe nennt." (Pädag. Schriften II, 21")

Disziplin und Aufmerksamkeit der Schüler sucht Tolstoi durch andere

Mittel als Ausbrüche der Empörung des Lehrers und Strafen aufrecht
zu erhalten. Er erzählt: „Zu Beginn der Existenz unserer Schule machte
ich viele Fehler. Wenn ein Knabe schlecht zu verstehen oder ungern zu
folgen begann, oder wenn er in den so bekannten Schulzustand der

Stumpfheit kam, dann sagte ich zu ihm : ,Geh, springe etwas herum.
Der Knabe lief umher, er und die anderen Schüler lachten zusammen,
und nach dem Herumspringen war der Schüler ein anderer geworden.
Aber hatte er dieses Herumspringen mehrmals wiederholt, so zeigte es

sich, dass er noch trauriger wurde und zu weinen begann, wenn man
zu ihm sag-te : ,Geh, lauf herum.' Er sieht, dass seine geistige Verfassung
nicht so ist, wie sie sein soll, und doch weiss er sich noch nicht zu
beherrschen, will es aber auch keinem andern gestatten. Das Kind und
der Mensch sind nur in einem gewissen angeregten Zustande für
Eindrücke empfänglich; daher ist es ein ganz grober Fehler, den wir nur
zu oft begehen, wenn wir den Geist der Fröhlichkeit in der Schule für
unsern Feind ansehen.

Wenn aber die Lebhaftigkeit in einer grossen Klasse so gross ist,
dass es für den Lehrer unmöglich wird, die Klasse zu leiten, soll man
auch da die Kinder nicht einmal anschreien und gegen diesen Geist

vorgehen dürfen? Wrenn dieser Geist sich auf den Lehrgegenstand selbst

bezieht, so kann man sich gar nichts besseres wünschen; springt aber

die Lebhaftigkeit auf einen andern Gegenstand über, so ist der Lehrer

schuld, der sie nicht zu benutzen und leiten wusste." (Pädag. Schriften

II, 99 ff.) :



236

Tolstoi berichtet auch, er habe einmal einem Lehrer, der von dieser

„freien Ordnung" nichts wissen wollte, den Rat gegeben, den Schülern

zu erlauben, „die Bänke zu verlassen, wohin sie wollten, selbst ihm auf
die Schultern zu klettern, und noch in derselben Stunde fingen alle an,
viel besser zu erzählen." (Pädag. Schriften H, 99.)

Solche Experimente dürften freilich nicht in allen Schulen so

günstigen Erfolg haben, zumal nicht bei Schülern, die in den Flegeljahren
stehen. Da würde nicht eine harmlose Fröhlichkeit, sondern gewiss pöbelhafter

Ulk Meister. Sehr beachtenswert ist die Bemerkung, die Tolstoi
gelegentlich der oben angeführten Mitteilungen macht:

„Es gibt in der Schule etwas Unbestimmbares, was sich der Leitung
des Lehrers entzieht, etwas, das in der pädagogischen Wissenschaft völlig
unbekannt ist und doch das Wesen einer erfolgreichen Lehre ausmacht,
das ist der Geist der Schule. Dieser Geist ist bestimmten Gesetzen und
einem gewissen negativen Einfluss des Lehrers unterworfen, d. h. der
Lehrer muss gewisse Dinge vermeiden, wenn er diesen Geist nicht
zerstören will. Der Geist der Schule steht z. B. immer in umgekehrtem
Verhältnis zum Zwang und der Ordnung, die in der Schule herrschen,
und zu dem Grade des Eingreifens des Lehrers in die Denkart der

Schüler, er steht in geradem Verhältnis zur Zahl der Schüler und in
umgekehrtem Verhältnis zur Länge der Stunden. Dieser Geist der Schule

ist etwas, das sehr schnell von einem Schüler zum andern überspringt,
sich selbst dem Lehrer mitteilt, sich ganz deutlich in dem Tonfall der
Stimme, in dem Blick, den Bewegungen, dem Grade des Wetteifers
ausdrückt— etwas ganz Greifbares, Notwendiges und Wertvolles, und daher

muss es das Ziel eines jeden Lehrers bilden." (Pädag. Schriften II, 98 ff.).
Für Tolstoi versteht es sich bei seinem Glauben an die natürliche

Anlage der Kindesseele von selbst, dass diese Anlage in ihrer
Entwicklung zum Schönen und Wahren, zur Harmonie hin nicht
verfälscht werden dürfe durch ihr aufgezwungene fremdartige Stoffe, durch
Ableitung in eine falsche Richtung. Der Lehrer soll nicht seine

Anschauungen und Kenntnisse in das Kind hinein entwickeln, sondern aus
dem Kinde das seiner Anlage Gemässe herausentwickeln. Die Lernbegier
des Kindes suche von selbst aus der Umwelt das ihr Entsprechende und
Zusagende an Wissensstoff. Der Lernende brauche nicht mit Dingen
vollgestopft zu werden, deren er gar nicht bedarf. Folgerichtig verwirft
Tolstoi das Abfragen des Kindes, bei dem es nur auf eine Kontrolle des

eingedrillten Gedächtniskrames hinausläuft. „Ich habe mich," sagt er,
„durch die Erfahrung überzeugt, dass nichts für die Entwicklung eines
Kindes schädlicher ist, als diese Art, einen einzelnen zu fragen, und



237

jenes aus ihr hervorgehende Verhältnis des Lehrers zum Schüler, als

eines Vorgesetzten zum Untergebenen, und es gibt keinen Anblick, der
mich mehr empört. Ein erwachsener Mensch quält einen kleinen, ohne
das geringste Recht dazu zu haben. Der Lehrer weiss, dass sich der
Schüler quält, während er errötend und schwitzend vor ihm steht; er
selbst langweilt sich und hat ein drückendes Gefühl, aber er unterwirft
sich einer Regel, nach der es notwendig ist, einen Schüler allein sprechen

zu lehren." (Pädag. Schriften H, 92.)
Damit wendet sich Tolstoi hauptsächlich gegen die Examina und

geht mit ihnen, besonders denen auf höheren Schulstufen, scharf ins
Gericht, und zwar unter Erwägungen, die alle Beachtung verdienen. „Da,
wo Examina eingeführt sind (unter einem Examen verstehe ich die
Forderung, der Schüler solle auf eine an ihn gestellte Frage antworten),
da gibt es nur noch einen neuen und unnützen Gegenstand mehr, der
eine besondere Arbeit und eine besondere Befähigung beansprucht. Dieser

Gegenstand heisst Vorbereitung zum Examen oder Schulaufgabe.

Der Schüler eines Gymnasiums lernt Geschichte, Mathematik und
noch ein Hauptfach, die Kunst, bei den Prüfungen zu antworten.
Ich halte diese Kunst nicht für einen nützlichen Gegenstand, ich schätze

als Lehrer den Wissensgrad eines Schülers ebenso sicher ab, wie das

Mass meiner eigenen Kenntnisse, auch wenn ich keinem Schüler und mir
selbst keine Lektionen aufgebe. Wenn aber ein Unbeteiligter diesen

Wissensgrad kennen lernen will, so mag er mit uns zusammenleben und
die Ergebnisse und Anwendungen unserer Kenntnisse auf das Leben
studieren ; ein anderes Mittel gibt es nicht, und jeder Versuch, sich durch
Fxamina davon zu überzeugen, ist nur Lug und Trug und eine

Hemmung des Unterrichts. In Sachen des Unterrichts gibt es nur einen

selbständigen Richter, — das ist der Lehrer, den wiederum nur seine eigenen
Schüler kontrollieren können."

Tolstoi liess in seiner Schule im Geschichtsunterricht z. B.
bei kontrollierenden Fragen alle Schüler miteinander antworten, um nicht
den einzelnen prüfen zu müssen. Den Übergangs- und Abgangsprüfungen
an den höheren Schulen legt er gar keinen Wert bei als einer
Lotterie, bei der Willkür der Professoren und Betrug der Studenten
zusammenwirken. (Pädag. Schriften I, 184 ff.) Aller blosse Gedächtniskram
ist Tolstoi zuwider. Es gilt im Unterricht, nicht einzupauken, sondern

aus dem Schüler Eigenstes herauszulocken, vor allem Interesse zu
erwecken; keinen geistigen und wenn möglich auch keinen körperlichen
Zwang zu üben, also auch körperliche Bewegungsfreiheit zu gewähren.
„Beim Lesen lagern sich die altern sternförmig auf dem Tisch — die



238

Köpfe zusammen, die Beine auseinandergestreckt, einer liest und alle
erzählen es sich gegenseitig wieder." Gleichzeitig setzen sich von den

Jüngern die einen da-, die andern dorthin. Die Gefahren solcher „freien
Ordnung" verhehlt sich Tolstoi nicht. Darum sagt er : „Man muss achten,
dass es nicht Schreier gibt, die die letzten Worte, die gesprochen wurden,
nur wiederholen, um Lärm zu machen. Man muss einzelne Schüler

prüfen, ob sie auch alles erzählen können und ob sie den Sinn verstanden
haben. Wenn die Zahl der Schüler zu gross ist, so muss man sie in
Gruppen teilen und die einzelnen Gruppen anhalten, sich die Geschichten

gegenseitig zu erzählen." (Pädag. Schriften II, 101

Auf die Methode des Fachunterrichtes geht Tolstoi auch ausführlicher

ein und macht dabei die allgemeine Bemerkung: „Der Lehrer
strebt stets unwillkürlich darnach, die Methode des Unterrichts
zu wählen, die ihm am bequemsten ist. Je bequemer eine
Lehrmethode für den Lehrer ist, umso unbequemer ist sie
für den Schüler. Nur die Unterrichtsart ist die richtige,
mit der die Schüler zufrieden sind." Tolstoi selbst hat den

gesperrten Druck dieser Stelle gewollt. Der letzte Satz derselben ist ein
echter Tolstoi, seinem Glauben an die ursprüngliche Vollkommenheit der
Kindesseele entsprungen, die unbewusst das Richtige findet. Aus seinen

Bemerkungen zur Methode in einzelnen Fächern noch Einiges.
Er ist Vertreter der Buchstabiermethode und war bei einer öffentlichen

Diskussion und anschliessendem ProbeWettstreit mit andern
Methoden ihr eifriger Verteidiger. „Die erste Methode, die die Mütter in
der ganzen Welt anwenden, die nicht in der Schule, sondern in der
Familie gebräuchlich ist, besteht darin, dass der Schüler zu einem kommt
und bittet, man möge mit ihm zusammen lesen. Der Lehrer liest und
leitet ihn beim Buchstabieren und Wortebilden an. Das ist die erste
rationelle und unersetzliche Methode, nach der der Schüler selbst
verlangt (echt Tolstoi aus der Natur des Schülers muss die Methode
stammen), und auf die der Lehrer unwillkürlich kommt. Trotz aller Mittel,
die den Unterricht angeblich mechanisieren und die Aufgabe des Lehrers
scheinbar erleichtern, wenn er es mit vielen Schülern zu tun hat, bleibt
diese Methode die beste und einzige, einen Schüler geläufig lesen zu
lehren." (Pädag. Schriften II, 53). Zum Geschichtsunterricht sagte er
unter anderem: „Ich habe oft die Ansicht vertreten hören, man müsse

den Geschichtsunterricht nicht von vorne, d. h. nicht mit der alten,
sondern von hinten, also mit der neuen Geschichte beginnen. Dieser
Gedanke ist im Wesentlichen richtig. Wie soll man einem Kinde von dem

Ursprung des russischen Staates erzählen und sein Interesse dafür wecken,



239

wenn es nicht weiss, was der russische Staat und überhaupt, was ein
Staat ist?" (Pädag. Schriften II, 127.) „Den Kindern gefällt die
Geschichte nur dann, wenn ihr Inhalt künstlerisch gestaltet ist. Ein
historisches Interesse gibt es für sie nicht und kann es für sie nicht geben,
und daher gibt es und kann es keine Geschichte für Kinder geben. Die
Geschichte dient nur zuweilen als künstlerisches Material der Entwicklung.

So lange aber das historische Interesse noch nicht gereift ist, kann
es keinen Geschichtsunterricht für Kinder geben.... Ebenso ist es mit
der Geographie. Wie für die Geschichte erst ein geschichtliches Interesse

geweckt werden muss, muss für die Geographie erst ein geographisches

Interesse geweckt werden. Das geographische Interesse aber
erwacht nach meinen Beobachtungen an der Hand des naturwissenschaftlichen

Studiums oder durch Reisebeschreibungen, hauptsächlich aber —
in 99 von 100 Fällen, durch letztere. Wrie das Lesen von Zeitungen, vor
allem aber von Biographien, und die Teilnahme am politischen Leben
des Vaterlandes für die Geschichte, — so bilden die Reisebeschreibungen
für die Geographie meist den ersten Schritt zum Studium dieser Wissenschaft.

Das eine wie das andere ist einem jeden Menschen in unserer
Zeit äusserst leicht zugänglich, und daher müssen wir uns umso wenig-er
davor fürchten, uns von dem alten Aberglauben des Geschichts- und
Geographieunterrichtes loszusagen." (Pädag. Schriften II, 151.)

Es gibt also Fächer, die gar nicht in die Volksschule gehören. Wer
nun von Tolstois Lehrmethode eine genauere Kenntnis erwerben will,
gewinnt sie am besten aus den von ihm verfassten Lehrbüchern, besonders

den beiden Abc-Büchern. Das erste erschien 1872, enthält das Abc
und eine Anleitung zum ersten LTnterricht im Lesen und Schreiben, so-.
dann Lesestücke, zum guten Teile von ihm selbst verfasst, Anleitung
zur Rechtschreibung und Grammatik, Arithmetik und eine Anleitung
für den Lehrer. (S. Biographie und Memoiren, her. v. Birukow II, 126).
Das zweite, in gleichem Sinn und Geist gehaltene, erschien 1875, erlebte
bis jetzt 25 Auflagen und ist in anderthalb Millionen Exemplaren in
Russland verbreitet. Das beweist doch wohl, dass Tolstoi, wenn auch
nicht staatlich bestellter, so doch einer der einflussreichsten Schullehrer
Russlands geworden ist.

Bei der Schaffung seiner Lehrmittel besass er gewiss die Überzeugung,
dass er mit dem gebotenen Lehrstoffe seine eigene Forderung erfülle,
dem Schüler nur solches Material zu bieten, das gleichsam der Anlage
nach schon in dessen Seele schlummert und nur unter des Lehrers
Anleitung vom Kinde nach „eigenem Instinkte" entfaltet und weiter
entwickelt wird. Ohne das wäre er in Widerspruch geraten mit seiner



240

Theorie, es dürfen dem Kinde keine fremden Kenntnisse, nach denen

seine Natur gar nicht verlangt, aufgezwungen werden.
Ob alle Lehrer, die die Tolstoischen Lehrbücher benutzen, auch seine

„freie Ordnung" durchführen können? Ob diese in einer obligatorischen
Volksschule, die alle Kinder zwangsweise besuchen müssen, durchführbar
wäre und dieselben guten Erfolge hätte, die sogar ein russischer
Unterrichtsminister an den Schulen von Jasnaja Poljana lobend anerkannte?
C"est le ton, qui fait la musique. Die Persönlichkeit eines Schulmeisters,
wie Tolstoi, der mit begeisterter Liebe seine Schüler zu erfassen und zu
behandeln und ihre Liebe zur Schule zu wecken und zu erhalten
verstand, trägt am meisten zum Erfolge bei. Sehr treffend erscheint das

Urteil des Pädagogen Markow, der, mit Tolstoi befreundet, doch die

Schwächen des Tolstoischen Systèmes offen darlegte : „Die Hauptursache
für den erfolgreichen Fortgang der Schule von Jasnaja Poljana liegt
darin, dass sie eine Familie und keine Schule ist, und dass

-das Haupt dieser Familie ein Mann mit höchst seltenen Vorbedingungen
ist. Graf Tolstoi hat die Kinder mit dem Herzen des Künstlers
liebgewonnen, weil er für alles, was prosaischen Naturen unzugänglich ist,
den Blick besitzt. Die Kinder haben seine Liebe begriffen und ihm mit
Gegenliebe vergolten." (Nach Raphael Löwenfeld, Leo H. Tolstoi 1, 223.)

Und damit verlassen wir die Schulräume von Jasnaja Poljana und
treten mit ihrem Begründer hinaus in die grosse weite Schule des

Volkslebens. Wir haben den Schullehrer Graf Leo Tolstoi gesehen, wir müssen

auch noch den Volkserzieher, oder besser gesagt, Volksbildner Tolstoi
kennen lernen. Über den Begriff Erziehung dachte er ja nicht günstig,
wie wir noch hören werden. (Schluss folgt.)


	Leo Tolstoi als Pädagoge : 1. Teil

