Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 20 (1910)

Heft: 2

Artikel: Ferdinand Brunetiére (1849-1906) : ein franzosischer Literarhistoriker
und Moralist des 19. Jahrhunderts

Autor: Fluri, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

87

lll. Ferdinand Brunetiére (1849-—1906),

ein franzodsischer Literarhistoriker und Moralist des 19. Jahrhunderts.

(Vortrag von Dr. Th. Fluri, Seminarlehrer in Kiisnacht.)
fo] 7

Drei Minner sind es, die in der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts
das Denken beherrschten, die den Gebildeten Frankreichs Leiter und Fihrer
waren und ihnen neue Erkenntnisse und Masstibe der Werschidtzung lieferten;
sie heissen Ernst Renan, Hippolyte Taine und Ferdinand Brunetiére.

Ernst Renan (1823—1892) war zum geistlichen Stande bestimmt und
lernte im Priesterseminar die deutsche Bibelforschung kennen, die seinen
Glauben erschiitterte. Deshalb verliess er, doch ohne Groll, das Seminar
und vertiefte sich in das Studium der orientalischen Sprachen und in die
Naturwissenschaft. Nachdem er in seinem Avenir de la science 1848 seinen
neuen Glauben, seine auf die positive Wissenschaft gegriindete Weltanschauung
verkindigt hatte, machte er sich an sein Lebenswerk, eine Geschichte der
religitsen Kultur zu schreiben, die das Abendland vom Orient iibernommen hat.
In einem Dutzend von Binden von 1863 —1892 schildert er die Geschichte des
Volkes Israel und die Anfinge des Christentums. Und zwar begann er nicht
mit Israel, sondern gleich mit dem Kernpunkt der Frage, mit der Person Christi.
Sein Leben Jesu (1863) erregte im ganzen Lande einen Sturm der Ent-
riistung, dhnlich wie 28 Jahre vorher das gleichnamige Buch von David Friedrich
Strauss in Deutschland und der Schweiz. Aber wihrend dieses ein niichternes
Buch fiir Theologen ist, wendet sich Renan an die breite Masse der Gebildeten;
sein Leben Jesu ist ein literarisches Ereignis. Voll Ehrfurcht vor den
religiisen Fragen, anerkennt und bewundert er die geschichtliche Macht des
Christentums. So zeichnet er in einer Sprache von wunderbarem Wohllaut
einen menschlichen Christus an Stelle von Gottes Sohn; der Stifter unserer
Religion wird bei ihm zum liebenswiirdigen Helden eines galildischen Dorf-
romans. Renan ist zwar ohne tieferes Eindringen in religiose Fragen; doch
war sein Buch von weittragendster Wirkung. Es hat die Gebildeten Frankreichs
daran gewohnt, ihren Blick von der Wahrheit der Dogmen zu ihrer entwick-
lungsgeschichtlichen Gestaltung hiniiberzulenken und damit die Lehre vom
menschlichen Ursprung und von der Relativitit der religiosen Anschauungen
verbreitet.

Hippolyte Taine (1828—1893) ist ein Schiiler August Comtes, der den
Positivismus in Frankreich begriindete. Er hat die Methode der exakten Wissen-



88

schaften auf die geschichtlichen Studien angewendet. Wie das Leben der
Pflanze ewigen Gesetzen folgt, so ist auch das Geschehen in Geschichte und
im einzelnen Menschen durch Gesetze determiniert, die, weil verwickelter, wohl
schwieriger zu ergriinden sind als jene, die aber nichtsdestoweniger starr und
ewig wirken. Diese Gesetze entwickelt Taine in seiner Geschichte der eng-
lischen Literatur. Alles literarische Geschehen hingt nach ihm von drei Faktoren,
der Rasse, dem Milieu und dem Moment, ab. Am stiirksten ist der Ein-
fluss der Rasse; die Rassenmerkmale sind fast unausloschlich; denn sie sind
das Resultat einer fast unendlich langen Entwicklung. Nach diesem urspriing-
lichsten und tiefsten Eindruck haben wir den Einfluss des Milieus, d. h.
des Klimas, des Bodens, der kulturellen Verhiltnisse. Durch das Milieu erklirt
sich der Unterschied zwischen germanischen und romanischen Volkern, die ja
beide arischer Rasse sind. Das Schicksal hat die Germanen in feuchte und
kalte Lénder gefithrt, in sumpfige Wilder oder an die Kisten eines wilden
Ozeans, was die Menschen melancholisch und gewalttiitig, kriegerisch und
innerlich macht; die Romanen dagegen siedelten sich in sonnigen Himmels-
strichen an, an den Ufern eines klaren und lachenden Meeres, das zur Schiff-
fahrt und zum Handel einladet, zur Geselligkeit, zum politischen Leben, zur
Entwicklung von Wissenschaft und Kunst. Endlich der dritte Faktor, der
Moment. Es ist von Wichtigkeit, in welcher Entwicklungsphase einer Gattung
ein Autor auftritt; das Werk eines dramatischen Dichters ist verschieden, je
nachdem er vor oder nach Corneille und Racine gelebt hat. Von diesem
dreifachen Gesichtdpunkte aus, nach Rasse, Milieu und Moment, muss alle
Kunst und Literatur betrachtet werden. Und zwar soll der Kritiker sein
Forschungsobjekt behandeln, wie der Botaniker sein Priparat, beobachten,
konstatieren, eine Fille von Einzeltatsachen sammeln, ohne Riicksicht auf seine
eigenen Uberzeugungen. In der Tat, liest man in seinen ,Origines de la France
contemporaine“ die Abschnitte, wo er Danton, Marat, Robespierre oder Napoleon
behandelt, man glaubt den Naturforscher zu sehen, wie er mit dem Sezier-
messer alle Falten und Windungen blosslegt und uns so die ganze moralische
und geistige Struktur des Menschen zeigt; es sind Glanzstiicke des Stils und
von eindringender, psychologischer Schiirfe. Doch vermag er nicht, dem Stoffe
leidenschaftslos gegeniiberzustehen; aus der ganzen Darstellung hort man den
Unterton der Abneigung gegen die Revolution. Zwar hat er manche Legende
zerstort; doch ist die endgiltige Geschichte der Revolution noch zu schreiben.
Gleichwohl hat Taine einen tiefen Einfluss ausgeiibt und durch die Anwendung
der exakten Forschung auf die Literatur viel neues Licht auf dieses Gebiet
geworfen.

Dies sind die Stromungen und Ideen, in die Ferdinand Brunetiére
hineingestellt wurde. Im Jahre 1849 in Toulon als der Sohn eines Offiziers
geboren, setzte er seine Studien in Paris fort und bewarb sich im Jahre 1869
um Aufnahme an die Ecole normale supérieure, die Anstalt, aus der die
franzosischen Mittellehrer hervorgehen. Bei der Aufnahmepriifung vom Unstern
verfolgt, sah er sich zuriickgewiesen und vor die Notwendigkeit gestellt, sein
Brot zu verdiemen, wihrend den Aufgenommenen gliickliche Versorgung im
Staatsdienst winkte. Der deutsch-franzosische Krieg brachte eine voriiber-
gehende Losung seiner Lage. Er machte die Belagerung von Paris mit, liess
sich unter die Verteidigungstruppen anwerben und lernte Hunger, Kilte und



89

Entbehrungen ertragen. Nach dem Friedensschlusse machte er sich mit eisernem
Fleiss und ziher Beharrlichkeit daran, auf anderem Wege das vorgesteckte
Ziel zu erreichen. Lline Stelle als maitre d’études an verschiedenen Gymnasien
der Hauptstadt bot ihm Brot und Musse zu weitern Studien. Der ,maitre
d’études*, eine Eigentamlichkeit der franzosischen Gymnasien, hat nach den
Lehrstunden die Schiler bei ihren Aufgaben zu uberwachen und ihnen nach-
zuhelfen. Brunetiére unterrichtete Griechisch, Latein, Geschichte, Philosophie,
Mathematik, Deutsch und Chemie, lernte am Morgen, was er am Abend vor-
zutragen hatte, und legte, indem er zukiinftige Abiturienten heranbildete, den
Grundstein zum umfassenden Wissen, von dem er bald Zeugnis ablegen sollte.
Im Jahre 1875 in die Revue des deux mondes aufgenommen, erwies er sich
bald als der tiuchtigste Kopt der Redaktion und schwang sich schliesslich zum
Leiter dieser angesehensten Zeitschrift des Kontinents empor. Im Jahre 1886
wurde er an die Ecole normale supérieure berufen, die ihm vor 17 Jahren die
Aufnahme als Zigling verweigert hatte.. Tm Jahre 1894 treffen wir ihn in Rom,
wo er sich dem Papste Leo XIIL vorstellte und mit ihm eine folgewichtige
Unterredung hatte, nach der er als Kidmpfer far die katholische Sache in
Frankreich auftrat, sei es, dass er sich in Zeitschriften oder Tagesblidttern
vernehmen liess, sei es, dass er als glinzender Vortragskiinstler Frankreich,
Belgien, Italien, die Schweiz, Kanada oder die Vereinigten Staaten durchzog
und uberall das Publikum durch den Wohlklang seiner weithin schallenden
Stimme und durch die Wucht seiner Dialektik entziickte. Zwei Jahre vor seinem
Tode zwang ihn eine Lihmung seiner Stimmbinder, auf den miindlichen Teil
seiner Tatigkeit zu verzichten. Er ertrug sein Ubel mit stoischem Mute, bis
ihn der Tod mitten unter Entwirfen im Dezember 1906 abrief.

Brunetiére liebt es, wider den Strom zu schwimmen, tiberkommenen
Meinungen auf den Leib zu riicken, das Bestehende auf seine Haltbarkeit zu
prifen. Zur Zeit, als der naturalistische Roman in seiner Bliute stand (siebziger
und achtziger Jahre des vorigen Jahrhunderts), als alles den Aufflug Emil
Zolas bewunderte, stemmte er sich gegen das Urteil der Welt und sprach in
seinen Aufsitzen, ,L.e roman naturaliste“, das Verdammungsurteil der
neuen Richtung aus. Was er dem Verfasser der Rougon Maquart vorwirft, ist
Mangel an kianstlerischer Komposition und psychologischer Vertiefung. Es niitzt
nichts, die Details zu hiufen, wie Zola tut; man muss die charakteristischen
herausheben, diejenigen, die dem Gesicht seinen besondern Ausdruck ver-
leihen; so muss auch das Portrit nur die leitenden Linien eines Gesichtes
betonen, was es von der Photographie unterscheidet. Sodann ist ihm Zolas
Materialismus widerwiirtig. seine Hervorhebung des Schmutzes und des sexuellen
Trieblebens. '

Das Publikum lachte oder iirgerte sich tuber das verwegene Urteil des
jungen Kritikers, ohne freilich bei ihm Eindruck zu machen; ,denn*, sagt er,
.in Sachen der Kunst und Literatur bedeutet das Urteil der Menge nichts; die
Menge gibt stets und unfehlbar dem recht, was ihr gleicht, der Mittelmissig-
keit.* In der Tat, wer erkennt heute nicht die Macht seiner Grinde? Wie
verblasst ist doch Zolas kinstlerischer Ruhm! Und kann man sich auch seinem
robusten Talent nicht verschliessen, wer hilt heute seine dickleibigen Romane
noch fir Kunstwerke, wer sieht in ihnen viel mehr als verzeichnete, sozial-
psvchologische Studien!



90

Nach dem Naturalismus Zolas bekimpft Brunetiére die impressio-
nistische Richtung in der literarischen Kritik. Wenn Jules Lemaitre und
Anatole France in ihren Urteilen nur die Wiedergabe eines augenblicklichen
Eindrucks sehen, so betont Brunetiére ihnen gegeniiber nachdriicklich, dass
dem Kunstwerk objektive Werte zugrunde liegen, und dass, wenn einer
Beethovens neunte Symphonie ablehnt, dies nur fiir seinen unmusikalischen
Sinn spricht, doch nicht gegen die objektive, allgemein giiltige Schonheit dieses
Kunstwerkes.

Das eigentliche Forschungsgebiet Brunetiéres ist aber nicht die Gegenwart,
sondern das 17. Jahrhundert. Hier hat er das ganze L.and umgeackert,
mannigfache neue Ein- und Ausblicke eriéffnet, und niemand, der sich heute
tber diesen Zeitraum #Hussert, darf an seinen Arbeiten vorbeigehen, die sich
durch eindringenden Blick und souverine Beherrschung des Details auszeichnen.
Das beredte Wort des Fuahrers haucht Menschen und Werken neues Leben
ein; mit unvergleichlicher Kunst weiss er das zeitlich Vergédngliche vom ewigen
Wahrheits- und Schonheitsgehalt zu scheiden, der den Meisterwerken der
Corneille, Racine, Moliére, Pascal und Bossuet innewohnt. Was zieht ihn aber
am Zeitalter Ludwigs XIV. so besonders an? Hier, sagt er, haben wir die
wahrhaft realistische Kunst. Das 17.Jahrhundert, eine spitgeborne Tochter
der Renaissance, sieht seine Vorbilder im klassischen Altertum, nicht, weil die
Alten durch den Staub der Jahrhunderte geheiligt sind, sondern weil sie die
Walrheit in der Kunst verwirklicht haben. — Das klassische Zeitalter sucht
das allgemein Menschliche, das Typische, darzustellen und entspricht
damit einem Bediirfnis des franzisischen Geistes, der zum Generalisieren neigt.
— Ferner eignet der franzosischen Literatur jenes Zeitalters eine ausgesprochene
Vorliebe far psychologische Studien, fur die Zergliederung der Menschen-
seele; es ist aber die Gabe der scharfen, eindringenden Beobachtung wiederum
eine eminent franzdsische Eigenschaft. — Der Franzose ist im tiefsten Grunde
ein geselliges Wesen, hat er doch die Kunst, in Gesellschaft zu leben, zur
hichsten Blite gebracht. Er liebt es micht, in die Tiefen seines Innern hinab-
zusteigen, sich abzusondern, das zu betonen, was ihn von den andern trennt,
wie etwa der Englinder tut; im Gegenteil, er bemiht sich, die Ecken und
Kanten seines Wesens abzuschleifen und sich dem Durschschnittstypus anzu-
passen. In der Literatur musste dieses gesellige Bedirfnis des Franzosen die
Entwicklung der ,genres communs “ begiinstigen, d.h. derjenigen Dichtungs-
gattungen, die ein Publikum voraussetzen, die gewissermassen durch Mitwir-
kung des Publikums entstehen; das sind aber die dramatische Poesie und
die Beredsamkeit, wihrend die ,genres individuels¥®, wie die lyrische
Poesie und der Roman, die das Persinliche betonen, in den Hintergrund treten.
— Endlich verfihrt der Dichter jener Zeit nach dem Grundsatz des be-
wussten kiinstlerischen Schaffens, vita brevis, ars longa, dessen
Eigenschaften und Vorziige sich eher an die erkennende Vernunft, als an das
individuelle Emptfinden wenden. Da nun die menschliche Vernunft stets und
iiberall dieselbe ist, sich nicht von Individuum zu Individuum, von Land zu
Land, von einem Jahrhundert zum andern verindert, wie die ,sensibilité,
eben jenes personliche Empfinden, so ist die Kunst des 17. Jahrhunderts
objektiv, und ihre Schinheiten lassen sich in Gesetze fassen, die Boileau
in seinem Art poétique ad usum poetarum gegeben hat. — So sehen wir, wie



91

sich allmilig aus dem Wirrwarr, aus der uberschiumenden Schaffenswillkir
des 16. Jahrhunderts eine nationale Tradition entwickelt hat. Brunetiére
anerkennt, dass diese Eigenschaften der Franzosen ihrer klassischen Literatur
vielleicht etwas Durchschnittliches verleibhen; er lisst durchblicken, dass eng-
lische und deutsche Literatur urspriinglicher und tiefer sind ; aber die klassische
Literatur entspricht dem nationalen Geiste, und so hat er in seinem Manuel
de la littérature francaise diese Epoche die nationalisation de la
littérature genannt. Man hat eben die Fehler seiner Vorzige. Das Bestreben
aber, sich mit dem zu befassen, was alle beschiftigt, hat der franzisischen
Literatur ihre europiische Geltung verschafft. Die Literatur des Mittelalters
wird als unkiinstlerisch. ja barbarisch, abgewiesen.

Brunetiéres Forschung erstreckt sich auch auf die Ideen, die Ver-
idnderungen in Moral und Lebensauffassung; denn alle diese Dinge haben das
literarische Schaffen beeinflusst. So behandelt er den Kampf des Jansenismus
gegen den Geist Descartes, der mit dem Siege des letzteren endet und in den
Rationalismus des 18.Jahrhunderts einmiindet, oder er stellt Moliére als einen
Gegner christlicher Weltauffassung und Moral hin, hiebei die Renaissance und
Rabelais fortsetzend, oder er unternimmt gelegentliche Ausfliige in die Gegen-
wart, spricht von einer Renaissance des Heidentums, weiss so Fernes und Nahes
miteinander zu verbinden und zu zeigen, dass in vergangener Zeit, wie auch
heute noch, Sensualismus und Spiritualismus in der Moral um die Herrschaft
iiber den Menschen ringen.

Aber im Fluss der Kultur dndert sich auch die Sprache, und Brunetiére
zeigt, wie sich aus der Unordnung des 16.Jahrhunderts die klassische Sprache
entwickelt hat, die durchsichtig, klar, wohllautend und elegant, besonders das
logische Prinzip in der Aufeinanderfolge der Worter, in der Verknipfung der
Sitze betont, oder wie die vornehme, exklusive Literatursprache des 17.Jahr-
hunderts, die sich nur an die Aristokratie des Landes wandte, mit der immer
weiter schreitenden Demokratisierung der Gesellschaft im 18. und 19. Jahr-
hundert Schritt gehalten hat, wie allmiilig ihr Wortschatz reicher, wie sie selbst
volkstiimlicher wird, indem sie Ausdriicke des alltiglichen I.ebens und solche
aus der Provinz aufnimmt, im Masse eben, wie sich die Schriftsteller an grissere
und tiefere Schichten der Gesellschaft wenden, wie endlich mit der Hebung
des dritten Standes die soziale Stellung der Schriftsteller sich von Epoche zu
Epoche gehoben hat.

Doch nun wieder zuriick zum 17. Jahrh. Mit Bossuet hat die franzisische
Sprache und Literatur ihren Hohepunkt erreicht; voll Stolz blickt Brunetiére
zu ihm empor, sei es, dass er dessen majestiitische und doch geschmeidige
Periode, dessen lichtvolle Klarheit der Komposition bewundert, oder dass er
sich an seinen gesunden und kriftigen Gedanken ndhrt. Als er sein Manuel
.de la littérature francaise verfasste, schwebte ihm sicherlich Bossuets ,Discours
sur Ihistoire universelle* vor; so ist denn sein Handbuch mehr eine Rede iber
die Literatur, ausgezeichnet durch die Einheitlichkeit ihrer Auffassung, eine
Ideengeschichte der Literatur, und die Behandlung der einzelnen Autoren ist
in die Anmerkungen verlegt.

Nach Bossuet sinkt die franzosische Literatur von ihrer Hohe herab. Sie
wird der Tradition, dem klassischen Ideal untreu; das 18. Jahrhundert
vernachlissigt das Studium der Menschenseele und wendet den Blick den



92

dussern Erscheinungen der Natur zu; die kiinstlerische Literatur macht den:
naturwissenschaftlichen Essay Platz; die Idee des Fortschrittes fihrt zur
Abkehr von der Antike; man glaubt an die Allmacht der menschlichen Ver-
nunft; ein platter Rationalismus verdringt die Beschiifticung mit den Geheim-
nissen unserer moralischen Natur. — Brunetiére beklagt diese Richtung aufs
tiefste und wird nicht miide, sein schwerstes Geschiitz gegen die Wortfihrer
der Enzyklopéddie aufzufithren, ihre Lehre, wie ihre moralischen Anschau-
ungen und ihre Lebensfithrung krititisch zu beleuchten. Mit der gleichen
Leidenschaft bekdmpft er J. J. Rousseau, weil dieser den Individualismus
in die Literatur gebracht, damit die subjektive, lyrische Literatur der roman-
tischen Schule vorbereitet und die Literatur von der ruhigen Objektivitit des
17. Jahrhunderts abgezogen hat.

Wie heftig auch Brunetiere gegen die literarischen Stromungen der Gegen-
wart zu Felde zieht, die modernen Bildungselemente dringen langsam und
nachdriicklich in diese harte, spiritualistische Natur. Ein unermidlicher
Arbeiter, verfolgt er eifrig die Fortschritte der Wissenschaften, und neben der
~Philosophie positive* August Comtes ziehen ihn Darwins Entstehung der Arten
und Hickels Natirliche Schopfungsgeschichte in ihren Bannkreis. Und wenn
er sieht, wie viele Gebiete des menschlichen Wissens die Entwicklungs-
theorie befruchtet hat, so unternimmt er es, sie auch auf die literarische
Forschung anzuwerden, um daraus neues Licht, neue Erkenntnis zu schopfen.
Als er im Jahre 1889 seine Vorlesungen tber die franzisische Literatur an der
Ecole normale erdffnet, tritt er mit seinem neuen Programm vor die Offent-
lichkeit. In vier Bidnden verspricht er seinen Zuhorern, die finf folgenden
Fragen zu behandeln: 1. De l'existence des genres et de leur vie propre; 2.
De la différenciation des genres par le passage de ’homogéne i I’hétérogéne ;
3. De la stabilité des genres; 4. Des modificateurs des genres, qui sont la Race,
le Milieu et I'Individualité; 5. De la transformation des genres par 'action de
la concurrence vitale et de la sélection naturelle. — So wird er beispielsweise
zeigen, wie sich im Anfang des 17. Jahrhunderts die klassische Tragodie bildet,
wie sie sich unter steten Kimpfen gegen ihre Konkurrenten, der comédie
héroique, der tragi-comédie, der tragédie pastorale und des mélodrames in
ihrer Reinheit entwickelt; wie sie von zwei genialen Minnern, Corneille und
Racine, zu ihrer Vollendung gefiihrt wird, und wie sie im 18. Jahrhundert
allmilig verkiimmert und abstirbt; er wird ferner zeigen, wie aus ihren
Triimmern und denen der Komddie im 19. Jahrhundert das neue Genre des
Romans entsteht. Oder er wird die Entwicklung der Beredsamkeit beleuchten,
die mit Bossuet ihren Hohepunkt erreicht, dann untergeht und Ende des
18. Jahrhunderts sich in die lyrische Poesie umwandelt. Diese angektundigten
Buacher sollten in den Jahren 1890, 1891 und 1892 erscheinen. Davon ist aber
nur der erste Band tiber die Entwicklung der Kritik erschienen, ferner einer
iiber die lyrische Poesie, der aber nicht hiilt, was das Programm versprach.
Was war in Brunetiéres Geist vorgegangen? Hatten ihn die stiirmischen Zeit-
laufte verhindert, das Werk zu vollenden, oder war es an seiner eigenen Un-
moglichkeit gescheitert? _,Denn es liegt auf der Hand, dass zwischen den
lebenden Arten und den literarischen Gattungen eine blosse
Ahnlichkeit besteht, und dass diese letztern nur eine bestimmte Art sind,
unsere Gedanken und Gefiihle auszudriicken, und sie also kein selbstén-



93

diges Leben haben konnen. Wenn diese Gattungen feststehen und sich nicht
umformen, so kommt es daher, dass sie festen Eigentimlichkeiten unseres
Geistes und bleibenden Bediirfnissen unseres Herzens entsprechen. Wenn sich
ein Genre erschipft, so ist es nicht ein Opfer im Kampfe ums Dasein, sondern
es geschieht, weil, wie in der Tragodie, die Konflikte beschrinkt sind, oder
weil die Sitten sich #ndern, und Gedanken und Gefiihle nach einem mneuen
Ausdruck verlangen® (Darlu, Brunetiere). Ist so Brunetiéres Auffassung nur
eine naturwissenschaftliche Metapher, somag sie als methodologisches
Prinzip brauchbar sein.

,Die Evolutionstheorie“, sagt Morf, ,hat sein Auge fiur die Erkenntnis
historischer Zusammenhinge und seinen Sinn fir streng chronologisches Vor-
gehen gescharft. Er hat wirklich entwicklungsgeschichtlichen Blick, und mit
diesem Blick hat er die Bedeutung von Ubergangsepochen erkannt, deren
formende Arbeit bisher wenig beachtet geblieben war. So hat die literar-
historische Forschung durch Brunetiere viel Forderung erfahren; hier
hat er unvergingliche Spuren hinterlassen.

Und wie steht es mit Brunetiéres literarischer Kritik, mit seiner
iisthetischen Wiirdigung der Kunstwerke? Er ist ein Gegner des l'art pour l'art:
die Kunst ist nicht um ihrer selbst willen da; vieles andere lebt neben 1hr; der
Dichter hat eine soziale Aufgabe und tbernimmt eine moralische Verantwortung;
il prend charge d’ame. Die Kunst kann auch nicht Prinzipien fir die Lebens-
fithrung geben; Griechenland und Italien zur Zeit -der Renaissance machten
diesen Anspruch und gingen daran zugrunde. Die grossen Probleme der
Menschheit aber sind Recht und Unrecht; deshalb folgte auf die Renaissance
die Reformation.

Brunetiére tritt mit der Uberzeugung auf, objektive Kritik zu treiben;
seine Urteile erheben den Anspruch auf allgemeine Giltigkeit. Das Bestreben,
Kunstgesetze zu finden, war der Traum des 17. Jahrhunderts. Aber die Zeit
ist iber Boileaus Regeln hinweggeschritten, und Shakespeare lisst sich nicht
in sein Schema zwingen. War Brunetiére glicklicher; ist objektive Kritik tber-
haupt moglich? Sie ist es nicht, weil das Kunsterkennen nicht Sache des
Intellektes ist. Sache des Intellekts ist nur die Erkenntnis der realen Grund-
lagen einer Kunst; in der Musik sind es die Gesetze der Harmonielehre, in
der Poesie die Gesetze der Metrik. Das Schione aber ist Sache des kinst-
lerischen Empfindens. ,Und fahlt ihr’s nicht; ihr werdet’s nie erjagen.“
Freilich liegt auch dem kiinstlerischen Empfinden etwas Objektives zugrunde,
wie Brunetiere mit Recht gegen die Impressionisten betont. Aber daraus den
Anspruch abzuleiten, darin einen Beweis zu sehen, dass es Kunstgesetze gibt,
das, scheint mir, ist der grosse Irrtum Brunetiéres. Konnten wir auch das
Kunstempfinden in seine Elemente zergliedern, was man meines Wissens noch
nicht getan, so ist doch sicher, dass es nicht auf Gesetzen des Denkens
beruht, und daher sind alle Versuche aussichtslos, allgemein giiltige Normen
fiir das Kunsterkennen und damit fur das Kunstschaffen zu geben. Es heisst
das, Kunst mit Wissenschaft verwechseln.

Es gibt aber noch ein Moment, das diese Erkenntnis erschwert. Jeder
Kinstler drickt das Schone in seiner besondern Form aus; sein Werk ist
gewissermassen von seiner Persdnlichkeit durchtrinkt. An diese neue Art
muss man sich zuerst gewohnen, muss sich in sie hineinfinden. Daher erklirt.



94

sich, wenigstens zum Teil, dass ein eigenartiger Geist eine gewisse Zeit braucht.
um sich durchzusetzen. Man sagt dann, man miisse einen Kiinstler sich erobern;
dies gelingt aber leichter, wenn man ohne vorgefasste Ideen an ihn heran-
tritt, wenn man ihn frei und ungehindert auf sich wirken ldsst. Man muss
ihn schon finden wollen, weil man dadurch sein Inneres aufschliesst.

Daraus folgt, dass wir Naturen, die uns wesensgleich oder wesensverwandt
sind, leichter verstehen als solche, die ganz anders als wir geartet sind;
beispielsweise werden Menschen mit starkem, leidenschaftlichem Temperament
und andere mit wesentlich aufs Ethische gerichteter Tendenz Miihe haben,
jene, einem Konrad Ferdinand Meyer gerecht zu werden, diese, einen Guy de
Maupassant in sich aufzunehmen. Man kann nicht alles verstehen, will man
nicht sein eigen Selbst zerstoren.

Lehrt uns die Geschichte nicht dasselbe? Die Zeitgenossen sahen in
der Neunten Symphonie zunichst nur das Widerhaarige, nannten sie eine
barbarische Anhdufung von Missklingen; noch Mendelssohn gestand, sie mache
ihm keinen Spass, und so brauchte die grosste Schopfung dieses Genies ein
halbes Jahrhundert, um sich durchzusetzen. Und wie viel Widerstinde
hatte Wagner zu idberwinden, um durchzudringen. Hatte nicht ihm die
Kritik vorgeworfen, er verletze mit seinen Quintenfolgen alte, heilige Kunst-
gesetze? Und sein Beckmesser in den Meistersingern ist doch nichts als
eine Satire auf die Kritik, die das Kunstschaffen in ihre Regeln zwiingen
will. Goethe behauptet in seinen Gesprichen mit Eckermann, er wiirde sich
unterstehen, ein Kunstwerk zu schreiben, das allen anerkannten Kunstgesetzen
ins Gesicht schliige.

Miissen wir so Brunetiéres Anspruch, objektive Kritik zu treiben,
zuriickweisen, so mag immerhin zugegeben werden, dass das geschlossene
System seiner Ansichten von imposanter Wirkung ist, und er hat Gutes gewirkt,
als er Zolas Materialismus, des Anatole France Impressionismus, der nichts
als Skeptizismus ist, bekimpfte, wenn er die Dichter an ihre moralische Ver-
antwortlichkeit erinnert und die Kunst ins ganze Leben hineinstellt, und
seine leidenschaftliche Art erklirt es, dass er, gleichwie Treitschke in Deutsch-
land, an den er vielfach erinnert, heftige Gegnerschaft, aber auch begeisterte
Auhinger gefunden hat; aber ein Fihrer fir das Kunstschaffen der Gegen-
wart kann er nicht sein; dazu ist seine Kritik zu unfrei, zu sehr an die ein-
seitige Kunst des 17. Jahrhunderts gebunden.

Es bleibt noch iibrig, Brunetiéres moralische und religitose An-
schauungen zu skizzieren. Schon bei der Bebandlung literarischer Fragen
hatte er gelegentliche Einfiille ins Gebiet der Moral unternommen. Er tat es,
als er den moralischen Naturalismus der Renaissance, die Weltanschauung
Rabelais’ und Moliéres bekimpfte, als er gegen den Grundirrtum des 18. Jahr-
hunderts zu Felde zog, das in der moralischen Frage ein Problem der Gesetz-
gebung erblickte, das wihnte, durch bessere Gesetze ein Volk reformieren zu
kionnen; er tat es endlich, als er Rousseaus Lehre von der urspriinglichen Gate
der Menschennatur zuriickwies. Wir werden sehen, dass dieselbe Anschauungs-
weise, dieselben Ideen, die sein Wirken in der Literatur bestimmten, auch fir
seinen Standpunkt den neuen Fragen gegeniiber massgebend waren. Von den
vielen Problemen, die der unermiidliche Streiter behandelt hat, sollen nur
zwei etwas niher beleuchtet werden, einmal die Moral, die er aus der



95

Evolutionstheorie zieht, und dann seine Stellung zu Katholizismus
und Protestantismus. ;

In seinem Aufsatz ,l.a morale de la Doctrine évolutive* nimmt
Brunetiére zum zweitenmal die Deszendenztheorie zu Hilfe, diesmal, um sie
seinen moralischen Uberzeugungen dienstbar zu machen. Darwins Lehre, sagt
er, hat ein far allemal mit jenem tiérichten Wahn von der urspriinglichen Giite
der Menschennatur ein Ende gemacht. Wenn unsere Vorfahren im Tierreich
liegen, so ist sicher, dass wir noch etwas von ihren tierischen Eigenschaften
in uns tragen, und dass wir nicht gefallene Engel sind. Die paar tausend Jahre
Kultur sind nicht mehr, denn ein leichter Firnis, unter der sich der alte Ur-
mensch verbirgt; man kratze diese Schicht ab, und zum Vorschein kommt der
geile und wilde Gorilla. Was ist das anderes, fihrt Brunetiére fort, als eine
wissenschaftliche Bestitigung vom Dogma der Erbstinde ? Und was vorher nur
ein tiefsinniger Mythus war, wird jetzt wissenschaftliche Wahrheit.

Wenn wir aber aus den Tieren Menschen geworden sind, im Masse, wie wir
uns vom Tiere loslosten, so bleiben wir auch Menschen, entwickeln auns zu
hohern Menschen, im Masse, wie wir uns vom Tiere entfernen, wie wir téglich
den Sieg iiber unsere tierische Natur erringen. Und den Wortfihrern
der naturlichen Moral, die im Christentum nur einen weltabgewandten Wahn
und in seiner Moral eine Vergewaltigung der Menschennatur erblicken, schleudert
er entgegen: ,Natarlich ist, dass das Gesetz des Stirkern und Gewandtern
im Tierreich allmiichtig herrseht; aber gerade das ist nicht menschlich;:
natiurlich ist, dass der Schakal oder die Hvine, der Adler oder der Geier,
wenn sie vom Hunger bedriingt sind, dem Trieb ihrer Wildheit gehorchen;
aber gerade das ist nicht menschlich; natiurlich ist, dass der Konig der
Wiiste'oder der Sultan der Dschungeln sein Liebesgeliiste an jedem beliebigen
Weibchen befriedigt und im Kampf es den andern abringt; aber gerade das
ist nicht menschlieh; natirlich ist, dass sich unter den Tieren ein Ge-
schlecht weder um das vorhergehende, noch um das nachfolgende kimmert:
aber gerade das ist nicht menschlich. Sollen wir daher, wie eben jene
Propheten uns raten, alle unsere Kriifte fordern, alle unsere Moglich-
keiten zur Entwicklung bringen? Statt vorwirts zu kommen, wirden wir
zuriickweichen, wiirden wir nur um so stirker ins Tierreich zuriicksinken, als
den gleichen tierischen Instinkten weit michtigere Mittel zu Gebote stehen
wiirden.

Daraus folgt, dass der einzig wirkliche Fortschritt der moralische
Fortschritt ist. Er ist die Bedingung unseres Gliicks, die Bedingung unserer
Menschenwiirde. Wie aber ist der Fortschritt beschaffen, auf den wir uns so
gerne berufen? Es sind Errungenschaften, die vielfach nur unsern griobsten
Instinkten schmeicheln; es ist der materielle Fortschritt, der oft eine
Negierung des wahren Fortschrittes ist, wie denn auch die chinesische Kultur
stationéir geblieben ist, weil ihr einziges Ziel das materielle Wohlergehen ist.
»Dirfen wir stolz darauf sein, dass der Dynamit als Zerstorungsmittel das
liarmlosere Sprengpulver verdriingt hat; dass, statt wie frither mit Vorderladern,
die Vilker sich jetzt mit Hinterladern totschiessen; sollen wir die Chemie
dafiir bewundern, dass sie durch Erfinden neuer Schniipse die Entartung und
den Zerfall der Rassen beschleunigt hat? Die heutige Industrie verdankt ihre
Bliate der Wissenschaft und hat so in der ganzen Welt neue, hiirtere und un-



096

ertriiglichere Formen des Elends geschaffen. Will man als Mittel dagegen auf
weitere Fortschritte zéhlen, so heisst das politische Homoopathie treiben, und
sicher ist es ein Trugbild.“

Es geht daraus hervor, dass wir nicht alles als Fortschritt hinnehmen
sollen, was unter dieser Flagge segelt, vor allem aber, dass Fortschritt und
Entwicklung zweierlei sind. Hiefiir liefert uns wieder die Evolutions-
theorie eine Bestitigung. Wir konstatieren in der Natur hiufig eine rick-
schreitende Entwicklung. Nicht der hiher Entwickelte siegt im Kampf
ums Dasein, sondern wer den Lebensbedingungen besser angepasst ist. In
Amerika sind die Chinesen den Weissen gerade durch ihre Inferioritit aber-
legen; gingen wir einer neuen Eiszeit entgegen, so wiirde die europiiische
Menschheit einem Typus Eskimo Platz machen.

Es herrscht in der Natur das Gesetz der Kompensationen. Die
Kraft, iiber die wir verfugen, ist konstant, und geben wir auf der einen Seite
mehr aus, als im Budget vorgesehen war, miissen wir an einem andern Orte
Abstreichungen vornehmen, oder wie Darwin sagt: Man kann eine Kuh nicht
zugleich auf Milch und auf Fleisch zichten. Da stets ein Fortschritt aut der
einen Seite durch einen Rickschritt auf der andern kompensiert wird, sollen
wir die Hauptkraft far das verwenden, was vor allem nottut, nimlich far
Bildung der Gesinnung, far den moralischen Fortschritt.

Ist das nicht originell? Sind diese Folgerungen nicht unerwartet? Wir
waren doch sonst gewohnt, dass gerade die Gegner Brunetiéres, dass die Wort-
fithrer der natiirlichen Moral sich auf Darwins Lehre stitzten, dass just sie
uns lehrten, unsere Blicke riickwirts zu wenden und im Namen der Natinr-
lichkeit die traditionelle Moral als unnatiirlich, Leben verneinend zu brand-
marken. Es wiire uberhaupt interessant, einmal darzustellen, welchen Einfluss
diese sonst so fruchtbare Lehre auf unsere ethischen Begriffe, auf Kunst und
Literatur der Gegenwart ausgeiibt hat. Ob immer im Dienste des wahren
Fortschritts ?

Damit soll nicht gesagt sein, dass alles in Brunetiéres Ausfihrungen
stichhaltig ist. Man mag seine Erklirung vom Dogma der Erbsinde als
ein Kuriosum betrachten; man mag ihm entgegenhalten, dass auch die
moralischen Instinkte angeboren sind, und dass, wie die Naturforscher
beweisen, sie auch im Tierreich wirken und dort den unerbittlichem Kampf
ums Dasein durchkreuzen und mildern; man kénnte ihm gegeniiber beweisen,
dass auch der materielle Fortschritt in letzter Linie dem moralischen
dient. Je grosser die Arbeitsteilung durch die Maschine, desto kompliziertei
das Leben, desto grosser die Abhingigkeit des einzelnen von seinen Mit-
menschen, desto eher der Boden geschaffen zur Entwicklung sozialer Triebe.
Die Stellung aber, die Brunetiére dem moralischen Fortschritt ein-
riumt, halte ich fiir unanfechtbar. — Iis liesse sich beweisen, dass die
Geschichte des Menschen ein fortwihrender Kampf und Sieg seiner sittlichen
Eigenschaften tber die rohen Triebe der Natur ist, dass mit zunehmender
Bildung die Erkenntnis immer klarer, das Gefihl immer stirker wird fir den
unendlichen Wert der Menschenseele, den alle Schiitze der Welt nicht auf-
wiegen; dass der Mensch dieses Hohe, Ewige auch am Mitmenschen mehr und
mehr fihlt und hochschitzt. Im Zusammenhang damit entwickelt sich die
Teilnahme am Wohl und Wehe seines Niichsten, entwickelt sich das Mitleid,



97

#Hussert sich in Werken der offentlichen Wohlfahirt, und die Weltgeschichte
zeigt uns die Entwicklung, die Fortschritte dieses Mitleids, das nur ein anderes
Wort far die christliche Liebe ist. Die wichtigsten Etappen aber in dieser
Entwicklung sind die Einfihrung des Christentums, die Reformation und die
Revolution. So muss die Zukunft den Volkern gehoren, bei denen eben dieser
Zug der Nichstenliebe am stiirksten ausgebildet ist, bei denen sich die Sorge
um den Mitmenschen am intensivsten in Einrichtungen o6ffentlicher Wohlfahrt,
in der Fuarsorge fur Kinder und die wirtschaftlich Schwachen #ussert, wiihrend
rickschrittlich die Volker sind, bei denen jene sozialen Triebe verkiimmern
oder stationiir bleiben. Es ist dies nur eine Andeutung, die ich nicht weiter
ausfihren kann, und ich bitte Sie, den Gedanken durch- und auszudenken,
um zu sehen, wie sehr Brunetiére im wesentlichen den Nagel auf den Kopf
getroffen hat.

Im Jahre 1894 ging Brunetiére nach Rom und kehrte nach einer Unter-
redung mit Papst Leo XIII. als Kéampfer far die katholische Sache in
die Heimat zuriick. Gleichwohl besass er den Glauben noch nicht; er hatte mit
Rom nur eine Vereinbarung (une entente) getroffen und sich seine persionlichen
Ansichten vorbehalten. Und so geniessen wir das seltsame Schauspiel, dass er
far einen Glauben kidmpft, den er selber nicht hat. Aber er befindet sich auf
dem Weg zum Glauben, und sieben Jahre nach seiner Romreise, im Jahre
1901, rickt er mit folgendem Bekenntnis heraus: It si on me demandait, ce
que je crois moi-méme, je répondrais: Allez le demander 4 Rome“. VYon da
an bekennt sich Brunetiére rickhaltlos zum romischen Dogma, geht in die
Kirche und zur Beichte, kurz, macht alle Briuche wund Zeremonien des
Katholizismus mit. Man kann sich wundern, dass sich dieser alte Intellek-
tuelle, der religitsen Fragen so lange indifferent gegeniber gestanden hatte,
zu diesem volligen Opfer seines Intellektes kam. Um #Zusserer Vorteile
willen tat er es nicht; denn hatte es ihm schon bisher nicht an Gegnerschaft
gefehlt, so trat jetzt die ganze Welt des freien Denkens und der Wissen-
schaft gegen ihn auf. Es ist daher am Platze, diese Bekehrung etwas niher
zu beleuchten.

Brunetiére hat seine Bekehrung in verschiedenen Aufsiitzen begriindet,
die in Buchform unter dem Titel ,Sur les chemins de la croyance*
erschienen sind. Wie er Darwin und Hickel zu Hilfe rief, um seine Moral
zu stitzen, so soll ihm derPositivismus AugustComtes das Fundament
far seine metaphysischen und religivsen Ideen liefern, und Brunetiere nennt
seinen Versuch ,1’utilisation du positivisme*.

August Comte hat nicht nur auf Brunetiére und Taine, sondern auf seine
ganze Zeit einen miichtigen Einfluss ausgeibt. Gleichwie Brunetiére eine
dogmatische Natur, bekimpft er die katholische Kirche im Namen der Wissen
schaft, kommt aber spiter selbst zu einer wunderlichen Religion, die man einen
verirrten Katholizismus nennen kann, und die in Frankreich und noch mehr
in England ihre Anhiinger fand. Diese Philosophie Comtes benutzt nun
Brunetiére, um zu ganz andern Folgerungen zu gelangen. Nach dem Positivismus
hat die Wissenschaft es nur mit der sinnlichen Welt zu tun; sie ist nur eine
Kenntnis des Relativen; nach dem Absoluten fragt sie nicht; die
Forschung geht prinzipiell nicht auf die letzten Grinde zurick; die Wissen-
schaft hat es nur mit dem Wie, nicht mit dem Warum zu tun. Das schliesst

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1910. 7



98

in sich, folgert Brunetiére, dass hinter dem Relativen ein Reich des
Absoluten liegt, das der Wissenschaft nicht zuginglich ist. Wissenschaft
und Religion bekimpfen sich keineswegs; sie gehdoren nur verschiedenen Ge-
bieten an: Il faut penser ou il faut, et il faut croire ou il faut. Das Glauben
ist aber ein tief eingewurzeltes Bediirfnis der menschlichen Natur; es ist
unausrottbar; denn es entspricht unserm Trieb zum Absoluten, unserer Ahnung
des Ewigen. Soweit wir die Geschichte zuriickverfolgen, tberall stossen wir
auf religivse Vorstellungen der Volker; diiberall konstatieren wir, dass neben
den wirtschaftlichen die religivsen Fragen die treibenden Krifte der Welt-
geschichte sind. Und selbst die Modernen, die den Unglauben auf ihre Fahne
schreiben, glauben an das Dogma von der Allmacht der menschlichen Vernunft
oder an das andere von der Unfehlbarkeit der Wissenschaft. Alle Religion
grimdet sich auf unsere Beziehung zum Absoluten, und auf dieser
Abhiingigkeit fusst auch die Moral, und eine natirliche Moral ist ein Nonsens,
weil alle Moral eine Uberwindung des Natiirlichen bedeutet. Was nun alle
Religionen auszeichnet, ist, dass sie eine Soziologie sind, d. h. sie geben
Grundsitze und Regeln far das Zusammenleben der Menschen. Also eine
Soziologie ist jede Religion; eine individuelle Religion gibt es nicht; sie ist
ein Widerspruch mit sich selbst; eine personlich abweichende Meinung in der
Religion ist Abfall und Aufhebung der Religion. So versteht man den Satz
Bossuets: Ein Ketzer ist, wer eine eigene Meinung hat, und es gibt nichts
Falscheres, nichts Unreligioseres,als jenerAusspruch der Schwigerin LudwigsXIV.,
der frihern deutschen Pfalzgrifin: Chacun se fait ici-bas son petit religion a
part soi; denn jede Religion ist Assoziation, Kongregation, Vereinigung
(communion) Kirche.

Aus dieser engen Beziehung der Religion mit der Struktur der Gesellschaft
erkldrt sich der blutige Charakter der Religionskriege, erkldren sich die Grau-
samkeiten und die Strome von Blut, die die Einfahrung des Christentums
und die Ausbreitung der Reformation kostete. Sokrates musste den Schierling
trinken; Christus starb am Kreuze, weil die griechische, weil die jidische
Gesellschaft sich in ihrem Bestand bedroht fiihlte. Ist aber die Moral ein
integrierender Bestandteil der Religion, so sind Probleme der Gesellschaft, ist
die soziale Frage eine moralische und dadurch eine religiose Frage. Als End-
resultat der Untersuchung dber den Positivismus ergibt sich die Fundamental-
gleichung:

Soziologie = Moral
Moral — Religion,
woraus folgt: Soziologie — Religion.

Ist aber diese Auffassung vom Wesen der Religion richtig, so folgt daraus,
dass einzig der Katholizismus der Definition entspricht; denn er ist
eine Soziologie. 7

Der Protestantismus aber statzt sich auf den Individualismus
auf das personliche Belieben, und ist daher ein gesellschaftsfeindliches, un-
religivses Prinzip, die Verneinung der Religion. Deshalb hat der Protestantismus
den Deismus, den Skeptizismus und die Religionslosigkeit der Gegenwart
geboren.

Aber nicht nur in der Religion, iberall richtet der Individualismus seine
Verheerungen anj; er ist, man kann es nicht genug wiederholen, das grosse




99

Ubel, an dem die Gegenwart krankt. Daher bekimpft ihn Brunetiére
iiberall, wo er ihn trifft: Descartes wird auf den Index gesetzt, weil er ver:
langt, man solle nur das fiir wahr annehmen, was man personlich als wahr
erkannt habe; das Griechentum wird wegen seiner Hinneigung zu Hiresien
geschmiht; Brunétiere nennt die Griechen geringschiitzig ein Volk von Sophisten
und pladiert fir Zurickdringung des Griechischen im klassischen Unterricht
zu Gunsten des Latein; denn der lateinische Geist ist das Gesunde, Staats-
erhaltende, die Nahrung, die der franzosischen Jugend frommt.

Meine Herren! ,Seltsam gestaltet sich in diesem Kopf die Welt*, und ist
nicht alles Irrtum, so ist es doch das Meiste. Man mag zugeben, dass die
Grundlagen des Glaubens in einem Gebiete liegen, das der Wissenschaft nicht
zuginglich ist; auch das weitere, dass die Wissenschaft uns keine Antwort
auf die letzten Probleme des Lebens geben kann; aber warum sie bei jeder
Gelegenheit schmihen und dberall von ihrem Bankrott sprechen, wie Brunetiére
tut; warum sie mit einzelnen ihrer Vertreter identifizieren, die etwa voreilig
verkiinden, die Weltrétsel seien fast alle gelost, und die wenigen ungeltsten
werde die Forschung morgen oder @bermorgen losen. Aber vieles an der
Religion ist doch Menschenwerk, so sicher die Dogmen, und sie gehdren des-
halb ins Gebiet der menschlichen Kritik, wie #ngstlich auch Brunetiére sie vor
indiskreten Augen schiitzen und das ganze Dogmengebiude zu einer terra
sacra machen will. j

Mir scheint die Sache so zu liegen, wenn ich mir als Laie eine Ausserung
in dieser Frage erlauben darf:

Aller Glaube ist ein inneres Erlebnis; Brunetiére gesteht selber:
»la foi ne se donne pas®, ein Erlebnis, das den Menschen umwandelt, ihm die
Welt in anderem Lichte zeigt, ihn von den Michten des Lebens befreit, und
ihm den Nacken im Kampf ums Dasein steift. Der Glaube ist also etwas
Personliches, Individuelles; er ist auch etwas Geistiges, eine Kraft von oben.
Die Vernunft aber hinkt hintendrein, sucht das Geistige, Lebendige in Worte
zu fassen, macht eine Theorie, ein System daraus, in dem Irrtum und
Wahrheit immer gemischt sind. Ein solches System ist auch das katholische
Dogmengebiude; es ist das menschliche Beiwerk und mit Religion nicht
zu verwechseln: denn das eine kann ohne das andere bestehen. Es kann sich
mit wahrer Religiositit sehr wohl vereinigen, und wenn ich ein Beispiel dafar
anfithren miisste, wiirde ich statt tausender auf den Verfasser der Nachfolge
Christi verweisen. Aber ein solches Korpus von Lehrsitzen ganzen Volkern
aufzuzwingen, mochte im Mittelalter gehen, wo die abendlindische Menschheit
noch in der Kindheit steckte, oder Vilkern gegeniber, die das Denken tber
diese innern Fragen den Geistlichen als den Leuten von Fach iiberlassen;
miindigen, an eigenes Denken und eigene Verantwortung gewohnten Menschen
wird es als eine Zumutung, als eine Gewissensvergewaltigung vorkommen.
Hier macht sich jeder seine eigene Weltanschauung, seine eigene Glaubens-
form, muss es auch; denn wie die einzelnen Gesichter alle voneinander ver-
schieden sind, so variiert auch die geistige und moralische Struktur von Mensch
zu Mensch; daher miissen auch Weltanschauung und Glaubenvorstellungen von
Mensch zu Mensch variieren. So liegt die Sache wenigstens im. Ideal, in der
Theorie, in der Praxis macht sie sich etwas anders. Daher ist jene oft zitierte
Bemerkung der Pfalzgrifin: chacun se fait ici-bas son petit religion & part



100

soi, nicht die Negation der Religion, sondern der Ausdruck der Wahrheit, und
die zahlreichen Sekten sind nicht ein Beweis gegen den Protestantismus,
sondern im Gegenteil ein Zeichen der Wahrhaftigkeit, des intensiven, religidsen
Lebens.

Freilich stiitzt sich der Protestantismus auf das Prinzip des Individualismus;
denn die Kraft des Ganzen ruht auf der Kraft des Einzelnen, und um diese
zu stidrken, muss man sich ans einzelne Gewissen wenden. Liuft im Gegenteil
das katholische Prinzip nicht Gefahr, die personliche Kraft zu schwiichen eben
dadurch, dass sie mehr die Einheit, als die Personlichkeit, mehr das in Worte
zu fassende, als das Innerliche, Lebendige betont? Und da erinnere ich mich,
dass beim Erdbeben in Suditalien die unglicklichen Bewohner des Landes
nach der Katastrophe geistliche Fahnen herumtrugen und ihre Heiligen um
Hilfe anflehten, wenn sie nicht stumpfsinnig vor den Ruinen ihrer H#user
sassen und den Rettungsarbeiten der Soldaten zuschauten, und damit vergleiche
ich die Tatkraft, mit der die Bewohner von San Franzisco eingriffen, als die
halbe Stadt in Triimmern lag.

Und da auch alle Moral religiosen Ursprungs ist, so sollte sich Brunetiére
fragen, ob denn in katholischen Lindern die sittlichen Anschauungen strenger,
das materielle Elend geringer, als in Lindern, wo der Individualismus herrscht,
und da hitte er etwa Spanien mit Deutschland, Suditalien mit England ver-
gleichen konnen. — Nein, meine Herren, der Individualismus ist kein
gesellschafts- und religionsfeindliches Prinzip. In Tat und Wahr-
heit ist er ein vielverzweigtes soziales Problem. Er behandelt die Beziehungen
des Einzelnen zur Gesamtheit und zerfillt in verschiedene Probleme. Als
Beziehung des Menschen zu Gott ist es [nach Darlu: Brunetiére], das theolo-
gische Problem, als Beziehung des Glickes zur Pflicht das moralische,
als Beziehung des Individuums zur Gesellschaft das soziale, als Beziehung
des Individuums zum Staate das politische, als Beziehung des privaten
zum Offentlichen Eigentum das 6konomische. Von dieser Hohe betrachtet
sieht man gleich, dass Individuum und Gesellschaft nicht voneinander getrennt
werden konnen, dass sie im menschlichen Leben miteinander vereinigt sind,
und dass infolgedessen die Wahrheit sich nicht ausschliesslich auf einer Seite
befindet. Der reine Individualismus wiirde zur Anarchie fihren; der reine
Sozialismus wire ein ebenso tyrannisches, wie monstrises System. In Wahrheit
strebt der Individualismus, so wie wir ihn verstehen, nicht zur Anarchie; er
will nur den #ussern Zwang, die #dussere Autoritit, durch eine innere, die des
Gewissens, ersetzen. Und ist denn die Weltgeschichte nicht die Erzihlung davon,
wie das Individuum diese #ussern Ketten abgeworfen? Wie viel kirperliche
und geistige Knechtschaften in der Vergangenheit, Knechtschaft der Sklaven,
der Frauen, derKinder, der Horigen, der Bauern, der Untertanen, der Gliubigen!
Wie viel Blut und Aufopferung hat es gekostet, um sie alle nacheinander
zu zerbrechen, um dem Herrn das Recht zu entreissen, seine Sklaven den
Hunden vorzuwerfen, dem Konig, seine Untertanen in die Bastille zu werfen,
dem Vater, seine Tochter ins Kloster zu stecken, der Kirche, den Ketzer auf
dem Scheiterhaufen zu verbrennen! Und sind diese Siege tuber die Knecht-
schaften nicht die Ruhmestitel der Weltgeschichte ? Betrachten wir Christen-
tum, Reformation, den englischen Parlamentarismus und die Revolution nicht
als Etappen auf diesem Weg zur Freiheit?



101

Aber Brunetiére versteht diesen Begriff der Freiheit, den er mit Willkir
verwechselt, nicht. Er ist ein typischer Vertreter jener mentalité romaine,
von der P. Seippel in seinem schinen Buche ,Les deux Frances“ handelt, d. h.
jener lateinischen Geistesrichtung, die ein Bedirfnis nach geraden Linien,
festen Normen, straffer Regierung und bedingungsloser Unterwerfung hat. Schon
Voltaire spricht vom geometrischen Geist der Franzosen, und dieser Geist
lisst sich durch die ganze Sprache und Literatur verfolgen; man findet ihn
im franzosischen Hiuserbau, in der franzosischen Gartenanordnung wieder. Sie
kennen den Park von Versailles, mit seiner schonen Symmetrie, wo die urspring-
liche Ungebundenheit einem Prinzip untergeordnet ist, wo die Pflanzen in
gewisse Formen gezwungen werden. Und damit vergleichen Sie den englischen
Garten; er schniirt das individuelle Wachsen nicht ein, lisst den urspringlichen
Kriften mehr Spielraum, will eher eine Nachahmung, als eine Stilisierung der
Natur sein. Diesen lateinischen Geist aber verspirte Brunetiére in der
katholischen Kirche. Sie musste ihm imponieren durch ihre Hierarchie, durch
ibhre Tradition, durch die strenge Logik ihrer Doktrin und ihre Betonung der
Einheit und Geschlossenheit des ganzen Baues; so ist er durch seine Bekehrung
sich selber treu geblieben.

Miissen wir daher Brunetiéres Schliisse zuriickweisen, so staunen wir doch
iiber die Folgerichtigkeit, mit der er sein System durchgefiuhrt hat. Sein
ganzes Innere ist zu straffer Einheit zusammengefasst und ldsst sich, wie er
selbst gesteht, auf wenige Siitze zurickfithren. Wie er den Individualismus in
der Literatur bekimpft, so verfolgt er ihn auch in der Religion und im Staats-
leben, und hélt er es fir ein Ungliick, dass das Schrifttum des 18. Jahrhunderts
neue Bahnen eingeschlagen hat, so beklagt er den Bruch mit der Tradition
auch in Kirche und Gesellschaft.

Es weht eine Kampfesfrendigkeit durch seine Schriften; mit sicherm
Instinkt sucht er Fragen auf, wo er Widerstand erwartet, stellt er sich an den
Platz, wo der Kampt tobt. Wie ein schwergepanzerter Ritter zieht er in die
Schlacht und weiss den Gegner durch die Schirfe seiner Dialektik und durch
die suggestive Kraft seines energischen Willens in seine Gedankenginge zu
zwingen. Er ist von staunenswerter Belesenheit auf den verschiedensten Ge-
bieten und hat ein wunderbar sicheres Gedichtnis. So ist es eine Lust, zuzu-
sehen, wie wuchtig und gewandt er seine Waffen handhabt. Wie die Schlige
eines Hammers fallen seine Griinde auf den Gegner nieder, und mehr als
einer, der sich an ihn gewagt, musste mit zerbrochenem Speer vom Kampf-
platz treten.

Sein Stil, an den Klassikern des 17. Jahrhunderts gebildet, erinnert
mehr an Pascal und Bossuet, als an einen Schriftsteller der Gegenwart. Die
Periode ist gespickt mit qui und que, quoique, cependant que usw.; oft drohen
die eingeschobenen Sitze, den Hauptsatz zu tuberwuchern, die Nebenfiden,
den Hauptfaden zu verdecken; aber doch ist das Ganze kunstvoll aufgebaut,
und mit siegreicher Sicherheit fuhrt er den Leser zu den von ihm gewollten
Schlissen; er ist ein hervorragender Redner. [st seine Sprache auf den ersten
Blick widerhaarig und schwer zuginglich, so entbehrt sie doch in ihrem alter-
timelnden Auftreten nicht einer gewissen herben Schinheit.

Was im weitern far Brunetiére einnimmt, ist seine ethische Begei-
sterung. Er hat Sinn far das Hohe und Edle; er erhebt, reizt etwa zum



102

Widerspruch und regt zum Nachdenken an. Und seltsam, der starre Dogmatiker
und geftirchtete Streithahn war im Privatleben von gewinnender Liebens-
wurdigkeit, wie sein Vorbild Bossuet, und hat als Leiter der Revue des deux
mondes manchem jungen Talent, auch wenn es zu seinen Gegnern gehirte,
hilfreich beigestanden und ihm den Weg in die Offentlichkeit geebnet. Ohne
Ricksicht auf personliche Vorteile, verzichtend auf Wohlleben und Familien-
gliick, schritt er unbeirrt auf seiner Bahn dahin und kimpfte, ein echter Ritter
des Geistes, fur das, was er fiir gross, edel und gesund hielt. Was er auch
untersucht, ob Fragen der Literatur oder der Gesellschaft, stets betrachtet er
sie ,sub specie aeternitatis“; wie oft kehrt das Wort nicht wieder, bald in
lateinischem, bald in franzésichem Gewande, d. h. er forscht nach ihrem Ewig-
keitsgehalt, untersucht, wie sie sich zu seiner Weltanschauung verhalten, und
das ist es ja, was die Menschen am tiefsten erfasst; die Deszendenztheorie
hat deshalb die Geister so heftig aufeinandergehetzt, weil man eine neue
Weltanschauung aus ihr zieht, und so gibt Brunetiéres Leben und Wirken dem
Worte des griechischen Dichters recht:

Vieles Gewaltige lebt; doch das Gewaltigste ist der Mensch.




	Ferdinand Brunetière (1849-1906) : ein französischer Literarhistoriker und Moralist des 19. Jahrhunderts

