
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 20 (1910)

Heft: 2

Artikel: Ferdinand Brunetière (1849-1906) : ein französischer Literarhistoriker
und Moralist des 19. Jahrhunderts

Autor: Fluri, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


87

III. Ferdinand Brunetière (1849—1906),
ein französischer Literarhistoriker und Moralist des 19. Jahrhunderts.

(Vortrag von Dr. Th. Fluri, Seminarlehrer in Küsnacht.)

Drei Männer sind es, die in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts
das Denken beherrschten, die den Gebildeten Frankreichs Leiter und Führer
waren und ihnen neue Erkenntnisse und Masstäbe derWerschätzung lieferten;
sie heissen Ernst Renan, Hippolyte Taine und Ferdinand Brunetière.

Ernst Renan (1823—1892) war zum geistlichen Stande bestimmt und
lernte im Priesterseminar die deutsche Bibelforschung kennen, die seinen
Glauben erschütterte. Deshalb verliess er, doch ohne Groll, das Seminar
und vertiefte sich in das Studium der orientalischen Sprachen und in die
Naturwissenschaft. Nachdem er in seinem Avenir de la science 1848 seinen
neuen Glauben, seine auf die positive Wissenschaft gegründete Weltanschauung
verkündigt hatte, machte er sich an sein Lebenswerk, eine Geschichte der
religiösen Kultur zu schreiben, die das Abendland vom Orient übernommen hat.
Tn einem Dutzend von Bänden von 1863 — 1892 schildert er die Geschichte des
Volkes Israel und die Anfänge des Christentums. Und zwar begann er nicht
mit Israel, sondern gleich mit dem Kernpunkt der Frage, mit der Person Christi.
Sein Leben Jesu (1863) erregte im ganzen Lande einen Sturm der
Entrüstung, ähnlich wie 28 Jahre vorher das gleichnamige Buch von David Friedrich
Strauss in Deutschland und der Schweiz. Aber während dieses ein nüchternes
Buch für Theologen ist, wendet sich Renan an die breite Masse der Gebildeten;
sein Leben Jesu ist ein literarisches Ereignis. Voll Ehrfurcht vor den

religiösen Fragen, anerkennt und bewundert er die geschichtliche Macht des

Christentums. So zeichnet er in einer Sprache von wunderbarem Wohllaut
einen menschlichen Christus an Stelle von Gottes Sohn ; der Stifter unserer
Religion wird bei ihm zum liebenswürdigen Helden eines galiläischen
Dorfromans. Renan ist zwar ohne tieferes Eindringen in religiöse Fragen; doch

war sein Buch von weittragendster Wirkung. Es hat die Gebildeten Frankreichs
daran gewöhnt, ihren Blick von der Wahrheit der Dogmen zu ihrer
entwicklungsgeschichtlichen Gestaltung hinüberzulenken und damit die Lehre vom
menschlichen Ursprung und von der Relativität der religiösen Anschauungen
verbreitet.

Hippolyte Taine (1S28 —1893) ist ein Schüler August Comtes, der den
Positivismus in Frankreich begründete. Er hat die Methode der exakten Wissen-



88

schafteu auf die geschichtlichen Studien angewendet. Wie das Leben der
Pflanze ewigen Gesetzen folgt, so ist auch das Geschehen in Geschichte und
im einzelnen Menschen durch Gesetze determiniert, die, weil verwickelter, wohl
schwieriger zu ergründen sind als jene, die aber nichtsdestoweniger starr und
ewig wirken. Diese Gesetze entwickelt Taine in seiner Geschichte der
englischen Literatur. Alles literarische Geschehen hängt nach ihm von drei Faktoren,
der Rasse, dem Milieu und dem Moment, ab. Am stärksten ist der
Einfluss der Rasse; die Rassenmerkmale sind fast unauslöschlich; denn sie sind
das Resultat einer fast unendlich langen Entwicklung. Nach diesem ursprünglichsten

und tiefsten Eindruck haben wir den Einfluss des Milieus, d. h.
des Klimas, des Bodens, der kulturellen Verhältnisse. Durch das Milieu erklärt
sich der Unterschied zwischen germanischen und romanischen Völkern, die ja
beide arischer Rasse sind. Das Schicksal hat die Germanen in feuchte und
kalte Länder geführt, in sumpfige Wälder oder an die Küsten eines wilden
Ozeans, was die Menschen melancholisch und gewalttätig, kriegerisch und
innerlich macht; die Romanen dagegen siedelten sich in sonnigen Himmelsstrichen

an, an den Ufern eines klaren und lachenden Meeres, das zur Schifffahrt

und zum Handel einladet, zur Geselligkeit, zum politischen Leben, zur
Entwicklung von Wissenschaft und Kunst. Endlich der dritte Faktor, der
Moment. Es ist von Wichtigkeit, in welcher Entwicklungsphase einer Gattung
ein Autor auftritt; das Werk eines dramatischen Dichters ist verschieden, je
nachdem er vor oder nach Corneille und Racine gelebt hat. Von diesem
dreifachen Gesichtdpunkte aus, nach Rasse, Milieu und Moment, muss alle
Kunst und Literatur betrachtet werden. Und zwar soll der Kritiker sein

Forschungsobjekt behandeln, wrie der Botaniker sein Präparat, beobachten,
konstatieren, eine Fülle von Einzeltatsachen sammeln, ohne Rücksicht auf seine

eigenen Überzeugungen. In der Tat, liest man in seinen „Origines de la France

contemporaine" die Abschnitte, wo er Danton, Marat, Robespierre oder Napoleon
behandelt, man glaubt den Naturforscher zu sehen, wie er mit dem
Seziermesser alle Falten und Windungen blosslegt und uns so die ganze moralische
und geistige Struktur des Menschen zeigt: es sind Glanzstücke des Stils und
von eindringender, psychologischer Schärfe. Doch vermag er nicht, dem Stoffe
leidenschaftslos gegenüberzustehen; aus der ganzen Darstellung hört man den
Unterton der Abneigung gegen die Revolution. Zwar hat er manche Legende
zerstört; doch ist die endgültige Geschichte der Revolution noch zuschreiben.
Gleichwohl hat Taine einen tiefen Einfluss ausgeübt und durch die Anwendung
der exakten Forschung auf die Literatur viel neues Licht auf dieses Gebiet

geworfen.
Dies sind die Strömungen und Ideen, in die Ferdinand Brunetière

hineingestellt wurde. Im Jahre 1849 in Toulon als der Sohn eines Offiziers
geboren, setzte er seine Studien in Paris fort und bewarb sich im Jahre 1869

um Aufnahme an die Ecole normale supérieure, die Anstalt, aus der die
französischen Mittellehrer hervorgehen. Bei der Aufnahmeprüfung vom Unstern
verfolgt, sah er sich zurückgewiesen und vor die Notwendigkeit gestellt, sein
Brot zu verdienen, während den Aufgenommenen glückliche Versorgung im
Staatsdienst winkte. Der deutsch-französische Krieg brachte eine vorübergehende

Lösung seiner Lage. Er machte die Belagerung von Paris mit, liess
sich unter die Verteidigungstruppen anwerben und lernte Hunger, Kälte und



89

Entbehrungen ertragen. Nach dem Friedensschlüsse machte er sich mit eisernem
Fleiss und zäher Beharrlichkeit daran, auf anderem Wege das vorgesteckte
Ziel zu erreichen. Eine Stelle als maître d'études an verschiedenen Gymnasien
der Hauptstadt bot ihm Brot und Musse zu weitern Studien. Der „maître
d'études", eine Eigentümlichkeit der französischen Gymnasien, hat nach den
Lehrstunden die Schüler bei ihren Aufgaben zu überwachen und ihnen
nachzuhelfen. Brunetière unterrichtete Griechisch, Latein, Geschichte, Philosophie.
Mathematik, Deutsch und Chemie, lernte am Morgen, was er am Abend
vorzutragen hatte, und legte, indem er zukünftige Abiturienten heranbildete, den
Grundstein zum umfassenden Wissen, von dem er bald Zeugnis ablegen sollte.
Im Jahre 1875 in die Revue des deux mondes aufgenommen, erwies er sich
bald als der tüchtigste Kopf der Redaktion und schwang sich schliesslich zum
Leiter dieser angesehensten Zeitschrift des Kontinents empor. Im Jahre 1886

wurde er an die Ecole normale supérieure berufen, die ihm vor 17 Jahren die
Aufnahme ;üs Zögling verweigert hatte.. Im Jahre 1894 treffen wir ihn in Rom,
wo er sich dem Papste Leo XIII. vorstellte und mit ihm eine folgewichtige
Unterredung hatte, nach der er als Kämpfer für die katholische Sache in
Frankreich auftrat, sei es, class er sich in Zeitschriften oder Tagesblättern
vernehmen liess, sei es, dass er als glänzender Vortragskünstler Frankreich.
Belgien, Italien, die Schweiz, Kanada oder die Vereinigten Staaten durchzog
und überall das Publikum durch den Wohlklang seiner weithin schallenden
Stimme und durch die Wucht seiner Dialektik entzückte. Zwei Jahre vor seinem
Tode zwang ihn eine Lähmung seiner Stimmbänder, auf den mündlichen Teil
seiner Tätigkeit zu verzichten. Er ertrug sein Übel mit stoischem Mute, bis
ihn der Tod mitten unter Entwürfen im Dezember 1906 abrief.

Brunetière liebt es, wider den Strom zu schwimmen, überkommenen
Meinungen auf den Leib zu rücken, das Bestehende auf seine Haltbarkeit zu
prüfen. Zur Zeit, als der naturalistische Roman in seiner Blüte stand (siebziger
und achtziger Jahre des vorigen Jahrhunderts), als alles den Aufflug Emil
Zolas bewunderte, stemmte er sich gegen das Urteil der Welt und sprach in
seinen Aufsätzen, „Le roman naturaliste", das Verdammungsurteil der
neuen Richtung aus. Was er dem Verfasser der Rougon Maquart vorwirft, ist
Mangel an künstlerischer Komposition und psychologischer Vertiefung. Es nützt
nichts, die Details zu häufen, wie Zola tut; man muss die charakteristischen
herausheben, diejenigen, die dem Gesicht seinen besondern Ausdruck
verleihen ; so muss auch das Porträt nur die leitenden Linien eines Gesichtes
betonen, was es von der Photographie unterscheidet. Sodann ist ihm Zolas
Materialismus widerwärtig, seine Hervorhebung des Schmutzes und des sexuellen
Trieblebens.

Das Publikum lachte oder ärgerte sich über das verwegene Urteil des

jungen Kritikers, ohne freilich bei ihm Eindruck zu machen; „denn", sagt er,
,.in Sachen der Kunst und Literatur bedeutet das Urteil der Menge nichts; die
Menge gibt stets und unfehlbar dem recht, was ihr gleicht, der Mittelmässig-
keit." In der Tat, wer erkennt heute nicht die Macht seiner Gründe? Wie
verblasst ist doch Zolas künstlerischer Ruhm Und kann man sich auch seinem
robusten Talent nicht verschliessen, wer hält heute seine dickleibigen Romane
noch für Kunstwerke, wer sieht in ihnen viel mehr als verzeichnete, sozial-

psychologische Studien



90

Nach dem Naturalismus Zolas bekämpft Brunetière die impressionistische

Richtung in der literarischen Kritik. Wenn Jules Lemaître und
Anatole France in ihren Urteilen nur die Wiedergabe eines augenblicklichen
Eindrucks sehen, so betont Brunetière ihnen gegenüber nachdrücklich, dass
dem Kunstwerk objektive Werte zugrunde liegen, und dass, wenn einer
Beethovens neunte Symphonie ablehnt, dies nur für seinen unmusikalischen
Sinn spricht, doch nicht gegen die objektive, allgemein gültige Schönheit dieses
Kunstwerkes.

Das eigentliche Forschungsgebiet Brunetières ist aber nicht die Gegenwart,
sondern das 17. Jahrhundert. Hier hat er das ganze Land umgeackert,
mannigfache neue Ein- und Ausblicke eröffnet, und niemand, der sich heute
über diesen Zeitraum äussert, darf an seinen Arbeiten vorbeigehen, die sich

durch eindringenden Blick und souveräne Beherrschung des Details auszeichnen.
Das beredte Wort des Führers haucht Menschen und Werken neues Leben
ein; mit unvergleichlicher Kunst weiss er das zeitlich Vergängliche vom ewigen
Wahrheits- und Schönheitsgehalt zu scheiden, der den Meisterwerken der
Corneille, Racine, Molière, Pascal und Bossuet innewohnt. Was zieht ihn aber
am Zeitalter Ludwigs XIV. so besonders an? Hier, sagt er, haben wir die
wahrhaft realistische Kunst. Das 17.Jahrhundert, eine spätgeborne Tochter
der Renaissance, sieht seine Vorbilder im klassischen Altertum, nicht, weil die
Alten durch den Staub der Jahrhunderte geheiligt sind, sondern weil sie die
Wahrheit in der Kunst verwirklicht haben. — Das klassische Zeitalter sucht
das allgemein Menschliche, das Typische, darzustellen und entspricht
damit einem Bedürfnis des französischen Geistes, der zum Generalisieren neigt.
— Ferner eignet der französischen Literatur jenes Zeitalters eine ausgesprochene
Vorliebe für psychologischeStudien, für die Zergliederung der Menschen-
seele; es ist aber die Gabe der scharfen, eindringenden Beobachtung wiederum
eine eminent französische Eigenschaft. — Der Franzose ist im tiefsten Grunde
ein geselliges Wesen, hat er doch die Kunst, in Gesellschaft zu leben, zur
höchsten Blüte gebracht. Er liebt es nicht, in die Tiefen seines Innern
hinabzusteigen, sich abzusondern, das zu betonen, was ihn von den andern trennt,
wie etwa der Engländer tut; im Gegenteil, er bemüht sich, die Ecken und
Kanten seines Wesens abzuschleifen und sich dem Durschschnittstypus
anzupassen. In der Literatur musste dieses gesellige Bedürfnis des Franzosen die
Entwicklung der -genres communs" begünstigen, d.h. derjenigen Dichtungsgattungen,

die ein Publikum voraussetzen, die gewissermassen durch Mitwirkung

des Publikums entstehen; das sind aber die dramatische Poesie und
die Beredsamkeit, während die -genres individuels", wie die lyrische
Poesie und der Roman, die das Persönliche betonen, in den Hintergrund treten.
— Endlich verfahrt der Dichter jener Zeit nach dem Grundsatz des
bewussten künstlerischen Schaffens, vita brevis. ars longa, dessen

Eigenschaften und Vorzüge sich eher an die erkennende Vernunft, als an das

individuelle Empfinden wenden. Da nun die menschliche Vernunft stets und
überall dieselbe ist, sich nicht von Individuum zu Individuum, von Land zu
Land, von einem Jahrhundert zum andern verändert, wie die „sensibilité",
eben jenes persönliche Empfinden, so ist die Kunst des 17. Jahrhunderts

objektiv, und ihre Schönheiten lassen sich in Gesetze fassen, die Boileau
in seinem Art poétique ad usum poetarum gegeben hat. — So sehen wir, wie



91

sich allmälig aus dem Wirrwarr, aus der überschäumenden Schaffenswillkür
des 16. Jahrhunderts eine n ationale Tradition entwickelt hat. Brunetière
anerkennt, dass diese Eigenschaften der Franzosen ihrer klassischen Literatur
vielleicht etwas Durchschnittliches verleihen; er lässt durchblicken, dass
englische und deutsche Literatur ursprünglicher und tiefer sind ; aber die klassische
Literatur entspricht dem nationalen Geiste, und so hat er in seinem Manviel
de la littérature française diese Epoche die nationalisation de la
littérature genannt. Man hat eben die Fehler seiner Vorzüge. Das Bestreben
aber, sich mit dem zu befassen, was alle beschäftigt, hat der französischen
Literatur ihre europäische Geltung verschafft. Die Literatur des Mittelalters
wird als unkünstlerisch, ja barbarisch, abgewiesen.

Brunetières Forschung erstreckt sich auch auf die Ideen, die
Veränderungen in Moral und Lebensauffassung; denn alle diese Dinge haben das
literarische Schaffen beeinflusst. So behandelt er den Kampf des Jansenismus

gegen den Geist Descartes, der mit dem Siege des letzteren endet und in den
Rationalismus des 18. Jahrhunderts einmündet, oder er stellt Molière als einen
Gegner christlicher Weltauffassung und Moral hin, hiebei die Renaissance und
Rabelais fortsetzend, oder er unternimmt gelegentliche Ausflüge in die Gegenwart,

spricht von einer Renaissance des Heidentums, weiss so Fernes und Nahes
miteinander zu verbinden und zu zeigen, dass in vergangener Zeit, wie auch
heute noch, Sensualismus und Spiritualismus in der Moral um die Herrschaft
über den Menschen ringen.

Aber im Fluss der Kultur ändert sich auch die Sprache, und Brunetière
zeigt, wie sich aus der Unordnung des 16. Jahrhunderts die klassische Sprache
entwickelt hat, die durchsichtig, klar, wohllautend und elegant, besonders das

logische Prinzip in der Aufeinanderfolge der Wörter, in der Verknüpfung der
Sätze betont, oder wie die vornehme, exklusive Literatursprache des 17.

Jahrhunderts, die sich nur an die Aristokratie des Landes wandte, mit der immer
weiter schreitenden Demokratisierung der Gesellschaft im 18. und 19.

Jahrhundert Schritt gehalten hat, wie allmälig ihr Wortschatz reicher, wie sie selbst
volkstümlicher ward, indem sie Ausdrücke des alltäglichen Lebens und solche

aus der Provinz aufnimmt, im Masse eben, wie sich die Schriftsteller an grössere
und tiefere Schichten der Gesellschaft wenden, wie endlich mit der Hebung
des dritten Standes die soziale Stellung der Schriftsteller sich von Epoche zu

Epoche gehoben hat.
Doch nun wieder zurück zum 17. Jahrh. Mit Bossuet hat die französische

Sprache und Literatur ihren Höhepunkt erreicht; voll Stolz blickt Brunetière
-zu ihm empor, sei es, dass er dessen majestätische und doch geschmeidige
Periode, dessen lichtvolle Klarheit der Komposition bewundert, oder dass er
.sich an seinen gesunden und kräftigen Gedanken nährt. Als er sein Manuel
de la littérature française verfasste, schwebte ihm sicherlich Bossuets .Discours
sur l'histoire universelle" vor; so ist denn sein Handbuch mehr eine Rede über
die Literatur, ausgezeichnet durch die Einheitlichkeit ihrer Auffassung, eine

Ideengeschichte der Literatur, und die Behandlung der einzelnen Autoren ist
in die Anmerkungen verlegt.

Nach Bossuet sinkt die französische Literatur von ihrer Höhe herab. Sie

wird der Tradition, dem klassischen Ideal untreu; das 18. Jahrhundert
vernachlässigt das Studium der Menschenseele und wendet den Blick den



92

äussern Erscheinungen der Natur zu; die künstlerische Literatur macht dem
naturwissenschaftlichen Essay Platz ; die Idee des Fortschrittes führt zur
Abkehr von der Antike ; man glaubt an die Allmacht der menschlichen
Vernunft; ein platter Rationalismus verdrängt die Beschäftigung mit den Geheimnissen

unserer moralischen Natur. — Brunetière beklagt diese Richtung aufs
tiefste und wird nicht müde, sein schwerstes Geschütz gegen die Wortführer
der Enzyklopädie aufzuführen, ihre Lehre, wie ihre moralischen Anschauungen

und ihre Lebensführung krititisch zu beleuchten. Mit der gleichen
Leidenschaft bekämpft er J. J. Rousseau, weil dieser den Individualismus-
in die Literatur gebracht, damit die subjektive, lyrische Literatur der romantischen

Schule vorbereitet und die Literatur von der ruhigen Objektivität des
17. Jahrhunderts abgezogen hat.

Wie heftig auch Brunetière gegen die literarischen Strömungen der Gegenwart

zu Felde zieht, die modernen Bildungselemente dringen langsam und
nachdrücklich in diese harte, spiritualistische Natur. Ein unermüdlicher
Arbeiter, verfolgt er eifrig die Fortschritte der Wissenschaften, und neben der
„Philosophie positive" August Comtes ziehen ihn Darwins Entstehung der Arten
und Häckels Natürliche Schöpfungsgeschichte in ihren Bannkreis. Und wenn
er sieht, wie viele Gebiete des menschlichen Wissens die Entwicklungstheorie

befruchtet hat, so unternimmt er es, sie auch auf die literarische
Forschung anzuwerden, um daraus neues Licht, neue Erkenntnis zu schöpfen.
Als er im Jahre 1889 seine Vorlesungen über die französische Literatur an der
Ecole normale eröffnet, tritt er mit seinem neuen Programm vor die
Öffentlichkeit. In vier Bänden verspricht er seinen Zuhörern, die fünf folgenden
Fragen zu behandeln: 1. De l'existence des genres et de leur vie propre; 2.
De la différenciation des genres par le passage de l'homogène à l'hétérogène;
3. De la stabilité des genres; 4. Des modificateurs des genres, qui sont la Race,
le Milieu et l'Individualité ; 5. De la transformation des genres par l'action de
la concurrence vitale et de la sélection naturelle. — So wird er beispielsweise
zeigen, wie sich im Anfang des 17. Jahrhunderts die klassische Tragödie bildet,
wie sie sich unter steten Kämpfen gegen ihre Konkurrenten, der comédie
héroïque, der tragi-comédie, der tragédie pastorale und des mélodrames in
ihrer Reinheit entwickelt; wie sie von zwrei genialen Männern, Corneille und
Racine, zu ihrer Vollendung geführt wird, und wie sie im 18. Jahrhundert
allmälig verkümmert und abstirbt; er wird ferner zeigen, wie aus ihren
Trümmern und denen der Komödie im 19. Jahrhundert das neue Genre des
Romans entsteht. Oder er wird die Entwicklung der Beredsamkeit beleuchten,
die mit Bossuet ihren Höhepunkt erreicht, dann untergeht und Ende des
18. Jahrhunderts sich in die lyrische Poesie umwandelt. Diese angekündigten
Bücher sollten in den Jahren 1890, 1891 und 1892 erscheinen. Davon ist aber
nur der erste Band über die Entwicklung der Kritik erschienen, ferner einer
über die lyrische Poesie, der aber nicht hält, was das Programm versprach.
Was war in Brunetières Geist vorgegangen Hatten ihn die stürmischen
Zeitläufte verhindert, das Werk zu vollenden, oder war es an seiner eigenen
Unmöglichkeit gescheitert? „Denn es liegt auf der Hand, class zwischen den
lebenden Arten und den literarischen Gattungen eine blosse
Ähnlichkeit besteht, und dass diese letztern nur eine bestimmte Art sind,
unsere Gedanken und Gefühle auszudrücken, und sie also kein selbstän-



93

diges Leben haben können. Wenn diese Gattungen feststehen und sich nicht
umformen, so kommt es daher, dass sie festen Eigentümlichkeiten unseres
Geistes und bleibenden Bedürfnissen unseres Herzens entsprechen. Wenn sich
ein Genre erschöpft, so ist es nicht ein Opfer im Kampfe ums Dasein, sondern
es geschieht, weil, wie in der Tragödie, die Konflikte beschränkt sind, oder
weil die Sitten sich ändern, und Gedanken und Gefühle nach einem neuen
Ausdruck verlangen" (Darlu, Brunetière). Ist so Brunetières Auffassung nur
eine naturwissenschaftliche Metapher, so mag sie als methodologisches
Prinzip brauchbar sein.

„Die Evolutionstheorie-*, sagt Morf, „hat sein Auge für die Erkenntnis
historischer Zusammenhänge und seinen Sinn für streng chronologisches
Vorgehen geschärft. Er hat wirklich entwicklungsgeschichtlichen Blick, und mit
diesem Blick hat er die Bedeutung von Übergangsepochen erkannt, deren
formende Arbeit bisher wenig beachtet geblieben war. So hat die
literarhistorische Forschung durch Brunetière viel Förderung erfahren; hier
hat er unvergängliche Spuren hinterlassen.

Und wie steht es mit Brunetières literarischer Kritik, mit seiner
ästhetischen Würdigung der Kunstwerke? Er ist ein Gegner des l'art pour l'art :
die Kunst ist nicht um ihrer selbst willen da; vieles andere lebt neben ihr; der
Dichter hat eine soziale Aufgabe und übernimmt eine moralische Verantwortung;
il prend charge d'âme. Die Kunst kann auch nicht Prinzipien für die
Lebensführung geben; Griechenland und Italien zur Zeit der Renaissance machten
diesen Anspruch und gingen daran zugrunde. Die grossen Probleme der
Menschheit aber sind Recht und Unrecht; deshalb folgte auf die Renaissance
die Reformation.

Brunetière tritt mit der Überzeugung auf, obj ekti ve Kritik zutreiben;
seine Urteile erheben den Anspruch auf allgemeine Gültigkeit. Das Bestreben,
Kunstgesetze zu finden, war der Traum des 17. Jahrhunderts. Aber die Zeit
ist über Boileaus Regeln hinweggeschritten, und Shakespeare lässt sich nicht
in sein Schema zwingen. War Brunetière glücklicher; ist objektive Kritik
überhaupt möglich? Sie ist es nicht, weil das Kuusterkennen nicht Sache des

Intellektes ist. Sache des Intellekts ist nur die Erkenntnis der realen Grundlagen

einer Kunst; in der Musik sind es die Gesetze der Harmonielehre, in
der Poesie die Gesetze der Metrik. Das Schöne aber ist Sache des
künstlerischen Empfindens. „Und fühlt ihr's nicht; ihr werdet's nie erjagen."
Freilich liegt auch dem künstlerischen Empfinden etwas Objektives zugrunde,
wie Brunetière mit Recht gegen die Impressionisten betont. Aber daraus den
Anspruch abzuleiten, darin einen Beweis zu sehen, dass es Kunstgesetze gibt,
das, scheint mir, ist der grosse Irrtum Brunetières. Könnten wir auch das

Kunstempfinden in seine Elemente zergliedern, was man meines Wissens noch
nicht getan, so ist doch sicher, dass es nicht auf Gesetzen des Denkens
beruht, und daher sind alle Versuche aussichtslos, allgemein gültige Normen
für das Kunsterkennen und damit für das Kunstschaffen zu geben. Es heisst
das, Kunst mit Wissenschaft verwechseln.

Es gibt aber noch ein Moment, das diese Erkenntnis erschwert. Jeder
Künstler drückt das Schöne in seiner besondern Form aus; sein Werk ist
gewissermassen von seiner Persönlichkeit durchtränkt. An diese neue Art
muss man sich zuerst gewöhnen, muss sich in sie hineinfinden. Daher erklärt



94

sich, wenigstens zum Teil, dass ein eigenartiger Geist eine gewisse Zeit braucht,
um sich durchzusetzen. Man sagt dann, man müsse einen Künstler sich erobern;
dies gelingt aber leichter, wenn man ohne vorgefasste Ideen an ihn herantritt,

wenn man ihn frei und ungehindert auf sich wirken lässt. Man muss
ihn schön finden wollen, weil man dadurch sein Inneres aufschliesst.

Daraus folgt, dass wir Naturen, die uns wesensgleich oder wesensverwandt
sind, leichter verstehen als solche, die ganz anders als wir geartet sind;
beispielsweise werden Menschen mit starkem, leidenschaftlichem Temperament
und andere mit wesentlich aufs Ethische gerichteter Tendenz Mühe haben,
jene, einem Konrad Ferdinand Meyer gerecht zu werden, diese, einen Guy de

Maupassant in sich aufzunehmen. Man kann nicht alles verstehen, will man
nicht sein eigen Selbst zerstören.

Lehrt uns die Geschichte nicht dasselbe? Die Zeitgenossen sahen in
der Neunten Symphonie zunächst nur das Widerhaarige, nannten sie eine
barbarische Anhäufung von Missklängen ; noch Mendelssohn gestand, sie mache
ihm keinen Spass, und so brauchte die grösste Schöpfung dieses Genies ein
halbes Jahrhundert, um sich durchzusetzen. Und wie viel Widerstände
hatte Wagner zu überwinden, um durchzudringen. Hatte nicht ihm die
Kritik vorgeworfen, er verletze mit seinen Quintenfolgen alte, heilige
Kunstgesetze? Und sein Beckmesser in den Meistersingern ist doch nichts als

eine Satire auf die Kritik, die das Kunstschaffen in ihre Regeln zwängen
will. Goethe behauptet in seinen Gesprächen mit Eckermann, er würde sich
unterstehen, ein Kunstwerk zu schreiben, das allen anerkannten Kunstgesetzen
ins Gesicht schlüge.

Müssen wir so Brunetières Anspruch, objektive Kritik zu treiben,
zurückweisen, so mag immerhin zugegeben werden, dass das geschlossene

System seiner Ansichten von imposanter Wirkung ist, und er hat Gutes gewirkt,
als er Zolas Materialismus, des Anatole France Impressionismus, der nichts
als Skeptizismus ist, bekämpfte, wenn er die Dichter an ihre moralische
Verantwortlichkeit erinnert und die Kunst ins ganze Leben hineinstellt, und
seine leidenschaftliche Art erklärt es, dass er, gleichwie Treitschke in Deutschland,

an den er vielfach erinnert, heftige Gegnerschaft, aber auch begeisterte
Anhänger gefunden hat; aber ein Führer für das Kunstschaffen der Gegenwart

kann er nicht sein ; dazu ist seine Kritik zu unfrei, zu sehr an die
einseitige Kunst des 17. Jahrhunderts gebunden.

Es bleibt noch übrig, Brunetières moralische und religiöse
Anschauungen zu skizzieren. Schon bei der Behandlung literarischer Fragen
hatte er gelegentliche Einfälle ins Gebiet der Moral unternommen. Er tat es,
als er den moralischen Naturalismus der Renaissance, die Weltanschauung
Rabelais' und Molières bekämpfte, als er gegen den Grundirrtum des 18.

Jahrhunderts zu Felde zog, das in der moralischen Frage ein Problem der Gesetzgebung

erblickte, das wähnte, durch bessere Gesetze ein Volk reformieren zu

können; er tat es endlich, als er Rousseaus Lehre von der ursprünglichen Güte
der Menschennatur zurückwies. Wir werden sehen, dass dieselbe Anschauungsweise,

dieselben Ideen, die sein Wirken in der Literatur bestimmten, auch für
seinen Standpunkt den neuen Fragen gegenüber massgebend waren. Von den

vielen Problemen, die der unermüdliche Streiter behandelt hat, sollen nur
zwei etwas näher beleuchtet werden, einmal die Moral, die er aus der



95

Evolutionstheorie zieht, und dann seine Stellung zu Katholizismus
und Protestantismus.

In seinem Aufsatz „La morale de la Doctrine évolutive" nimmt
Brunetière zum zweitenmal die Deszendenztheorie zu Hülfe, diesmal, um sie

seinen moralischen Überzeugungen dienstbar zu machen. Darwins Lehre, sagt

er, hat ein für allemal mit jenem törichten Wahn von der ursprünglichen Güte
der Meuschennatur ein Ende gemacht. Wenn unsere Vorfahren im Tierreich
liegen, so ist sicher, dass wir noch etwas von ihren tierischen Eigenschaften
in uns tragen, und dass wir nicht gefallene Engel sind. Die paar tausend Jahre
Kultur sind nicht mehr, denn ein leichter Firnis, unter der sich der alte
Urmensch verbirgt; man kratze diese Schicht ab, und zum Vorschein kommt der
geile und wilde Gorilla. Was ist das anderes, fährt Brunetière fort, als eine
wissenschaftliche Bestätigung vom Dogma der Erbsünde? Und was vorher nur
ein tiefsinniger Mythus war, wird jetzt wissenschaftliche Wahrheit.

Wenn wir aber aus den Tieren Menschen geworden sind, im Masse, wie wir
uns vom Tiere loslösten, so bleiben wir auch Menschen, entwickeln uns zu
hohem Menschen, im Masse, wie wir uns vom Tiere entfernen, wie wir täglich
den Sieg über unsere tierische Natur erringen. Und den Wortführern
der natürlichen Moral, die im Christentum nur einen wreltabgewandten Wahn
und in seiner Moral eine Vergewaltigung derMenschennatur erblicken, schleudert
er entgegen: „Natürlich ist, dass das Gesetz des Stärkern und Gewandtem
im Tierreich allmächtig herrscht: aber gerade das ist nicht menschlich;
natürlich ist, dass der Schakal oder die Hyäne, der Adler oder der Geier,
wenn sie vom Hunger bedrängt sind, dem Trieb ihrer Wildheit gehorchen:
aber gerade das ist nicht menschlich; natürlich ist, dass der König der
Wüste "oder der Sultan der Dschungeln sein Liebesgelüste an jedem beliebigen
Weibchen befriedigt und im Kampf es den andern abringt; aber gerade das
ist nicht menschlich; natürlich ist, dass sich unter den Tieren ein
Geschlecht weder um das vorhergehende, noch um das nachfolgende kümmert ;

aber gerade das ist nicht menschlich." Sollen wir daher, wie eben jene
Propheten uns raten, alle uns ere Kräfte fördern, alle u n sere Möglichkeiten

zur Entwicklung bringen? Statt vorwärts zu kommen, würden wir
zurückweichen, würden wir nur um so stärker ins Tierreich zurücksinken, als
den gleichen tierischen Instinkten weit mächtigere Mittel zu Gebote stehen
würden.

Daraus folgt, dass der einzig wirkliche Fortschritt der moralische
Fortschritt ist. Frist die Bedingung unseres Glücks, die Bedingung unserer
Menschenwürde. Wie aber ist der Fortschritt beschaffen, auf den wir uns so

gerne berufen Es sind Errungenschaften, die vielfach nur unsern gröbsten
Instinkten schmeicheln; es ist der materielle Fortschritt, der oft eine
Xegierung des wahren Fortschrittes ist, wie denn auch die chinesische Kultur
stationär geblieben ist, weil ihr einziges Ziel das materielle Wohlergehen ist.
„ Dürfen wir stolz darauf sein, dass der Dynamit als Zerstörungsmittel das
harmlosere Sprengpulver verdrängt hat ; dass, statt wie früher mit Vorderladern,
die Völker sich jetzt mit Hinterladern totschiessen ; sollen wir die Chemie
dafür bewundern, dass sie durch Erfinden neuer Schnäpse die Entartung und
den Zerfall der Rassen beschleunigt hat? Die heutige Industrie verdankt ihre
Blüte der Wissenschaft und hat so in der ganzen Welt neue, härtere uud un-



96

erträglichere Formen des Elends geschaffen. Will man als Mittel dagegen auf
weitere Fortschritte zählen, so heisst das politische Homöopathie treiben, und
sicher ist es ein Trugbild.-'

Es geht daraus hervor, dass wir nicht alles als Fortschritt hinnehmen
sollen, was unter dieser Flagge segelt, vor allem aber, dass Fortschritt und
Entwicklung zweierlei sind. Hiefür liefert uns wieder die Evolutionstheorie

eine Bestätigung. Wir konstatieren in der Natur häutig eine
rückschreitende Entwicklung. Nicht der höher Entwickelte siegt im Kampf
ums Dasein, sondern wer den Lebensbedingungen besser angepasst ist. In
Amerika sind die Chinesen den Weissen gerade durch ihre Inferiorität überlegen

; gingen wir einer neuen Eiszeit entgegen, so würde die europäische
Menschheit einem Typus Eskimo Platz machen.

Es herrscht in der Natur das Gesetz der Kompensationen. Die
Kraft, über die wir verfügen, ist konstant, und geben wir auf der einen Seite
mehr aus, als im Budget vorgesehen war, müssen wir an einem andern Orte
Abstreichungen vornehmen, oder wie Darwin sagt: Man kann eine Kuh nicht
zugleich auf Milch und auf Fleisch züchten. Da stets ein Fortschritt auf der
einen Seite durch einen Rückschritt auf der andern kompensiert wird, sollen
wir die Hauptkraft für das verwenden, was vor allem nottut, nämlich für
Bildung der Gesinnung, für den moralischen Fortschritt.

Ist das nicht originell? Sind diese Folgerungen nicht unerwartet? Wir
waren doch sonst gewohnt, dass gerade die Gegner Brunetières, dass die
Wortführer der natürlichen Moral sich auf Darwins Lehre stützten, dass just sie

uns lehrten, unsere Blicke rückwärts zu wenden und im Namen der
Natürlichkeit die traditionelle Moral als unnatürlich, Leben verneinend zu
brandmarken. Es wäre überhaupt interessant, einmal darzustellen, welchen Einfluss
diese sonst so fruchtbare Lehre auf unsere ethischen Begriffe, auf Kunst und
Literatur der Gegenwart ausgeübt hat. Ob immer im Dienste des wahren
Fortschritts

Damit soll nicht gesagt sein, dass alles in Brunetières Ausführungen
stichhaltig ist. Man mag seine Erklärung vom Dogma der Erbsünde als
ein Ku rio su m betrachten; man mag ihm entgegenhalten, dass auch die
moralischen Instinkte angeboren sind, und dass. wie die Naturforscher
beweisen, sie auch im Tierreich wirken und dort den unerbittlichem Kampf
ums Dasein durchkreuzen und mildern; man könnte ihm gegenüber beweisen,
dass auch der materielle Fortschritt in letzter Linie dem moralischen
dient. Je grösser die Arbeitsteilung durch die Maschine, desto komplizierter
das Leben, desto grösser die Abhängigkeit des einzelnen von seinen
Mitmenschen, desto eher der Boden geschaffen zur Entwicklung sozialer Triebe.
Die Stellung aber, die Brunetière dem moralischen Fortschritt
einräumt, halte ich für unanfechtbar. — Es liesse sich beweisen, dass die
Geschichte des Menschen ein fortwährender Kampf und Sieg seiner sittlichen
Eigenschaften über die rohen Triebe der Natur ist, dass mit zunehmender
Bildung die Erkenntnis immer klarer, das Gefühl immer stärker wird für den
unendlichen Wert der Menschenseele, den alle Schätze der Welt nicht
aufwiegen ; dass der Mensch dieses Hohe, Ewige auch am Mitmenschen mehr und
mehr fühlt und hochschätzt. Im Zusammenhang damit entwickelt sich die
Teilnahme am Wohl und Wehe seines Nächsten, entwickelt sich das Mitleid,



97

äussert sich in Werken der öffentlichen Wohlfahrt, und die Weltgeschichte
zeigt uns die Entwicklung, die Fortschritte dieses Mitleids, das nur ein anderes
Wort für die christliche Liebe ist. Die wichtigsten Etappen aber in dieser
Entwicklung sind die Einführung des Christentums, die Reformation und die
Revolution. So muss die Zukunft den Völkern gehören, bei denen eben dieser
Zug der Nächstenliebe am stärksten ausgebildet ist, bei denen sich die Sorge
um den Mitmenschen am intensivsten in Einrichtungen öffentlicher Wohlfahrt,
in der Fürsorge für Kinder und die wirtschaftlich Schwachen äussert, während
rückschrittlich die Völker sind, bei denen jene sozialen Triebe verkümmern
oder stationär bleiben. Es ist dies nur eine Andeutung, die ich nicht weiter
ausführen kann, und ich bitte Sie, den Gedanken durch- und auszudenken,
um zu sehen, wie sehr Brunetière im wesentlichen den Nagel auf den Kopf
getroffen hat.

Im Jahre 1894 ging Brunetière nach Rom und kehrte nach einer
Unterredung mit Papst LeoXIII. als Kämpfer für die katholische Sache in
-die Heimat zurück. Gleichwohl besass er den Glauben noch nicht; er hatte mit
Rom nur eine Vereinbarung (une entente) getroffen und sich seine persönlichen
Ansichten vorbehalten. Und so geniessen wir das seltsame Schauspiel, dass er
für einen Glauben kämpft, den er selber nicht hat. Aber er befindet sich auf
dem Weg zum Glauben, und sieben Jahre nach seiner Romreise, im Jahre
1901, rückt er mit folgendem Bekenntnis heraus: Et si on me demandait, ce

que je crois moi-même, je répondrais: Allez le demander à Rome". Von da
an bekennt sich Brunetière rückhaltlos zum römischen Dogma, geht in die
Kirche und zur Beichte, kurz, macht alle Bräuche und Zeremonien des
Katholizismus mit. Man kann sich wundern, dass sich dieser alte Intellektuelle,

der religiösen Fragen so lange indifferent gegenüber gestanden hatte,
zu diesem völligen Opfer seines Intellektes kam. Um äusserer Vorteile
willen tat er es nicht; denn hatte es ihm schon bisher nicht an Gegnerschaft
gefehlt, so trat jetzt die ganze Welt des freien Denkens und der Wissenschaft

gegen ihn auf. Es ist daher am Platze, diese Bekehrung etwas näher
zu beleuchten.

Brunetière hat seine Bekehrung in verschiedenen Aufsätzen begründet,
die in Buchform unter dem Titel „Sur les chemins de la croyance"
erschienen sind. Wie er Darwin und Häckel zu Hülfe rief, um seine Moral
au stützen, so soll ihm derPositivismus August Comtes das Fundament
für seine metaphysischen und religiösen Ideen liefern, und Brunetière nennt
seinen Versuch „l'utilisation du positivisme".

August Comte hat nicht nur auf Brunetière und Taine, sondern auf seine

ganze Zeit einen mächtigen Einfluss ausgeübt. Gleichwie Brunetière eine
dogmatische Natur, bekämpft er die katholische Kirche im Namen der Wissen
-Schaft, kommt aber später selbst zu einer wunderlichen Religion, die man einen
verirrten Katholizismus nennen kann, und die in Frankreich und noch mehr
in England ihre Anhänger fand. Diese Philosophie Comtes benutzt nun
Brunetière, um zu ganz andern Folgerungen zu gelangen. Nach dem Positivismus
hat die Wissenschaft es nur mit der sinnlichen Welt zu tun; sie ist nur eine

Kenntnis des Relativen; nach dem Absoluten fragt sie nicht; die
Forschung geht prinzipiell nicht auf die letzten Gründe zurück; die Wissenschaft

hat es nur mit dem Wie, nicht mit dem Warum zutun. Das schliesst

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1910. 7



98

in sich, folgert Brunetière, dass hinter dem Relativen ein Reich des
Absoluten liegt, das der Wissenschaft nicht zugänglich ist. Wissenschaft
und Religion bekämpfen sich keineswegs; sie gehören nur verschiedenen
Gebieten an: Il faut penser où il faut, et il faut croire où il faut. Das Glauben
ist aber ein tief eingewurzeltes Bedürfnis der menschlichen Natur; es ist
unausrottbar; denn es entspricht unserm Trieb zum Absoluten, unserer Ahnung
des Ewigen. Soweit wir die Geschichte zurückverfolgen, überall stossen wir
auf religiöse Vorstellungen der Völker ; überall konstatieren wir, dass neben
den wirtschaftlichen die religiösen Fragen die treibenden Kräfte der
Weltgeschichte sind. Und selbst die Modernen, die den Unglauben auf ihre Fahne
schreiben, glauben an das Dogma von der Allmacht der menschlichen Vernunft
oder an das andere von der Unfehlbarkeit der Wissenschaft. Alle Religion
gründet sich auf unsere Beziehung zum Absoluten, und auf dieser
Abhängigkeit fusst auch die Moral, und eine natürliche Moral ist ein Nonsens,
weil alle Moral eine Überwindung des Natürlichen bedeutet. Was nun alle
Religionen auszeichnet, ist, dass sie eine Soziologie sind, d. h. sie geben
Grundsätze und Regeln für das Zusammenleben der Menschen. Also eine
Soziologie ist jede Religion; eine individuelle Religion gibt es nicht; oie ist
ein Widerspruch mit sich selbst; eine persönlich abweichende Meinung in der
Religion ist Abfall und Aufhebung der Religion. So versteht man den Satz
Bossuets: Ein Ketzer ist, wer eine eigene Meinung hat, und es gibt nichts
Falscheres, nichts LTnreligiöseres, als jenerAusspruch der Schwägerin LudwigsXIV,
der frühern deutschen Pfalzgräfin : Chacun se fait ici-bas son petit religion à

part soi; denn jede Religion ist Assoziation, Kongregation, Vereinigung
(communion) Kirche.

Aus dieser engen Beziehung der Religion mit der Struktur der Gesellschaft
erklärt sich der blutige Charakter der Religionskriege, erklären sich die
Grausamkeiten und die Ströme von Blut, die die Einführung des Christentums
und die Ausbreitung der Reformation kostete. Sokrates musste den Schierling
trinken; Christus starb am Kreuze, weil die griechische, weil die jüdische
Gesellschaft sich in ihrem Bestand bedroht fühlte. Ist aber die Moral ein
integrierender Bestandteil der Religion, so sind Probleme der Gesellschaft, ist
die soziale Frage eine moralische und dadurch eine religiöse Frage. Als
Endresultat der Untersuchung über den Positivismus ergibt sich die Fundamentalgleichung:

Soziologie Moral
Moral Religion,

woraus folgt: Soziologie Religion.
Ist aber diese Auffassung vom Wesen der Religion richtig, so folgt daraus,

dass einzig der Katholizismus der Definition entspricht; denn er ist
eine Soziologie.

Der Protestantismus aber stützt sich auf den Individualismus
auf das persönliche Belieben, und ist daher ein gesellschaftsfeindliches,
unreligiöses Prinzip, die Verneinung der Religion. Deshalb hat der Protestantismus
den Deismus, den Skeptizismus und die Religionslosigkeit der Gegenwart
geboren.

Aber nicht nur in der Religion, überall richtet der Individualismus seine
Verheerungen an; er ist, man kann es nicht genug wiederholen, das grosse



99

Übel, an dem die Gegenwart krankt. Daher bekämpft ihn Brunetière
überall, wro er ihn trifft: Descartes wird auf den Index gesetzt, weil er
verlangt, man solle nur das für wahr annehmen, was man persönlich als wahr
erkannt habe; das Griechentum wird wegen seiner Hinneigung zu Häresien
geschmäht; Brunetière nennt die Griechen geringschätzig ein Volk von Sophisten
und plädiert für Zurückdrängung des Griechischen im klassischen Unterricht
zu Gunsten des Latein; denn der lateinische Geist ist das Gesunde,
Staatserhaltende, die Nahrung, die der französischen Jugend frommt.

Meine Herren! „Seltsam gestaltet sich in diesem Kopf die Welt", und ist
nicht alles Irrtum, so ist es doch das Meiste. Man mag zugeben, dass die
Grundlagen des Glaubens in einem Gebiete liegen, das der Wissenschaft nicht
zugänglich ist; auch das weitere, dass die Wissenschaft uns keine Antwort
auf die letzten Probleme des Lebens geben kann; aber warum sie bei jeder
Gelegenheit schmähen und überall von ihrem Bankrott sprechen, wie Brunetière
tut; warum sie mit einzelnen ihrer Vertreter identifizieren, die etwa voreilig
verkünden, die Welträtsel seien fast alle gelöst, und die wenigen ungelösten
werde die Forschung morgen oder übermorgen lösen. Aber vieles an der
Religion ist doch Menschenwerk, so sicher die Dogmen, und sie gehören
deshalb ins Gebiet der menschlichen Kritik, wie ängstlich auch Brunetière sie vor
indiskreten Augen schützen und das ganze Dogmengebäude zu einer terra
sacra machen will.

Mir scheint die Sache so zu liegen, wenn ich mir als Laie eine Äusserung
in dieser Frage erlauben darf:

Aller Glaube ist ein inneres Erlebnis; Brunetière gesteht selber:
„la foi ne se donne pas", ein Erlebnis, das den Menschen umwandelt, ihm die
Welt in anderem Lichte zeigt, ihn von den Mächten des Lebens befreit, und
ihrn den Nacken im Kampf ums Dasein steift. Der Glaube ist also etwas
Persönliches, Individuelles; er ist auch etwas Geistiges, eine Kraft von oben.
Die Vern unft aber hinkt hintendrein, sucht das Geistige, Lebendige in Worte
zu fassen, macht eine Theorie, ein System daraus, in dem Irrtum und
Wahrheit immer gemischt sind. Ein solches System ist auch das katholische
Dogmengebäude; es ist das menschliche Beiwerk und mit Religion nicht
zu verwechseln: denn das eine kann ohne das andere bestehen. Es kann sich
mit wahrer Religiosität sehr wohl vereinigen, und wenn ich ein Beispiel dafür
anführen müsste, würde ich statt tausender auf den Verfasser der Nachfolge
Christi verweisen. Aber ein solches Korpus von Lehrsätzen ganzen Völkern
aufzuzwingen, mochte im Mittelalter gehen, wo die abendländische Menschheit
noch in der Kindheit steckte, oder Völkern gegenüber, die das Denken über
diese innern Fragen den Geistlichen als den Leuten von Fach überlassen;
mündigen, an eigenes Denken und eigene Verantwortung gewöhnten Menschen
wird es als eine Zumutung, als eine Gewissensvergewaltigung vorkommen.
Hier macht sich jeder seine eigene Weltanschauung, seine eigene Glaubensform,

muss es auch; denn wie die einzelnen Gesichter alle voneinander
verschieden sind, so variiert auch die geistige und moralische Stiuktur von Mensch

zu Mensch ; daher müssen auch Weltanschauung und Glaubenvorstellungen von
Mensch zu Mensch variieren. So liegt die Sache wenigstens im, Ideal, in der
Theorie, in der Praxis macht sie sich etwas anders. Daher ist jene oft zitierte
Bemerkung der Pfalzgräfin: chacun se fait ici-bas son petit religion à part



100

soi, nicht die Negation der Religion, sondern der Ausdruck der Wahrheit, und
die zahlreichen Sekten sind nicht ein Beweis gegen den Protestantismus,
sondern im Gegenteil ein Zeichen der Wahrhaftigkeit, des intensiven, religiösen
Lebens.

Freilich stützt sich der Protestantismus auf das Prinzip des Individualismus;
denn die Kraft des Ganzen ruht auf der Kraft des Einzelnen, und um diese

zu stärken, muss man sich ans einzelne Gewissen wenden. Läuft im Gegenteil
das katholische Prinzip nicht Gefahr, die persönliche Kraft zu schwächen eben

dadurch, dass sie mehr die Einheit, als die Persönlichkeit, mehr das in Worte
zu fassende, als das Innerliche, Lebendige betont? Und da erinnere ich mich,
dass beim Erdbeben in Süditalien die unglücklichen Bewohner des Landes
nach der Katastrophe geistliche Fahnen herumtrugen und ihre Heiligen um
Hilfe anflehten, wenn sie nicht stumpfsinnig vor den Ruinen ihrer Häuser
sassen und den Rettungsarbeiten der Soldaten zuschauten, und damit vergleiche
ich die Tatkraft, mit der die Bewrohner von San Franzisco eingriffen, als die
halbe Stadt in Trümmern lag.

Und da auch alle Moral religiösen Ursprungs ist, so sollte sich Brunetière
fragen, ob denn in katholischen Ländern die sittlichen Anschauungen strenger,
das materielle Elend geringer, als in Ländern, wo der Individualismus herrscht,
und da hätte er etwa Spanien mit Deutschlaud, Süditalien mit England
vergleichen können. — Nein, meine Herren, der Individualismus ist kein
gesellschafts- und religions feindliches Prinzip. In Tat und Wahrheit

ist er ein vielverzweigtes soziales Problem. Er behandelt die Beziehungen
des Einzelnen zur Gesamtheit und zerfällt in verschiedene Probleme. Als
Beziehung des Menschen zu Gott ist es [nachDarlu: Brunetière], das theologische

Problem, als Beziehung des Glückes zur Pflicht das moralische,
als Beziehung des Individuums zur Gesellschaft das soziale, als Beziehung
des Individuums zum Staate das politische, als Beziehung des privaten
zum öffentlichen Eigentum das ökonomische. Von dieser Höhe betrachtet
sieht man gleich, dass Individuum und Gesellschaft nicht voneinander getrennt
wrerden können, dass sie im menschlichen Leben miteinander vereinigt sind,
und dass infolgedessen die Wahrheit sich nicht ausschliesslich auf einer Seite
befindet. Der reine Individualismus würde zur Anarchie führen ; der reine
Sozialismus wäre ein ebenso tyrannisches, wie monströses System. In Wahrheit
strebt der Individualismus, so wie wir ihn verstehen, nicht zur Anarchie ; er
will nur den äussern Zwang, die äussere Autorität, durch eine innere, die des

Gewissens, ersetzen. Und ist denn die Weltgeschichte nicht die Erzählung davon,
wie das Individuum diese äussern Ketten abgeworfen? Wie viel körperliche
und geistige Knechtschaften in der Vergangenheit, Knechtschaft der Sklaven,
der Frauen, der Kinder, der Hörigen, der Bauern, der Untertanen, der Gläubigen!
Wie viel Blut und Aufopferung hat es gekostet, um sie alle nacheinander
zu zerbrechen, um dem Herrn das Recht zu entreissen, seine Sklaven den
Hunden vorzuwerfen, dem König, seine Untertanen in die Bastille zu werfen,
dem Vater, seine Tochter ins Kloster zu stecken, der Kirche, den Ketzer auf
dem Scheiterhaufen zu verbrennen! Und sind diese Siege über die
Knechtschaften nicht die Ruhmestitel der Weltgeschichte Betrachten wir Christentum,

Reformation, den englischen Parlamentarismus und die Revolution nicht
als Etappen auf diesem Weg zur Freiheit



101

Aber Brunetière versteht diesen Begriff der Freiheit, den er mit Willkür
verwechselt, nicht. Er ist ein typischer Vertreter jener mentalité romaine,
von der P. Seippel in seinem schönen Buche „Les deux Franees" handelt, d. h.

jener lateinischen Geistesrichtung, die ein Bedürfnis nach geraden Linien,
festen Normen, straffer Regierung und bedingungsloser Unterwerfung hat. Schon
Voltaire spricht vom geometrischen Geist der Franzosen, und dieser Geist
lässt sich durch die ganze Sprache und Literatur verfolgen; man findet ihn
im französischen Häuserbau, in der französischen Gartenanordnung wieder. Sie
kennen den Park von Versailles, mit seiner schönen Symmetrie, wo die ursprüngliche

Ungebundenheit einem Prinzip untergeordnet ist, wo die Pflanzen in
gewisse Formen gezwungen werden. Und damit vergleichen Sie den englischen
Garten; er schnürt das individuelle Wachsen nicht ein, lässt den ursprünglichen
Kräften mehr Spielraum, will eher eine Nachahmung, als eine Stilisierung der
Natur sein. Diesen lateinischen Geist aber verspürte Brunetière in der
katholischen Kirche. Sie musste ihm imponieren durch ihre Hierarchie, durch
ihre Tradition, durch die strenge Logik ihrer Doktrin und ihre Betonung der
Einheit und Geschlossenheit des ganzen Baues ; so ist er durch seine Bekehrung
sich selber treu geblieben.

Müssen wir daher Brunetières Schlüsse zurückweisen, so staunen wir doch
über die Folgerichtigkeit, mit der er sein System durchgeführt hat. Sein

ganzes Innere ist zu straffer Einheit zusammengefasst und lässt sich, wie er
selbst gesteht, auf wenige Sätze zurückführen. Wie er den Individualismus in
der Literatur bekämpft, so verfolgt er ihn auch in der Religion und im Staatsleben,

und hält er es für ein Unglück, dass das Schrifttum des 18. Jahrhunderts
neue Bahnen eingeschlagen hat, so beklagt er den Bruch mit der Tradition
auch in Kirche und Gesellschaft.

Es weht eine Kampfesfreudigkeit durch seine Schriften; mit sicherni
Instinkt sucht er Fragen auf, wo er Widerstand erwartet, stellt er sich an den
Platz, wo der Kampf tobt. Wie ein schwergepanzerter Ritter zieht er in die
Schlacht und weiss den Gegner durch die Schärfe seiner Dialektik und durch
die suggestive Kraft seines energischen Willens in seine Gedankengänge zu
zwingen. Er ist von staunenswerter Belesenheit auf den verschiedensten
Gebieten und hat ein wunderbar sicheres Gedächtnis. So ist es eine Lust,
zuzusehen, wie wuchtig und gewandt er seine Waffen handhabt. Wie die Schläge
eines Hammers fallen seine Gründe auf den Gegner nieder, und mehr als
einer, der sich an ihn gewagt, musste mit zerbrochenem Speer vom Kampfplatz

treten.
Sein Stil, an den Klassikern des 17. Jahrhunderts gebildet, erinnert

mehr an Pascal und Bossuet, als an einen Schriftsteller der Gegenwart. Die
Periode ist gespickt mit qui und que, quoique, cependant que usw.; oft drohen
die eingeschobenen Sätze, den Hauptsatz zu überwuchern, die Nebenfäden,
den Hauptfaden zu verdecken; aber doch ist das Ganze kunstvoll aufgebaut,
und mit siegreicher Sicherheit führt er den Leser zu den von ihm gewollten
Schlüssen; er ist ein hervorragender Redner. Ist seine Sprache auf den ersten
Blick widerhaarig und schwer zugänglich, so entbehrt sie doch in ihrem alter-
tümelnden Auftreten nicht einer gewissen herben Schönheit.

Was im weitern für Brunetière einnimmt, ist seine ethische
Begeisterung. Er hat Sinn für das Hohe und Edle; er erhebt, reizt etwa zum



102

Widerspruch und regt zum Nachdenken an. Und seltsam, der starre Dogmatiker
und gefürchtete Streithahn war im Privatleben von gewinnender
Liebenswürdigkeit, wie sein Vorbild Bossuet, und hat als Leiter der Revue des deux
mondes manchem jungen Talent, auch wenn es zu seinen Gegnern gehörte,
hilfreich beigestanden und ihm den Weg in die Öffentlichkeit geebnet. Ohne
Rücksicht auf persönliche Vorteile, verzichtend auf Wohlleben und Familienglück,

sehritt er unbeirrt auf seiner Bahn dahin und kämpfte, ein echter Ritter
des Geistes, für das, was er für gross, edel und gesund hielt. Was er auch
untersucht, ob Fragen der Literatur oder der Gesellschaft, stets betrachtet er
sie „sub specie aeternitatis"; wie oft kehrt das Wort nicht wieder, bald in
lateinischem, bald in französichem Gewände, d. h. er forscht nach ihrem
Ewigkeitsgehalt, untersucht, wie sie sich zu seiner Weltanschauung verhalten, und
das ist es ja, was die Menschen am tiefsten erfasst; die Deszendenztheorie
hat deshalb die Geister so heftig aufeinandergehetzt, weil man eine neue
Weltanschauung aus ihr zieht, und so gibt Brunetières Leben und Wirken dem
Worte des griechischen Dichters recht:

Vieles Gewaltige lebt; doch das Gewaltigste ist der Mensch.


	Ferdinand Brunetière (1849-1906) : ein französischer Literarhistoriker und Moralist des 19. Jahrhunderts

