
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 20 (1910)

Heft: 2

Artikel: Die Ethik, ein Unterrichtsgegenstand des Seminars

Autor: Zollinger, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


83

II. Die Ethik, ein Unterrichtsgegenstand des Seminars.

Eröffnungswort des Jahrespräsidenten Dr. Edwin Zollinger, Seminardirektor
in Küsnacht.

Aul' unserer pädagogischen Wanderschaft halten wir von Zeit zu Zeil
inne und schauen prüfend zurück. Ein Anlass dazu scheint mir gekommen,

zu sein in der Stunde, da Lehrer und Lehrerinnen der Seminare sieb

zusammenscharen, um die jährlichen Grüsse zu tauschen. Es gibt
verschiedene Wege, das Bestehende zu werten und für dessen Erneuerung
und Verjüngung Kräfte zu lieben: die breite Strasse der Induktion und
der hohe und schmale Pfad der Deduktion. Betreten wir diesen.

Kant, einer der Grossen und Mächtigen im Reiche des Gedankens,

sagt uns: der Wert eines Menschen liegt im Willen. Wir haben keine

Ursache, an der Richtigkeit dieser These zu zweifeln; denn die Geschichte

und das tägliche Leben beweisen sie mit gleicher Evidenz. Der Wille
ist es, der den Mensehen zu dem macht, was er ist. Diese Seelenkraft
haben wir also in unsern Schülern zu induzieren und zum Guten za

polarisieren. Wir wenden uns aber meistens an den Verstand, und nicht

an den Willen, wir bilden jenen und das Gedächtnis. Die Hast der Zeit
die die schnellen Resultate haben will, verlangt es so. Jeden Augenblick
können wir das durch den Verstand Erfasste und dem Gedächtnis
Übersehene reproduzieren lassen, um Rechenschaft abzulegen über unser
pädagogisches Tun; die Früchte der Willenskraft aber reifen langsam, und

ihre Ergebnisse können nicht durch Prüfungen am Ende der kurzen
Schulzeit demonstriert werden, sie zeigen sich erst in der langen Frist
des LebeDs.

Haben wir überhaupt einen Einfluss auf den Willen des Menschen?

Die alten Philosophen bejahen es. Nach Sokrates geht die Tugend, d. h.

die sittliche Willensrichtung, aus der Überzeugung von der Richtigkeit
der sittlichen Normen hervor, sie ist also lehrbar. Auch Aristoteles hält
an der Lehrbarkeit der Tugend fest; er lässt sie aber durch voraus-



84

gehende sittliche Gewöhnung bedingt sein und nähert sich damit dem

Standpunkt der Gegenwart. Ganz anderer Meinung ist Schopenhauer.
Nach ihm reicht keine Vernunft in die geheimnisvollen Tiefen der Willenswelt

hinein. Das Mitleid ist das sittliche Urphänomen. Wo es fehlt,
kann keine Belehrung, kein Imperativ etwas im Menschen erzeugen, was
nicht schon dort gewesen. Diese Behauptung wird schon entkräftigt
durch den Hinweis darauf, dass ein so starrer und unbeweglicher Wille,
wie Schopenhauer annimmt, nicht besteht. Der Wille entwickelt sieh
wie alle andern Seelenkräfte. Durch die Erweckung reiner Gefühle, durch
sittliche Übungen und durch Selbstüberwindung und durch Nachdenken
und Vergleichen gewinnen wir einen Einfluss auf den Willen. (Pestalozzi.)

Die Lehre, die die Zwecke, die Motive und die Normen des
sittlichen Willens aufstellt, die Ethik oder die Wissenschaft von den Sitten,
erhält dadurch in unsern Augen nicht nur eine theoretische, sondern
auch eine praktische Bedeutung; sie gehört darum in das Seminar.

Man wird einwenden, dass die Ethik in verschiedenen anderen Unter-
richtStSehern berücksichtigt werde, ja in ihnen aufgehe, so in Religion7
Deutsch, Pädagogik. Aber die Ethik ist umfassender als die Religion,
darum kann diese jene nicht ersetzen. Was die Literatur anbetrifft, so

gewinnt man durch sie keine Übersicht aller ethischen Fragen. Die

neuere Literatur verfolgt zudem im wesentlichen ästhetische und nicht
ethische Ziele. In der Pädagogik endlich erscheint die Ethik nur als

Hülfe zur Formulierung der Zwecke der Erziehung. Dabei ist mit
Vorliebe das Herbartsche System der sittlichen Ideen verwendet worden, das

keineswegs mehr den Beifall der Gegenwart besitzt. Der Ethik gebührt
aber eine unabhängige Stellung und eine eingehende, nicht nur eine

gelegentliche Behandlung. Die Schüler verlangen auch danach, weil sie

von dieser Lehre eine wesentliche Förderung zur Bildung einer

Weltanschauung erhoffen. Wenn der Unterricht ihnen das nicht bietet, so

greifen sie zur Lektüre. Sie wählen aber kaum eine der eindringlichen
Darstellungen der Moral, wie Epiktets Handbüchlein der Moral, Mark
Aureis Selbstbetrachtungen, Zwingiis Lehrbüchlein oder die kleinen Füchse

der Harriet Beecher-Stove, sondern sie verfallen auf das Neueste, z. B.

auf Nietzsche. Seine aphoristischen Werke, Also sprach Zarathustra,
Jenseits von Gut und Böse, Genealogie der Moral, Götzendämmerung,
üben auf die Jugend einer gewissen Stufe wegen des Kühnen. Paradoxen,

ja Unerhörten einen eigenen Reiz aus. Ausdrücke wie : Herren- und

Sklavenmoral, Umwertung aller Werte, die Moral eine Verschneid ung der

Natur, das gute Gewissen Folge der guten Verdauung, verblenden. Der
Gesunde und Kräftige arbeitet sich durch, der Schwächere bleibt hängen,



85

es fehlt ihm das Vergleichsmaterial, das ihn in den Stand setzt, Kritik
zu üben. Darum haben wir die Pflicht, dem Schüler dieses Material zu
liefern und ihm auch andere Ansichten vorzutragen, damit er in der

Lage ist, zu wählen.
Freilich wird es schwer halten, in dem jetzigen Seminar, das der

beruflichen und allgemeinen Ausbildung zugleich genügen soll, Platz
für ein neues Fach zu finden ; aber was im zweiklassigen Seminar möglich
war, soUte vom vierklassigen nicht abgelehnt werden. Vor nunmehr
60 Jahren hat Heinrich Grunholzer während seiner kurzen Wirksamkeit
in Münchenbuchsee den Ethikunterricht im Seminar eingeführt, indem

er ihm je im letzten Halbjahr zwei wöchentliche Stunden widmete. Die

grosse und nachhaltige Wirkung, die er durch diesen Unterricht auf
seine Schüler ausübte, rechtfertigt es, mit einigen Worten darauf
einzutreten, was durch die handschriftlich vorliegenden Präparationen möglich
wird. Grunholzer stand unter dem Einfluss der Hegeischen Philosophie.
Die Schriften von Rosenkranz und Erdmann bedingten seinen

psychologischen Standpunkt, die Ethik gestaltete er frei nach Kants
Metaphysik der Sitten und nach Hegels Philosophie des Rechts. Bei aller
Wahrung der Wissenschaftlichkeit verstand er es meisterhaft, die

philosophische Terminologie in die Sprache des gesunden
Menschenverstandes zu übertragen. Kants kategorischen Imperativ formulierte er

folgendermassen: Handle so, dass du wollen kannst, deine Maxime werde

allgemeines Gesetz, und er rückte ihn dem Verständnis näher durch die

Worte, der Mensch soll das durch die Vernunft begriffene wahrhaft
Gute wollen und tun. Auf die theoretischen Grundlegungen, die den

Anfang der Ethik Gmnholzers bilden, folgt der praktische Teil mit den

Abschnitten Recht, Moral, Pflichten. Die Sittlichkeit wird erklärt als

die Vereinigung von Rechtlichkeit und Moral. Eine eingehende Behandlung

erfahrt der Abschnitt von den Pflichten. Namentlich hier tritt
die Lehre in die innigste Verbindung mit dem Leben. Wenn auch

Grunholzer der Ansicht war, dass ein jeder seinen Charakter selbst bildeis

müsse, erachtete er es doch als erste Pflicht des Erziehers, dem Schüler
eine sorgsame Anleitung zur Prüfung aller Triebfedern des Handelns
und zur selbständigen Ausbildung guter Grundsätze zu bieten.

Wenn wir selbst an die wichtige Aufgabe gehen wollen, die Ethik
in das Seminar einzuführen, so finden wir die Verhältnisse nicht mehr
so einfach wie vor sechzig Jahren. Wie wir jetzt im Literaturunterricht
einem reicheren und weniger einheitlichen Stoff gegenüberstehen als

damals, so auch in der Ethik. Die Gegenwart zeigt in der Frage der

Bestimmung des Menschen alle Übergänge vom exklusiven Persönlich-



86

èeitsstandpunkt bis zum völligen Aufgehen des einzelnen in der Gesamtheit.

Darum wird man gut tun, die wichtigsten Symptome in der
historischen Entwicklung vorzuführen. Die Griechen bildeten den Eudämonismus

aus; sie erklärten das Sittliche als die von der vernünftigen Überlegung
und Einsicht geleitete Ordnung des menschlichen Lebens, die zur
Glückseligkeit führe. Als Haupt- oder Kardinaltugenden erschienen ihnen die

Weisheit, Tapferkeit und die Selbstbeherrschung, die zusammen die

Rechtschaffenheit ergeben. Wenn wir damit die theologischen Tugenden
des Thomas von Aquino, Glaube, Hoffnung, Liebe, oder die Tugendbegriffe
der Renaissance, Geisteshoheit, Geisteskraft und Grossmut vergleichen,
so erkennen wir, dass das ethische Streben des einzelnen wie der Gesellschaft

in den verschiedenen Perioden nicht das gleiche Ziel hatte,
sondern bald die bald jene Eigenschaften bevorzugte und zu Tugenden
erhob. Hieraus können wir noch nicht den Schluss ziehen, dass sich die

natürliche Sittlichkeit verfeinert habe, wohl aber aus dem Umstand, dass

die neuen Moralsysteme an die Handlung einen strengeren Masstab

anlegen, als die froheren, nämlich das Kriterium des Sozialwertes und

zugleich die Frage, ob der Charakter des Handelnden gut sei. Diese

Erkenntnis gibt uns einen wertvollen Anhaltspunkt für die Gestaltung
der praktischen Ethik, die der theoretischen folgen soll. Wir wollen die

Bildung des Charakters eines jeden Menschen als eine Entwicklung
ansehen, nicht als eine künstliche Gestaltung. Die Darlegung der Güter-,

Pflichten- und Tugendlehre hätte also lediglich den Zweck, die Entwicklung

zu fördern, nicht gewaltsam in sie einzugreifen. Der Einfluss des

praktischen Teils der Ethik muss um so grösser sein, je mehr es gelingt,
die sittlichen Normen, nämlich die individuellen, sozialen und humanen,
mit dem wirklichen Leben in Verbindung zu bringen. Die zu befolgende
Methode wäre die synthetische, daneben bestellt die analytische, wie sie

in einem neueren Werke der Pädagogik (Messmer, Grundzüge der
Pädagogik und moralische Erziehung) angewendet wird. Diese besteht

darin, dass der Bewusstseinsinhalt und die Vergangenheit des Schülers

als Ausgangspunkt für die Entwicklung der sittlichen Normen benutzt
wird. Als Psychanalyse wird diese Methode mit Erfolg zu heilpädago-
¦rischen Zwecken angewendet. Die Synthese möchte die am allgemeinsten
anzuwendende Methode sein. Ohne Not sollen wir nicht in das innerste
Wesen des Menschen eindringen, sondern uns damit begnügen, das Werden.
Wachsen und Erstarken des Charakters durch diskrete Hülfeleistung zu
fördern. Jedoch ist diese Frage hier nicht zu entscheiden. Der Zweck
meiner Worte war lediglich, die Aufmerksamkeit wiederum auf das wich-

tigeFach der Ethik zu lenken ; denn der Wert des Menschen liegt im Willen.


	Die Ethik, ein Unterrichtsgegenstand des Seminars

