
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 19 (1909)

Heft: 5

Artikel: Gehirn und Seele

Autor: Klinke, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


265

Gehirn und Seele.
Von Dr. W. Klinke, Zürich.

Bei allen Völkern finden wir schon seit den ältesten Zeiten die
Ansicht vertreten, dass ausser dem menschlichen Körper und unabhängig
von diesem noch eine besondere Seele existiere. Hinter dem Denken,
Fühlen und Wollen suchte man noch ein gewisses Etwas, das „Ich" ;

dieses „Ich" sollte denken, fühlen, wollen; das »Ich" wurde vom Körper
als etwas Gesondertes, kurz als der Träger des gesamten geistigen Lebens

aufgefasst.
Was hat die Menschen schon in den ersten Anfängen ihrer Kultur

dazu gebracht, an eine persönliche Seele, einen persönlichen Geist zu
glauben Dieser Glaube ist nicht etwa das Produkt einer Reflexion, eines

tieferen Nachdenkens; der naive Mensch kommt vielmehr zu der Annahme
einer Seele als eines besonderen Wesens durch die Beobachtung eines

Naturvorganges, nämlich der Erscheinung des Todes. Allen Völkern ist
aufgefallen, dass mit dem Tode die spontanen Bewegungen des Menschen

aufhören, dass er nicht mehr imstande ist, aktive Bewegungen
auszuführen ; also, schloss man, muss etwas im Körper des Menschen sein, das

diese Bewegungen verursacht, und dieses Etwas nannte man Seele. Da
mit dem Tode der Atem ausbleibt, so kam man dazu, der Seele den

Charakter des Hauchartigen, Luftartigen zuzuschreiben. Das griechische
Wort „Psyche" bedeutet ursprünglich Hauch, Atem. Beim Tode, so

glaubte man, verlasse die Seele den Körper, sie werde ausgehaucht, und
nach der Brahmanenlehre der alten Inder soll dann die Seele zu ihrer
Läuterung eine Wanderung durch verschiedene Tiere antreten. Hier ist
also der Ursprung der Vorstellung der „Geister- oder Gespensterseele" zu
suchen, und dass diese Ansicht noch kein allgemein überwundener Standpunkt

ist, das beweist das Bestehen der zahlreichen spiritistischen Zirkel,
in denen sich Leute aus den verschiedensten Gesellschaftskreisen und

Bildungsstufen zusammenfinden.
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1909. lg



266

Noch heute ist der Glaube an die Existenz einer besonderen Seele

wohl allgemein verbreitet ; nur haben die meisten über diesen hypothetisch
vorausgesetzten Träger unseres Geisteslebens ganz unbestimmte und
unklare Vorstellungen. Mit der Annahme einer solchen Seele wird eben

unser gesamtes Geistesleben auf die bequemste und leichteste Weise

erklärt, und verhältnismässig nur wenige werden sich von dieser

Betrachtungsweise frei machen können. Den anderen aber geht es wie jenen
Bauern, die, nachdem ihnen ihr Seelsorger stundenlang das Wesen der
Lokomotive erklärt hatte, ausriefen: Und es ist doch ein Pferd drin „Mit
einem Pferd in der Lokomotive ist ihnen, alles klar, wenn es auch ein

etwas wunderbares Pferd sein muss."

Schon frühzeitig versuchte man die Seele zu lokalisieren, d. h. sie an
ein bestimmtes körperliches Organ gebunden zu denken, und das geschah
auf sehr mannigfaltige Weise. Dass zwischen Gehirn und Seelenleben ein

Zusammenhang besteht, wie es heute sicher erwiesen, ist eine Erkenntnis,
die sich erst langsam im Laufe der Jahrhunderte entwickelt hat. Meist wurde
die Seelentätigkeit nicht in den Kopf, sondern in das Herz verlegt, so auch
noch von Aristoteles. Claudius Galen, einer der bedeutendsten Physiologen
des Altertums (f 201 n. Ch.), wies zum erstenmal in einlässlicher
Weise darauf hin, dass der Sitz der Geistestätigkeit im Gehirn sein

müsse; allein es ging noch lange, bis sich diese Anschauung
durchgerungen hatte. Erst als durch das Aufkommen der induktiven Forschung
und der neueren Philosophie die Autorität des Aristoteles zurücktrat und

man selbst anfing, zu beobachten und zu forschen, statt sich bloss das

traditioneUe Wissen anzueignen, erkannte man, dass zwischen Gehirn und
Seelenleben ein enger Zusammenhang bestehen müsse. In höchst fruchtbarer

Weise befasste sich mit diesem Problem in der ersten Hälfte des

17. Jahrhunderts der scharfsinnigste Denker der Franzosen, René Descartes

oder Cartesius, der Begründer der neueren rationalistischen Philosophie.
Cartesius hatte erkannt, dass alle Nerven nach dem Gehirn gehen, und
so vermutete er den Sitz der Seele in dem einzigen darin enthaltenen

unpaarigen Organ, in der Zirbeldrüse, die in der Mitte der beiden Hirn-
hemisphären liegt und die Form eines Fichtenzapfens hat. Fürs erste ist
sie aber keineswegs eine Drüse, wie ihr Name sagt, sondern ein nervöses

Organ, und zweitens wissen wir heute, dass sie in keiner Beziehung zu
unserem Geistesleben steht, sondern vielmehr ein verkümmertes drittes
Auge, ein sogenanntes Scheitel- oder Parietalauge ist. Auch diese Ansicht
ist daher heute völlig aufgegeben. Die Untersuchungen über den Bau des

Gehirns haben mit Sicherheit ergeben, dass eine Seele an irgend einem

bestimmten Punkte gar nicht lokalisiert sein könnte; denn wenn dem



267

so wäre, so mussten alle Nervenbahnen nach diesem Orte, also nach
einem Zentrum verlaufen. Das ist aber gar nicht der Fall ; die Hirnnerven
erstrecken sich über ein weites Gebiet, und es herrscht im Gehirn nicht
Zentralisation, sondern Dezentralisation.

Wie stellt sich nun die heutige Psychologie zu der Annahme einer
Seele? Es ist ein von jeder Wissenschaft anerkanntes Prinzip, alle
überflüssigen Hypothesen zu vermeiden. Die Annahme der Existenz eines

besonderen Trägers unserer Geistestätigkeiten, einer Seele also, wäre aber
eine solche. Wie man sehr wohl ohne sie bei der Erklärung der psychischen
Vorgänge auskommen hann, möge folgender Vergleich zeigen, den

Ebbinghaus in seinen Grundzügen der Psychologie anführt. „Man sehe

eine Pflanze. Sie hat Wurzeln, Zweige, Blätter, Zellen, trägt Blüten,
Früchte, eine Krone usw. Ganz wie die seelischen Gebilde existiert auch
das, was die Pflanze an sich hat, nicht isoliert und selbständig in der
Welt, sondern nur verbunden untereinander und namentlich getragen
von einem Substrat oder Subjekt, an dem es haftet. Losgelöst voneinander
und von ihrem Träger sind Blätter und Blüten ihrem wahren Wesen
nach nicht mehr vorhanden ; nur den Namen behalten sie noch eine W'eile
und das oberflächliche Aussehen. Aber wer ist hier der Träger alles

dessen, was bloss als Getragenes vorhanden ist? wer das Subjekt, welches
alle die einzelnen unselbständigen Dinge hat und ihnen Grundlage und
Zusammenhalt gibt? Ein besonderes einfaches Wesen, unabhängig und
unterscheidbar in seiner Existenz von dem, was es hat oder trägt Doch
schlechterdings nicht. Sondern alle einzelnen Bestandteile, Glieder,
Funktionen der Pflanze existieren nur als etwas irgendwie Zusammengehaltenes

und Getragenes; aber das sie tragende und habende Wesen

ist nichts anderes, als die Gesamtheit dessen, was da getragen und

gehabt wird. Nimmt man der Pflanze alles weg, von dem man sagt,
dass sie es hat oder trägt, so hat man sie selbst weggenommen. Es bleibt
nicht etwa der eigentliche Träger noch übrig, nur arm und verkümmert
in seinem Besitz und in seinen Äusserungen, sondern es bleibt gar nichts
mehr übrig."

Ähnlich verhält es sich nun mit der Seele. Unser Geistesleben

besteht aus Empfindungen, Vorstellungen, Gefühlen und Willensakten. Denken

wir uns alle diese einzelnen Bewusstseinsinhalte weg; so bleibt eben

nichts Psychisches mehr übrig; es ist ausser diesen kein besonderer Träger
mehr vorhanden. Seele ist nur der Inbegriff, der Sammelbegriff der
einzelnen psychischen Gebilde, aber nichts für sich und ausser ihnen
Bestehendes. Unser Seelenleben besteht aber nicht aus einem blossen

Nebeneinander, der Summe der einzelnen Elemente des Bewusstseins; in



268

Wirklichkeit existieren nicht Empfindungen, Vorstellungen, Gefühle,
Willensakte nebeneinander, sondern sie bilden innige Verbände; nur die
künstliche Abstraktion oder Analyse lässt diese einzelnen Komponenten
erkennen. Mit dem Begriff Seele bezeichnen wir nun eben diesen innigen
Verband der einzelnen Bewusstseins Vorgänge. Nun wird
hiergegen oft eingewendet, dass doch das als etwas Besonderes, als unser

„Ich" oder als Träger des Geisteslebens anzusehen sei, was in unserer
Psyche als konstanter, sich stets gleich bleibender Faktor erscheine. In
Wirklichkeit existiert aber ein solcher konstanter Faktor gar nicht. Ein
Baum erscheint uns auch bei wiederholter oberflächlicher Betrachtung
in seiuem Aussehen als unveränderlich; tatsächlich ändert er sich aber

beständig infolge der assimilatorischen Prozesse. Und wie wir infolge
des Stoffwechsels genau genommen körperlich heute nicht mehr
dieselben sind, wie gestern, so ändert sich auch unser psychischer Inhalt
kontinuierlich. Jeder Tag bringt uns neue Erfahrungen, neue Vorstellungen,
so dass das „Ich", wie die Seele auch bezeichnet wird, gar nicht diese

Unveränderlichkeit hat, wie es scheint. Aus alledem ergibt sich, dass die
Existenz eines solchen besonderen metaphysisch unteilbaren einfachen
Wresens ein Ding der Unmöglichkeit ist. Deswegen sprechen wir nach
wie vor von der „Seele" ; denn es wäre pedantisch, diesen Ausdruck, der
sich einmal in der Psychologie eingebürgert hat, daraus zu verbannen;
wir verstehen aber nunmehr darunter die Gesamtheit oder den innigen
Verband der Bewusstseinsvorgänge. Soviel aber steht heute fest, dass

alle geistige Tätigkeit an die Funktion des Zentralnervensystems, an das

Gehirn gebunden ist. Welche Tatsachen sprechen für diese enge Beziehung
zwischen Physischem und Psychischem, und wie ist dieses Abhängigkeitsverhältnis

aufzufassen?

Verfolgen wir die Entwicklung des Gehirns in der Tierreihe aufwärts
bis zum Menschen, so zeigt sich, dass im allgemeinen die geistig höher
stehenden Tiere auch ein entwickelteres Gehirn haben. Diese höhere
Entwicklung zeigt sich vor allem in der grösseren Ausdehnung der
sogenannten grauen Rinde, d. h. einem etwa drei Millimeter dicken
Nervenzellenlager an der Oberfläche des Gehirns, wo sich, wie wir noch zeigen
werden, die physiologischen Parallelvorgänge der psychischen Prozesse

abspielen. Die Ausdehnung dieser grauen Rinde und damit der Reichtum
an Nervenzellen ist von zwei Faktoren abhängig, einmal von der Grösse

des Gehirns und sodann von der Anzahl und Tiefe der Furchen, von
denen das Hirn durchzogen ist. Geistig höher stehende Individuen werden
also ein grösseres und reicher gefurchtes Hirn besitzen. Da aber das

Gehirn nicht nur den geistigen Vorgängen, sondern ausserdem noch zur



269

Regulierung der Atmung, des Blutkreislaufes, der Ernährung u. a. dient,
so ist ohne weiteres klar und widerspricht durchaus nicht der vorher

aufgestellten Behauptung, dass das Hirngewicht auch mit dem
Körpergewicht zunimmt, und dass also Tiere, die ein grösseres Körpergewicht
haben als der Mensch, auch ein schwereres Gehirn aufweisen werden.
Man darf deshalb nur das absolute Hirngewicht derjenigen Tiere mit
dem des Menschen vergleichen, deren Körpergewicht sich nicht wesentlich

von dem des Menschen unterscheidet. In diesem Falle aber zeigt
sich, dass das Hirngewicht aller Tiere, deren Körpergewicht nicht sehr

von dem des Menschen abweicht, weit hinter dem des Menschen zurücksteht.

Es beträgt nämlich durchschnittlich beim Mann 1400 g, bei
der Frau 1275 g, beim Gorilla zirka 450 g, Pferd 600 g, Ochse 500 g,
Löwe 230 g. Vergleicht man das Gehirngewicht verschiedener Menschen

miteinander, so ergibt sich, dass Menschen von hervorragender Begabung
im allgemeinen auch ein grösseres und entwickelteres Gehirn haben.

Immerhin darf man die Beziehung zwischen Hirngewicht und geistiger
Entwicklung nicht zu eng fassen ; sie besteht nur im grossen und ganzen ;

im einzelnen zeigen sich zahlreiche Ausnahmen und nicht so einfache
Verhältnisse. Tatsache aber ist, dass Menschen mit sehr kleinen und wenig
entwickelten Gehirn meist an Idiotie leiden. Das relative Hirngewicht,
d. h. das Gewicht des Gehirns zu dem des gesamten Körpers, beträgt
beim Manne 1 : 3G, bei der Frau 1 : 35, beim Gorilla zirka 1 : 100, Pferd
1 : 400, Ochse 1 : 500, Löwe 1 : 600. Auch das relative Hirngewicht des

Menschen ist also beträchtlich höher als das der Säugetiere mit nicht
wesentlich verschiedenem Körpergewicht. Allerdings gibt es eine Anzahl
Tiere, die ein relativ höheres Hirngewicht haben als der Mensch, so

beispielsweise manche Singvögel. Um das zu verstehen, brauchen wir aber

nur daran zu erinnern, dass das Hirn eben auch noch rein physiologischen

Funktionen dient, und dass eben gerade bei den Vögeln gewisse

physische Prozesse wie der Blutkreislauf sich viel lebhafter abspielen als
beim Menschen.

Auch das Grössenverhältnis der einzelnen Teile des Gehirns ist beim
Tier und beim Menschen ein durchaus verschiedenes. Schon eine
oberflächliche Betrachtung zeigt, dass unser Zentralnervensystem in drei
deutlich voneinander geschiedene Abschnitte zerfällt, nämlich in das

Grosshirn, das Kleinhirn und das verlängerte Mark. Vergleicht man nun
den Schädel des Menschen mit dem eines höheren Säugers, so ergibt sich,
dass beim Menschen der Gehirnschädel gegenüber dem Gesichtsschädel

viel mächtiger entwickelt ist. (Der Knochenkomplex, der das Gesicht

bildet, heisst Gesichtsschädel; er geht vom Kinn bis zum Nasion, d. h.



270

bis zur Kreuzungsstelle der Stirnnasennaht und der Sagitalebene; der

übrige Teil heisst Gehirnschädel.) Diese Zunahme des Gehirnschädels ist
eine Folge der viel mächtigeren Gehirnentwicklung beim Menschen gegenüber

dem Tiere; denn das Gehirn bildet den Schädel und nicht umgekehrt.

Diese Umbildung des Schädels hat sich im Verlaufe der Evolution
allmälig vollzogen. Beim Ameisenbär beispielsweise sind Klein- und
Grosshirn noch beinahe gleich gross und der Gehirnschädel im Verhältnis
zum Gesichtsschädel daher noch sehr klein. Verfolgen wir die Entwicklung

in der Tierreihe aufwärts, so zeigt sich, dass das Kleinhirn immer
mehr ab-, das Grosshirn immer mehr zunimmt, und das hat eben zur
Folge, dass sich der Gehirnschädel auf Kosten des facialen Teiles immer
mehr ausbildet. Kleinhirn und verlängertes Mark differieren beim Menschen

und den höher stehenden Säugetieren nicht stark ; die Zunahme des

Gehirns betrifft vor allem das Grosshirn und hier wiederum besonders

den Stirnlappen oder das Frontalhirn. Hier liegt ein Fundamentalunterschied

zwischen tierischem und menschlichem Gehirn. Das Frontalhirn
ist beim Menschen gegenüber dem Tiere sehr stark entwickelt, und das

hat zur Bildung der senkrechten Stirn geführt, die ein typisch menschliches

Kennzeichen ist. Gerade der Stirnlappen ist aber, worauf wir noch

eingehen werden, für unser Geistesleben von besonderer Bedeutung.
Die bisher angeführten Tatsachen sind aber nur grobe Beweise für

den Zusammenhang der geistigen Funktionen mit dem Gehirn. Die
genauere Kenntnis der Anatomie und Physiologie des Zentralnervensystems
hat ermöglicht, diese Abhängigkeitsbeziehung in systematischer Weise

experimentell zu erforschen. Sehr fruchtbar in dieser Hinsicht erwiesen
sich die sogenannten Extirpationsversuche. Wenn wirklich ein so

enger Zusammenhang zwischen Gehirn und Seelenleben besteht, dann
müssen unwillkürlich oder willkürlich erzeugte Schädigungen des Gehirns
auch tiefgreifende und typische Änderungen im Geistesleben zur Folge
haben. Das ist nun tatsächlich der Fall. Solche Extirpationen sind mehrfach

an Tieren ausgeführt worden, so am Frosch, an Tauben, Hunden

u. a., d. h. man hat durch operativen Eingriff einzelne Teile oder
sukzessiv das ganze Grosshirn entfernt und die dadurch verursachten

Störungen beobachtet. Diese Versuche haben ausnahmslos ergeben, dass

durch den Verlust einzelner Teile oder des ganzen Grosshirns die Intelligenz

in hochgradiger Weise herabgesetzt wird. Alle diese Tiere sind nach

der Extirpation z. B. nicht mehr imstande, Futter als solches zu
erkennen, trotzdem sie ja noch über normale Sinnesorgane verfügen. Beim
Menschen ist man natürlich lediglich auf die Beobachtungen pathologischer

Fälle angewiesen. Diese sind aber deshalb viel ergebnisreicher,



271

weil die Kranken über ihren Zustand selbst Aufschluss geben können,
während, man beim Tier alles erst erschliessen muss. In allen Fällen, wo
infolge Entwicklungsstörungen das gesamte Grosshirn funktionsunfähig
war, bestand hochgradige Idiotie, Lähmung der Extremitäten, Stummheit,
Blindheit u. a.

Durch solche Abtragung von ganzen Gehirnteilen werden aber so

tiefgreifende allgemeine Störungen bewirkt, dass sich nicht genau
feststellen lässt, was auf Rechnung der einzelnen Teile oder Bezirke des

Gehirns zu stehen kommt. Die Natur erzeugt aber beim Menschen selbst
hie und da Defekte im Zentralnervensystem und zwar viel feinere, enger
begrenzte Störungen, als sie willkürlich durch Extirpation herbeigeführt
werden können. Solche Störungen äussern sich in Geisteskrankheiten.
Durch unzählige Fälle ist jetzt nachgewiesen, dass alle Geisteskrankheiten
oder Psychosen Gehirnkrankheiten sind. Es sind noch keine hundert
Jahre her, dass man Irrsinnige gar nicht für wirkliche Kranke, sondern
als von einem bösen Geiste Besessene angesehen hat. Hieraus erklärt sich
der heute noch zuweilen gepflegte Unsinn, Geisteskranke gesund beten

zu wollen. Das Verständnis des Wesens dieser Krankheit hat zur Folge
gehabt, dass diesen Unglücklichen, im Gegensatz zu früher, in allen
Irrenanstalten eine höchst humane Behandlung zuteil wird. In den
Heilanstalten hat man Gelegenheit, das Geistesleben monatelang oder gar
während einer Reihe von Jahren zu beobachten; nach dem Tode des

Patienten gestattet die Sektion die makro- und mikroskopische
Untersuchung des Gehirns; es können also dann die für diese Krankheit typischen
Defekte genau nachgewiesen werden. Nun wird allerdings in der alten
Literatur von verschiedenen Fällen berichtet, wo Geisteskrankheiten auch
bei völlig gesundem Gehirn bestanden haben sollen. Da man aber früher

gar keine exakten Untersuchungsmethoden kannte, darf man sich solchen

Beispielen gegenüber sehr skeptisch verhalten. Es steht heute ausser allem
Zweifel, dass schwere Fälle von Geistesstörungen auch mit Gehirndefekten
verbunden sind.

Alle Geisteskrankheiten lassen sich in zwei Hauptgruppen einordnen,
nämlich in Defektpsychosen und funktionelle Psychosen. Erstere sind
solche, die durch einen Intelligenzdefekt, d. h. durch Abnahme des

Gedächtnisses und der Urteilskraft charakterisiert sind. Es zeigt sich also

in solchen Fällen krankhafte Armut oder Ausfall von Vorstellungen und

Vorstellungsverknüpfungen, wodurch die Urteilsfähigkeit wesentlich
herabgesetzt ist. Diese Defektpsychosen sind ausnahmslos dadurch ausgezeichnet,
dass sich bei der Sektion stets mikroskopisch Veränderungen der
Grosshirnrinde, typische Krankheitsherde nachweisen lassen. Dem Ausfall yon



272

Vorstellungen und Vorstellungsverbindungen entspricht ein Untergang

von Nervenzellen, beziehungsweise von Nervenfasern der Grosshirnrinde.

Bei den funktionellen Psychosen, zu denen Melancholie, Hysterie, Manie,

Hypochondrie u. a. gehören, findet man keine Gehirndefekte; denn hier
ist nur die Tätigkeit, die Funktion des Gehirns gestört, beispielsweise

durch krankhafte Veränderung im Blutkreislauf und damit verbundenen

Ernährungsstörungen. Nach dem Tode ist diese Art der Störung natürlich

nicht mehr erkennbar, weil das Organ überhaupt nicht mehr
funktioniert. Auch unser Gefühlsleben ist durchaus an eine besondere Tätigkeit

des Zentralnervensystems gebunden; das beweist der Verlauf einer
der häufigsten Geisteskrankheiten, der Dementia paralytica, gewöhnlich
Gehirnerweichung genannt, wo mit der Zerstörung gewisser Nervenzellen
und Fasern das Affektleben allmälig erlischt und die Patienten im letzten
Stadium der Krankheit ganz apathisch werden.

Diese Zugehörigkeit bestimmter Bezirke der Grosshirnrinde zu
spezifischen Äusserungen des Geisteslebens hatte übrigens schon der berühmte
Gehirnanatom Gali erkannt, der zu Anfang des 19. Jahrhunderts eine

besondere Schädellehre, Phrenologie, aufstellte, die noch in den letzten
Jahrzehnten viel von sich reden machte und heute noch viele Anhänger
zählt. Gali und seine Schüler gingen davon aus, dass stark ausgeprägte
geistige Eigenschaften eines Menschen sich auch in einer typischen
Gehirnentwicklung zeigen müssen. An den Grosshirnhemisphären sollte nach

ihrer Ansicht die betreffende Entwicklung durch hügelartige Vorwölbung
zum Ausdruck kommen, und diese Erhebung sollte sich dann auch
äusserlich am Schädel als eine umschriebene Hervorwölbung seiner

Gehirnkapselwände zeigen. Gali studierte die Schädel einer grossen Anzahl von
Individuen, namentlich von Verbrechern, bei denen sich gewisse geistige
Eigenschaften in besonders ausgeprägtem Masse zeigten. Durch diese

Untersuchungen kam er dazu, den ganzen Schädel in 27 Provinzen oder
Bezirke einzuteilen ; in jedem dieser Bezirke sollte eine bestimmte geistige
Grundkraft lokalisiert sein. Gali gelangte aber zur Annahme ganz
merkwürdiger „Grundkräfte", die er, wie nachstehende Abbildung zeigt, im
Gehirn lokalisiert dachte; er unterschied nämlich: a Geschlechtstrieb,
b Kindesliebe, c Freundschaft,, d Lebenserhaltungstrieb, e Mordlust,

/ Schlauheit, g Umsicht, h Eitelkeit, t Hochsinn, * Beharrlichkeit, k
religiöser Sinn, Frömmigkeit, l Gutmütigkeit, m vergleichender Scharfsinn,
n Sachgedächtnis, o Ortsgedächtnis, p Farbensinn, q Musiksinn, r Gewinnsucht,

s Sinn für Mechanik, u Witz, v dichterisches Talent,
Personengedächtnis, Wortgedächtnis, Sprachsinn, Zahlengedächtnis, Nachahmungstrieb

und Tiefsinn.



273

Phrenologie nach Gali.

Der Glaube an die Richtigkeit dieser Phrenologie war im Volke so

stark und allgemein, dass man oft Kinder, bevor man sie zu einem
Berufe bestimmte, von einem Phrenologen auf ihre geistige Befähigung
untersuchen liess. Heute ist diese Lehre, die auf den luftigsten Spekulationen

beruht, in wissenschaftlichen Kreisen endgültig aufgegeben. Die
erste Hauptschwäche dieser Theorie besteht darin, dass gar nicht elementare,

sondern sehr komplexe psychische Vorgänge lokalisiert werden. Es
kann keine Rede davon sein, dass solche höchst komplizierte Bewusstseins

Vorgänge, wie die von Gali angenommenen „Grundkräfte" an
bestimmte Bezirke des Grosshirns gebunden sind. Eine Extirpation oder

Verletzung eines dieser Bezirke müsste doch zur Folge haben, dass gerade
die dort lokalisierte geistige Funktion gestört würde; das ist aber gar
nicht der Fall. Zweitens ist es durchaus unzulässig, aus einer besonders

ausgeprägten Erhebung der Schädelkapsel auf eine entsprechende
Entwicklung des Gehirns zu schliessen. An jedem Schädel findet man an
verschiedenen Stellen eine hervortretende Erhebung; diese rührt aber
meist nur von einer Verdickung der Schädelknochen her, ohne dass damit
eine besonders starke Entwicklung des Gehirns parallel ginge. Was von
dieser Theorie zu halten ist, das zeigten auch bald, abgesehen von aller
Überlegung und wissenschaftlicher Prüfung, ihre praktischen Ergebnisse;
die Phrenologen täuschten sich in ihren Beurteilungen in gröbster Weise.
So kam die Schädellehre bald in Verruf; sie wurde verlacht, besonders



274

als noch einige sarkastische Forscher herausgefunden haben wollten, dass

der Schädel des Gorilla gerade dort, wo der Sitz der Frömmigkeit sein

sollte, eine besonders starke Ausbildung zeige.

Im Anschluss an die Aufstellungen Galls hat später der italienische
Mediziner Lombroso versucht, durch typische körperliche Merkmale den

geborenen Verbrecher zu charakterisieren, d. h. Lombroso nahm ebenfalls

an, dass zwischen Seelentätigkeit und Körper ein enger Zusammenhang
bestehe. Der moralische (und intellektuelle) Defekt des Verbrechers sollte
auch in gewissen körperlichen Merkmalen zum Ausdruck kommen.
Lombroso reiste die italienischen Gefängnisse ab und untersuchte hunderte
von Verbrechern auf solche äussere Merkmale am Schädel, im Gesicht
oder am Körper überhaupt. Er wollte gefunden haben, dass der geborene
Verbrecher ein eigener anthropologischer Typus sei, der sich durch ganz
besondere Degenerationszeichen von dem normalen Menschen
unterscheide. Als solche sah er Anomalien der Schädelbildung, der
Gehirnentwicklung, der Gesichtsbildung u. a. m. an. Neuere Forschungen haben
aber gezeigt, dass der Verbrecher nicht einen besonderen anthropologischen

Typus darstellt. Wohl findet man bei Verbrechern häufiger als
sonst Degenerationsstigmata; allein diese kommen ebenso oft auch bei

Geisteskranken und bei Leuten aus den unteren Volksschichten vor, weil
diese im allgemeinen mehr Zufälligkeiten ausgesetzt sind. Eine
Korrespondenz zwischen Seelenleben und Gehirn (oder Körper überhaupt) im
Sinne Galls und Lombrosos besteht also nicht zurecht.

Indessen steckt aber doch etwas Richtiges in der von Gali
aufgestellten Theorie. Nach neueren Untersuchungen über die Funktion des

Zentralnervensystems, um die sich namentlich Broca, Hitzig und Flechsig
verdient gemacht haben, hat sich nämlich ergeben, dass das Gehirn
wirklich nicht als Ganzes gleichmässig arbeitet, wie z. B. die Lunge für
die Oxydation des Blutes, sondern dass es in eine Anzahl Provinzen
zerfällt, denen ganz verschiedene Bedeutung zukommt; nur stehen diese

einzelnen Gehirnbezirke durchaus nicht in Zusammenhang mit den von
Gali angenommenen „Grundkräften". Zu dieser Erkenntnis ist man mit
Hülfe verschiedener Methoden gelangt.

Man untersuchte einmal in eingehender Weise den anatomischen Bau
des Gehirns, ganz besonders den Verlauf, den die Nerven der einzelnen

Sinnesorgane im Gehirn nehmen. Da zeigte es sich denn, dass diese zu

ganz bestimmten Bezirken des Gehirns führen, woraus man ohne Zweifel
zu schliessen berechtigt ist, dass sie zu diesen in besonderer Beziehung
stehen müssen. Einen Schritt weiter in der Kenntnis der Bedeutung der
einzelnen Gehirnprovinzen gelangte man durch Anwendung der physio-



275

logischen Methode, die darin besteht, dass man die einzelnen Partien des

Gehirns durch schwache Induktionsströme reizt und beobachtet, welche
Reaktionen dies zur Folge hat. Bei den höchst stehenden Tieren, den

anthropoiden Affen (Schimpanse, Hylobates u. a.) sind solche Versuche
mehrfach vorgenommen worden. Reizt man bei diesen Tieren die Rinde
der vorderen Zentralwirkung, so reagieren sie mit ganz bestimmten

Bewegungen der Extremitäten der anderen Körperhälfte. Von bestimmten
Stellen des vorderen Zentrallappens aus kann man sogar mittelst
elektrischer Reizung isolierte Bewegungen einzelner Giedmassen, wie der

Finger oder der Zehen, erzeugen. Dies spricht doch ohne Zweifel für eine

sehr enge Abhängigkeitsbeziehung zwischen diesen Gehirnpartien und den

motorischen Vorgängen.
Die genaueste Kenntnis über die Lokalisation im Grosshirn erhielt

man aber durch das Studium der sogenannten Ausfallserscheinungen.
Den Ausgangspunkt zu diesen Untersuchungen bildete die zuerst von
Broca erkannte Tatsache, dass der Zerstörung einer bestimmten Partie
der Hirnrinde der Verlust des SprachVermögens parallel geht. Dieses

Sprachzentrum liegt (bei allen Rechtshändern) in der dritten linken
Hirnwindung. Wird diese Stelle verletzt oder zerstört, so ist Sprachlosigkeit
die Folge. Die betreffenden Kranken besitzen keine Sprechbewegungs-
vorstellungen mehr ; sie leiden an motorischerAphasie. Der Verlust
dieses Sprechvermögens gehört nun eben zu den Ausfallserscheinungen;
durch Defekte in bestimmten Teilen des Grosshirns fallen parallel damit
gewisse psychische Vorgänge aus, daher die Bezeichnung Ausfallserscheinungen.

Man hat sie bei Tieren künstlich erzeugt, indem man systematisch

durch Ätzung mit chemischen Agentien einzelne Gehirnpartien
verletzte oder mit dem Messer extirpierte. Dies hatte jeweilen den Ausfall
bestimmter Bewusstseinsvorgänge zur Folge. Sorgfältige Beobachtungen
an Geisteskranken und eingehende mikroskopische Untersuchung der dabei
vorhandenen Gehirnveränderungen bestätigten die Tatsache der

Ausfallserscheinungen. Durch alle diese Ergebnisse ist es jetzt möglich, sich bis

zu einem gewissen Grade ein Bild von der Lokalisation im Zentralnervensystem

zu machen und den Zusammenhang zwischen Gehirn und Seelenleben

im wesentlichen zu übersehen.

Um dies darzulegen, müssen wir zunächst an den anatomischen Bau
des Grosshirns erinnern. Eine Seitenansicht des Grosshirns weist drei
besonders tief einschneidende Furchen auf, nämlich die Sylvische Spalte,
die Zentralfurche und die Occipitalfurche. Die erste geht von unten vorn
nach hinten hinauf, die zweite zieht sich von der Mitte der Hirnhälfte
in etwas schiefer Richtung von oben nach unten, und die Occipitalfurche



276

Seitenansicht der linken Grosshirnhälfte.

S Sylvische Spalte, Z Zentralfurche, O Occipitalfurche.
v Z vordere, h Z hintere Zentralwindung, o St obere, m St mittlere,

u St untere Stirnwindung, o Seh oberer, m Seh mittlerer,
u Seh unterer Schläfenlappen, o H oberer, m H mittlerer,

u H unterer Hinterhauptlappen.

endlich erstreckt sich von hinten nach unten ziemlich tief ins Gehirn
hinein, was allerdings nur an einem Medianschnitt sichtbar ist. Durch
diese Furchen wird jede Grosshirnhälfte in vier Lappen eingeteilt. Die
Partie vor der Zentralfurche bildet den Stirnlappen, die hinter der

Occipitalfurche den Hinterhauptslappen. Was zwischen diesen beiden

Furchen liegt, heisst Scheitel-, und die Region unter der Sylvischen Spalte
Schlafenlappen. Jeder Lappen wiederum besteht aus mehreren Windungen.
Von der Occipitalfurche zweigt sich, wie auf einem Medianschnitt
ersichtlich ist, nach hinten eine besondere Furche ab, die Fissura calcarina.
Zwischen diesen beiden Furchen befindet sich die Sehsphäre ; hier endigen
nämlich die vom Auge herziehenden Sehnervenfasern. In diesem Bezirk,
insbesondere in der Fissura calcarina, sind unsere Gesichtsempfindungen
und sehr wahrscheinlich auch die Gesichtsvorstellungen lokalisiert. Während

jede Grosshirnhälfte die gegenüberliegende Körperseite versorgt, ist
hier bemerkenswert, dass die Netzhaut jedes Auges mit beiden

Hirnhemisphären in Verbindung steht, und zwar sind die beiden linken
Netzhauthälften dem linken, die beiden rechten dem rechten Hinterhaupts-



rR
ìlr

Verbindung der Retina mit den Hinterhauptlappen (schematisch).
1 H linker, r H rechter Hinterhauptlappen,
1 K die beiden Netzhauthälften des linken,
rR des rechten Auges.

läppen zugeordnet. Wird die Sehsphäre des einen Lappens zerstört, so

entsteht halbseitige Blindheit oder Hemianopie; ist also beispielsweise
die linke Sehsphäre im Gehirn defekt, so wird in beiden Augen auf der

linken Netzhauthälfte Blindheit erzeugt ; funktionieren beide Sehregionen
nicht mehr, so ist völlige Blindheit auf beiden Augen die Folge. Diese

Blindheit ist also nicht verursacht durch eine Affektion im Sinnesorgan,
im Auge, sondern durch Nichtfunktion des Gehirns in der Sehsphäre;

man bezeichnet sie daher als Rindenblindheit. Wird nur ein Teil
der Sehsphäre zerstört, nämlich der, welcher der Stelle des deutlichsten
Sehens auf der Netzhaut, also der Fovea centralis zugeordnet ist, so wird
ein eigentümlicher Zustand bewirkt, den man als „Seelenblindheit" oder

Agnosie bezeichnet hat. Man hat ihn bei Tieren, so bei Hunden, durch

operativen Eingriff erzeugt; er ist aber auch mehrfach bei Menschen
beobachtet worden. Seelenblinde können die gewöhnlichsten Dinge, die

ihnen aus der täglichen Erfahrung bekannt sein sollten, nicht wieder
erkennen; sie haben keine optischen Erinnerungsbilder mehr; sie haben

ihre Gesichtsvorstellungen verloren. Die Ursache hievon ist also ein Defekt
in der Hirnrinde, beziehungsweise den zugehörigen Leitungsbahnen.

Die Gehörnerven führen in den Schläfenlappen; dort ist das

Hörzentrum. Ist die Hörsphäre auf beiden Seiten völlig zerstört, so ist gänzliche

Taubheit die Folge. Analog der Rindenblindheit nennt man diesen

Defekt Rindentaubheit. Der schon erwähnten Seelenblindheit
entspricht die Seelentaubheit, die auf Erkrankung bloss bestimmter

277

IH
fFr



278

Bezirke des Schläfenlappens beruht. Das Sinnesorgan funktioniert in
diesem Falle also noch normal; der Reiz wird bis ins Gehirn geleitet;
es findet aber wiederum kein Wiedererkennen mehr statt. Der Kranke
hört die Worte noch, kann aber ihren Sinn nicht mehr verstehen ; er hat
das SprachVerständnis verloren; er leidet an sensorischerAphasie.
Diese bildet den Gegensatz zur motorischen Aphasie, die, wie früher
ausgeführt, dadurch charakterisiert ist, dass Worte nicht mehr ausgesprochen
werden können, weil die entsprechenden Bewegungsvorstellungen fehlen.
Bietet man einem an sensorischer Aphasie Leidenden das Wort visuell,
z. B. geschrieben, dar, so versteht er es ; das Verständnis wird dann mit
Hülfe des Gesichtszentrums und der von hier ausgehenden Assoziationsbahnen

vermittelt.
An der Basis der Gehirns liegen zwei weitere Sinneszentren, nämlich

die Riech- und Schmecksphäre, und im vorderen Zentrallappen endlich
befindet sich das motorische Zentrum. In der dritten linken Stirnwindung,
im Inneren der Sylvischen Spalte, der Insel, sind die Sprechbewegungs-

vorstellungen des Mundes, der Zunge und des Kehlkopfs lokalisiert. Dann

folgt das Zentrum der Bewegungsvorstellungen der oberen, dann der
unteren Extremitäten, also der Arme, Hände, Beine. Hier in der vorderen
Zentralwindung sind nun eben die Provinzen, von denen aus man durch
elektrische Reizung bei anthropoiden Affen die bereits erwähnten
isolierten Bewegungen der einzelnen Gliedmassen hervorrufen kann. Sind
diese Partien zerstört oder verletzt, so können nicht mehr, beziehungsweise

nur in ganz unvollkommener Weise, willkürliche Bewegungen
ausgeführt werden. Damit nämlich eine willkürliche Bewegung vollzogen
werden kann, ist es unerlässlich, dass die betreffende Bewegungsvorstellung
reproduziert wird, d. h. man muss sich vorstellen können, was man bei

der Ausführung der Bewegung empfindet oder wie einem dabei „zu Mute
ist". Ist nun das Zentrum im Gehirn, wo diese Vorstellungen gleichsam
„deponiert" sind, zerstört, so ist auch die Möglichkeit genommen, die

Bewegungen zu vollziehen; man sagt dann, die betreffenden Körperteile
seien gelähmt.

Die bisher angeführten Sinneszentren bilden aber nur einen Teil der
gesamten Grosshirnrinde; dazwischen befinden sich noch drei ausgedehnte
Bezirke, denen nach den Untersuchungen von Flechsig eine höhere
Bedeutung zukommt. Das umfangreichste dieser drei Rindenfelder erstreckt
sich beinahe über die ganze hintere Hälfte des Grosshirns, das zweit-
grösste über das Stirnbein, und das dritte endlich liegt auf der Insel, im
Inneren der Sylvischen Spalte. Diese drei Rindenfelder heissen

Assoziationszentren; sie bestehen aus Asssoziations-und Kommissurenfasern,



279

welche die verschiedenen Rindenpartien der beiden Hirnhemisphären in
mannigfaltigster Weise miteinander verknüpfen. Die Assoziationszentren
werden erst einige Wochen nach der Geburt funktionsfähig, wenn nämlich

die Entwicklung der Sinnessphären bereits zum Abschluss gebracht
ist; schon hieraus lässt sich ihre besondere und höhere Bedeutung
erkennen. Auf dem Vorhandensein unzähliger solcher Assoziationsbahnen
beruht die Verbindung der Tätigkeit der einzelnen Sinneszentren und
damit in letzter Linie die Möglichkeit alles Vorstellens, des Denkens im
weiteren Sinne. Der fundamentale Unterschied zwischen Tier- und
Menschenhirn besteht nun eben darin, dass beim Menschen diese Assoziationsbezirke

an Masse und Oberfläche absolut und relativ die beim Tiere ganz
erheblich übertreffen, und diesem Umstände verdankt der Mensch in
erster Linie eine geistige Überlegenheit allen anderen Wesen gegsnüber.
Das Gehirn begabter und wenig begabter Individuen unterscheidet sich

vor allem durch die verschiedene Entwicklung dieser Bezirke. Din
Untersuchung einer Reihe von Gehirnen geistig hochstehender Menschen haben

eine ungewöhnlich starke Entwicklung dieser Assoziationsfelder gezeigt.
Wenn wir auch bis jetzt den Begriff Intelligenz noch nicht genau
definieren können, ihr eigentliches Wesen noch nicht genau kennen, so wissen

wir doch, dass ihr besonderes Charakteristikum darin besteht, die
Eindrücke der Sinne umzugestalten, umzuformen, mannigfaltige
Beziehungen der durch das Sinnesleben erworbenen Vorstellungen
herzustellen, und dies wird eben ermöglicht durch den ungemein komplizierten
und reichen Verband von Assoziationsfasem.

So ist also heute durch die Ergebnisse der bisherigen anatomischen,
physiologischen und psychopathologischen Untersuchungen der früher
nur geahnte enge Zusammenhang zwischen Gehirn und Seelenleben mit
Sicherheit nachgewiesen. Diese Abhängigkeitsbeziehung zwischen physischen

und psychischen Vorgängen lässt uns auch die Tatsache der

Vererbung, d. h. die Übertragung der elterlichen Eigenschaften auf die
Nachkommen bis zu einem gewissen Grade verstehen. Dass sich psychische

Fähigkeiten durch die Keim- oder Fortpflanzungszellen direkt vererben,
ist nicht wohl denkbar, eher verständlich ist aber, dass sich physische

Eigenschaften auf die Nachkommen übertragen. An diese physische
Beschaffenheit, beziehungsweise an die physiologischen Prozesse, sind aber

die geistigen Vorgänge gebunden, und so ist es begreiflich, dass, wenn
die physiologischen Korrelate der psychischen Prozesse vererbt werden,
sich auch die geistigen Eigenschaften der Eltern bei den Nachkommen
bis zu einem gewissen Grade wiederfinden werden.

Zum Schlüsse müssen wir noch kurz auf die philosophische Seite des



280

Problems über den Zusammenhang zwischen Seelenleben und Gehirn

eingehen, um einer unrichtigen Auffassung entgegenzutreten, die bei

Naturforschern, Ärzten und überhaupt allen nicht philosophisch Gebildeten

immer noch stark verbreitet ist. Wenn nämlich auch aufs sicherste

nachgewiesen ist, dass die physiologischen Prozesse, die sich im Gehirn

abspielen, im engsten Zusammenhang mit allem geistigen Geschehen stehen,

so darf man keineswegs diesen Zusammenhang so auffassen, als wären

nun diese physischen oder materiellen Vorgänge identisch mit den

psychischen, wie es der Materialismus behauptet. Bekannt ist der

Vergleich, den Karl Vogt hierüber aufgestellt hat. Wie die Leber Galle
absondere und die Speicheldrüsen Speichel, oder allgemein eine Drüse ein

Sekret, so sondere das Gehirn Gedanken ab. Dieser Vergleich ist durchaus
unzutreffend ; denn das Sekret, das eine Drüse absondert, ist wieder etwas

Materielles, wie die Drüse selbst. Die Bewusstseinsvorgänge sind aber

etwas, was sich mit dem Materiellen überhaupt nicht vergleichen lässt;
denn was haben beispielsweise Vorstellungen mit Nervenprozessen gemein?
Ein Beispiel möge dies verdeutlichen. Wenn ein Objekt dem Auge exponiert

wird, dann gelangen transversale Ätherschwingungen nach dem

Gesichtsorgan, dringen durch die Pupille, die Linse und den Glaskörper
hindurch bis auf die Netzhaut. So weit ist der Vorgang ein rein
physikalischer. Auf der Netzhaut wird ein Nervenprozess hervorgerufen, der
chemischer Natur ist. Dann wird der Reiz durch den Gesichtsnerven
nach dem Hinterhauptlappen geleitet, wo sich weitere, ihrer Art nach
noch unbekannte Nervenprozesse abspielen, die aber wahrscheinlich auch
chemischer Natur sind und vielleicht in Molekular- und Strukturveränderungen

der Nervenzellen bestehen. Die Erregung kommt nun möglicherweise

nach dem Scheitellappen und erzeugt dort einen Impuls zu einer

Bewegung; sie endigt in einer Muskelkontraktion, die zum Erfassen des

gesehenen Objektes dient. Das materielle Geschehen vollzieht sich also

in einem geschlossenen Kreislauf. Die Kette ist nirgends unterbrochen;
die physische Energie bleibt immer physische Energie; sie transformiert
sich bloss in potentielle, bezw. kinetische.

Wo bleibt dann aber das Psychische? Sobald die physiologische
Erregung eine gewisse Intensität hat, den physiologischen Schwellenwert
erreicht, so tritt neben dem physischen Vorgang ein zweiter, der

psychische, auf, der mit dem ersteren gar nicht vergleichbar ist. Alle
psychischen Vorgänge sind also von physischen Prozessen begleitet;
dieses Abhängigkeitsverhältnis wird aber nicht als kausales, sondern als
funktionelles gedacht und als psychophysischer Parallelismus
bezeichnet. Einer Gleichheit, Ähnlichkeit und Verschiedenheit in der Be-



281

schaffenheit der BewusstseinsVorgänge entspricht also eine Gleichheit,
Ähnlichkeit und Verschiedenheit der psychophysischen Prozesse. Diesen

Parallelismus näher zn erklären, versucht die Theorie des abstrakten
transzendenten Monismus. Darnach sind Physisches und Psychisches
zwei Seiten einer Einheit, und der Unterschied soll sich aus dem Unterschied

in der Betrachtung, in dem Gesichtspunkt ergeben, also in letzter
Linie bloss auf verschiedener Erscheinungsweise beruhen. Ein von Fechner

gebrauchtes Bild (zitiert bei Külpe, Einleitung in die Philosophie) mag
dies veranschaulichen. „Wenn jemand innerhalb eines Kreises steht, so

liegt dessen konvexe Seite für ihn ganz verborgen unter der konkaven
Decke; wenn er ausserhalb steht, umgekehrt die konkave Seite unter der
konvexen Decke. Beide Seiten gehören ebenso untrennbar zusammen, als

die geistige und leibliche Seite des Menschen, und diese lassen sich

vergleichsweise auch als innere und äussere Seite fassen; es ist aber auch
ebenso unmöglich, von einem Standpunkte in der Ebene des Kreises beide

Seiten des Kreises zugleich zu erblicken, als von einem Standpunkt im
Gebiete der menschlichen Existenz diese beiden Seiten des Menschen. Erst
wie wir den Standpunkt wechseln, wechselt sich die Seite des Kreises,

die wir erblicken, und die sich hinter der Erblickten versteckt." Wem
diese metaphysische Deutung nicht zusagt, der mag sich mit dem empirischen
Parallelismus begnügen, der bloss Ausdruck der Tatsache sein will,
dass zu jedem geistigen Vorgang sich ein bestimmter ihm zugeordneter
Parallelvorgang nachweisen lässt, auf eine weitere Erklärung aber
verzichtet.

•Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1909. 19


	Gehirn und Seele

