
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 18 (1908)

Heft: 6

Artikel: Die jüngstdeutsche Literaturbewegung

Autor: Suter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


366

Die jüngstdeutsche Literaturbewegung.

Vortrag, gehalten im Schulkapitel Zürich am 12. Dezember 1908,

von Dr. Paul Suter.

». auf, wirke, Menschheit, unerschreckt,
Bau auf, reiss nieder und bau wieder auf,
Das Jahr geht immer seinen Segenslauf."

(Gottfried Keller.)

Die Geschichte der menschlichen Kultur erzählt von ewigen Kämpfen
zwischen Alten und Jungen, zwischen dem ungestüm vorwärts drängenden
und dem ängstlich auf die Erhaltung des Bestehenden bedachten Prinzip ; und
in diesem ewigen Wechsel liegt die beste Gewähr für ihren ewigen Bestand,
denn alles Lebendige, das sich nicht erneuert und verjüngt, ist dem Tode
verfallen. Aber in diesem Kampfe sind die Kräfte nicht immer gleich
verteilt; es gibt Zeiten, wo die ganze Menschheit alt und schlaff wird und das

Leben in Greisenart seinen langweilig schlürfenden Gang geht, und jede freie
Regung des Einzelnen gezüchtigt wird mit dem Hinweis auf die Autorität
der alten, erprobten Götter, die nicht zehn, nein, hundert Gebote auf ihre
Tafeln schrieben, die alle beginnen: du sollst nicht. Bis eines Tages die
gewaltsam niedergehaltene Jugend ihrer Kraft sich bewusst wird, die alten
Tafeln zerschlägt und die alten Götter, die sie als Götzen erkannt hat, in den
Staub wirft, trotz dem Lamento, das die Greise anstellen. Die Klügeren
schauen, erst erstaunt, dann Beifall nickend, der fröhlichen Kraftentfaltung
zu, wie etwa der Stolz des Vaters sich an den Jugendstreichen des Sohnes
freut. Aber wenn die Jugend sich nun allzu wild gebärdet und an die Stelle
der schönen Ordnung völlige Anarchie tritt, dann erkennt die Menschheit
wieder, dass Mass zu halten ihr ein Bedürfnis ist, und auf die Zeit der tollsten
Gärung, des zügellosen Sichauslebens folgt eine Zeit der ruhigen Besinnung,
erst die Ruhe der Kraft, dann die Ruhe der Schwäche, der trägen Gewohnheit

und des greisenhaften Eigensinns, bis eine neue Revolution wiederum
die Herrschaft der Jugend herbeiführt. So entsteht ein wechselndes Heben
und Senken, und der Einzelne wird von der Welle getragen, gehoben oder
heruntergerissen, und trägt seinerseits nach Massgabe seiner Kräfte dazu bei,
die Richtung nach oben oder nach unten zu verstärken.

Solche Zeitströmungen machen sich immer auf den verschiedensten
Gebieten bemerkbar, am meisten aber in der Literatur, weil sie der natürlichste
Ausdruck der Gedanken- und Empfindungswelt einer Zeit, und die Sprache
das geeignetste Mittel zur Revolutionierung der Massen ist. Der beginnende
Kampf für die Befreiimg des Individuums von der Bevormundung durch



367

Staat, Kirche und Gesellschaft im 18. Jahrhundert äussert sich am heftigsten
in der literarischen Sturm- und Drangepoche der siebziger Jahre. Gegen
Ende des Jahrhunderts stellen die Romantiker zum erstenmal die Forderung
des künstlerischen Menschen auf im Gegensatz zu dem nüchternen, poesielosen

Wesen der absterbenden Aufklärung, und sie werden damit das Sprachrohr

von Tausenden, die das Wehen einer neuen Zeit dunkel empfinden.
In den dreissiger Jahren des 19. Jahrhunderts weiden die Schriftsteller des

-„Jungen Deutschland" die literarischen Vertreter der Opposition gegen das
Metternichsche System und den Absolutismus der herrschenden Stände. In
der Literatur der vierziger Jahre kündigt sich schon die soziale Bewegung an.
Und in den letzten Jahrzehnten gibt es kaum eine brennende Tagesfrage,
deren sich die Literatur nicht bemächtigt hätte. Solche Literatur hat freilich
jeweilen ein kurzes Leben, sie vergeht mit der Zeit, aus der sie geboren
wurde. Die grosse Dichtung, die über der Zeit steht, vermochten immer nur
wenige Auserwrählte zu schaffen; zwar auch die Grössten der Menschheit,
-ein Homer, Dante, Shakespeare, Goethe, wurzeln in einer bestimmten Zeit
und verkörperu deren Ideale, aber in einer Weise, dass sie für Jahrtausende
Gültigkeit haben ; sie wussten ihre Dichtungen von allen Schlacken des

Zufälligen zu befreien und ihnen den Ewigkeitsstempel aufzudrücken. Solche

göttliche Schöpfungen sind nur wenigen Jahrhunderten beschieden; mit
verschwenderischer Fülle zwar sät der Menschengeist seine Saat, aber die Ernte
steht in der Hand des Schicksals. Auch nicht jeder Generation ist der Sinn
für die grosse Kunst gegeben ; manche versinken im Kleinen, in der platten
Alltäglichkeit, im Rohen, im Süsslichen, im Gemeinlüsternen, im Steif-pedantischen,

mit einem Wort: im Unwahren. Eine solche Zeit künstlerischen
Tiefstandes waren die siebziger Jahre des 19. Jahrhunderts.

Der grosse Krieg hat iu Deutschland einen gewaltigen nationalen und
industriellen Aufschwung gebracht, aber die Literatur konnte damit nicht
gleichen Schritt halten; Gelderwerben, Spekulation, Gründertuni standen im
Vordergrund des Interesses, der Parvenü spielte seine Rolle, und er bestimmte
auch den Geschmack der Zeit. Die Zeit war noch nicht gekommen, wo auf
dem Boden eines gefestigten und gesicherten Volkstums sich eine neue Kunst
entwickeln konnte, das neue Geschlecht, das vom Krieg die grossen Impulse
empfing, die eine neue Kultur schaffen konnten, stak damals noch in den
Kinderschuhen. Halb pietätvoll und halb gelangweilt zehrte man vom Erbe
der Vergangenheit, ohne tieferes Verständnis, ohne innern Anteil. Heimlich
«ehielte man nach den Reizen der schönen Weltdame Paris, und das politisch
besiegte Frankreich erwies sich wieder einmal in der Kultur als der stärkere
Gegner. Der deutsche Michel war lange genug ein braver Knabe gewesen,
jetzt wollte er sich auch einmal am Frou-frou seidener Unterröcke erlustieren
und sich durch Frivolitäten und Pikanterien kitzeln lassen ; gewandte Schriftsteller

wie Paul Lindau, der einflussreichste Journalist der Zeit, »der
Lieblingshofnarr der oberen Zehntausend", wie ihn M. G. Conrad1) nennt, wussten
die Demimonde-Sitten des Pariser Dramas geschickt auf die deutsche Bühne
zu verpflanzen, zum Ergötzen des Publikums. Die dramatische Kunst kannte

') M. Q. Conrad, Von Zola bis Hauptmann, Erinnerungen zur Geschichte der
Moderne. Leipzig, 1902.



368

kein höheres Ziel mela-, als durch äusserliche Effekte oder üppige Bilder int
Stile des farbenreichen Makart die Sinne aufzuregen. Wer dem
Zeitgeschmack nicht entgegenkam, dem waren von vornherein die heiligen Hallen
verschlossen, es sei denn, dass er sie durch den Zauberschlüssel persönlicher
Protektion zu öffnen wusste. Anzengruber, den gesundesten Dramatiker der
Zeit, sucht man damals vergebens im Repertoire der grossen Bühnen. Die
Klassiker spielte man noch hie und da aus alter Gewohnheit. In welchem
Ansehen die grossen Dramatiker der vergangenen .Tahnehnte standen, wird
einem klar, wenn man etwa die Urteile in der vierbändigen „Deutschen
Nationalliteratur" von Rudolf Gottschall, V. Aufl. 1881, nachliest. Da heisst es von Kleist :

seine Familie Schroffenstein zeige „den schädigenden Einfluss, den Shakespeare
auf junge Talente, ja auf ganze Literaturrichtungen ausgeübt" (hätten wir nur
viele so geniale Shakespeare-Schüler!); das visionäre Leben trübe die Einfachheit

der Beziehungen und erscheine unstatthaft, I 383 (dieses Visionäre macht
gerade den Hauptreiz der Kleistschen Dramen aus Hebbel wird neben
Geibel als „namhafter Dichter" bezeichnet II 276. Gyges, dessen Darstellung
im Pfauentheater uns jüngst einen so erlesenen Kunstgenuss bereitete, erhält
das Prädikat: „ein Rückfall in die alte Genialitätssucht", dagegen haben die
Nibelungen „alle Vorzüge Hebbels", ja, man höre: „einzelne Szenen sind auch

von Wirkung auf der Bühne". Witkowski sagt in seinem trefflichen Büchlein:

„Das Drama des 19. Jahrhunderts": „Schwerlich hat es bei einem Volk
von hoher Kultur in einer Epoche grosser nationaler Erfolge jemals eine Bühne
gegeben, die so verkommen war wie die deutsche jener siebziger Jahre"
(Seite 80).

Nicht viel besser lagen die Dinge im Roman und in der Lyrik. Die Masse

der Leser verschlang die gewandt erzählten, aber unwahren Geschichten der
Marlitt, oder die von einer krankhaft überreizten Sinnlichkeit erfüllten
Liebesabenteuer eines Sacher-Masoch, oder die romanhaft aufgeputzte Archäologie
eines Georg Ebers. Aber wo blieb Gottfried Kellers lebenswahre und doch

von einem goldenen Schein überflutete Dichtung? In dem genannten Werke
von Gottschall, das über 1600 Seiten umfasst, entfällt auf diesen Dichter
kaum eine halbe Seite; Storm wird mit drei Zeilen abgetan ; unserem Gotthelf
schenkt der Verfasser 272 Seiten, aber nur um gegen ihn zu polemisieren;
C. F. Meyer wird gar nicht genannt (1881, 10 Jahre nach dem Erscheinen von
„Huttens letzte Tage", fünf Jahre nach dem „Jürg Jenatsch"

In der Lyrik herrschte unbestritten die Richtung der sogenannten
Münchener Dichter: Geibel, Leuthold, Lingg, Heyse u. a., welche zwar die Form
auf eine klassische Höhe gebracht hatten, aber dafür den Inhalt verarmen
Hessen.

Mit dem wirklichen Leben hatte die Poesie wenig zu tun; sie war ein
Reich für sich, und die es am ernstesten mit ihr nahmen, bauten ihr abseits
vom Tag ein Altärchen. Aber auf die Dauer konnte sich auch die Poesie
dem Wehen des Zeitgeistes nicht verschliessen: die grossen Zeitereignisse,
die gewaltigen Umwälzungen auf wirtschaftlichem Gebiet, die Härte des

Daseinskampfes nötigten die neue Generation, es mit dem Leben ernst zu nehmen,
und dieser Ernst kam bald auch der Kunst zugute. Die Naturwissenschaften
hatten das Ihre dazu beigetragen, das neue Geschlecht zur Wahrheit zu erziehen,
und Wahrheit war es, was man jetzt auch von der Kunst verlangte.



369

Wo aber waren die Dichter, welche die grossen Zeitfragen, die dem jungen
¦Geschlecht in der Seele brannten, auch in die Kunst einführten? Anfänge
waren wohl da: Spielhagen behandelte in dem Roman „Sturmflut" (1876) die
Erscheinungen der Gründerzeit, Fontane schuf in „L'Adultera" (1882) eiu
glänzendes Beispiel des modernen Eheromans; aber es fehlte der grosse
Führer, die überragende Persönlichkeit, die die junge Welt um sich zu
sammeln vermocht hätte, uud diese wandte daher ihre brennende Sehnsucht dem
Auslande zu, wo ringsum gewaltige Vertreter der neuen Zeit erstanden. Zwar
Flaubert, von dem in Frankreich die neue Bewegung ausgegangen war, war
damals in Deutschland noch wenig bekannt; um so eifriger griff man nach
Zola, der mit gleicher Unerschrockenheit und rücksichtsloser Wahrheitsliebe,
wie er später im Dreyfusshandel sein weithin tönendes „J'accuse" rief,
damals seine naturalistischen Romane in die Welt schickte und theoretisch
begründete. Von den beiden nordischen Recken hatte Björn son im
„Fallissement" (1874) den Zusammenbruch einer grossen Firma dargestellt,
wie man ihn damals häufig genug erlebte, Ibsen in den „Stützen der
Gesellschaft" (1877) und in „Nora" (1879) der konventionellen Lüge die Forderung
der Wahrheit gegenübergestellt, in den „Gespenstern" (1881) die Tatsache der
Vererbung in ihren tragischen Konsequenzen entwickelt. Und im Osten erhob
sich neben Dostojewsky das mächtige Haupt Tolstois, dessen furchtbares

Sittenbild „Die Macht der Finsternis" (1887) überall eine erschütternde
Wirkung hervorbrachte.

Das junge deutsche Dichtergeschlecht sah gläubig zu den Riesenwerken des
Auslandes empor, worin es ein sich erneuerndes oder jugendfrisch aufstrebendes
Volkstum sich spiegeln sah, während die eigene Kultur alt und müde geworden
war. Hier war der Jungbrunnen, wo man sich stärkte, hier waren die Zeichen,
unter denen man zum Kampfe gegen das Hergebrachte auszog. An freudigem
Kraftgefühl und übermütigem Selbstbewusstsein fehlte es den Führern dieses
neuen Sturms und Dranges nicht, und wie 1776 Klinger in seinem Drama
„Sturm und Drang" ausrief: „Seht, so strotze ich voll Kraft und Gesundheit
und kann mich nicht aufreiben", so erzählt einer dieser Revolutionäre, M. G.
Conrad (a. a. 0.): „Alle Wetter, uns platzte der Leib vor Gesundheit, vor Lust
und Übermut." Solche Jugend ist radikal: Herunter mit den Götzen der
Zeit, fort mit dea abgetragenen ästhetischen Theorien, wir wollen wir selber
sein. Wiederum ertönt, wie in der ersten Sturm und Drangzeit, der Ruf nach
Befreiung des Menschen von allem Konventionellen, des Schriftstellers von der
Kritik, der Kunst vom Urteil einer kunstunverständigen und kunstunwürdigen
Gesellschaft. Schon Nietzsche hatte in seinen ersten Schriften für die
Vertiefung und Individualisierung der Kunst' sein mächtiges Wort eingelegt.!)
Wie eiust die Romantiker und wie vor ihm Richard Wagner, forderte er den
künstlerischen Menschen und stellte ihn dem theoretischen Menschen als neues
Erziehungsideal gegenüber, und mit Ekstase verkündete er eine neue Zeit,
wo an Stelle der blossen Erkenntnis der dichterische Traum und Rausch trete:
„Die Zeit des sokratischen Menschen ist vorüber: kränzt euch mit Efeu,
nehmt den Thyrsusstab zur Hand, und wundert euch nicht, wenn Tiger und
Panther sich schmeichelnd zu euern Füssen niederlegen Ihr sollt den

') „Geburt der Tragödie" 1870/71, vgl. Nietzsche, I. 190, Taschenausgabe.



370

dionysischen Festzug von Indien nach Griechenland geleiten! Rüstet euch zu
hartem Streite, aber glaubt an die Wunder eures Gottes!"1)

Nach Schopenhauers Vorgang erklärte er nicht die gleichartige Erziehung
der Massen, sondern die Hervorbringung des Genies als die Hauptaufgabe der
Kultur, und in Richard Wagner war ihm ein Stern aufgegangen, der mächtig
über Deutschland leuchtete, besonders seit seiner Kunst in Bayreuth ein

eigener Tempel errichtet worden war (1872, Aufführungen seit 1876). Konnten
diese zwei Gewaltigen ohne Wirkung auf die Jugend bleiben? Musste nicht die
hinreissende Rede des einen und die geniale Kunst des andern, besonders aber
ihr Individualismus, wofür die Jugend immer empfänglich ist, sie berauschen
— Gewiss ist ihr Einfluss auf die Literatur der folgenden Jahrzehute ein
bedeutender, aber der Bewegung als solcher standen sie fern, dazu waren sie

zu viel Romantiker und zu sehr Aristokraten, dazu standen sie dem kalten
Tageslicht des praktischen Lebens zu fern, das Leben und Streben der
Masse war ihnen fremd. Die neue Bewegung aber hatte zunächst einen
durchaus demokratischen Charakter, aus dem gesunden Volkstum heraus
musste der neue Geist in die Literatur hineingetragen werden: _Die Bauern
werden losgelassen wie junge Stiere, harte, starrnackige und innerlich docli
so fühlsame, durchlüftete und durchsonnte Erdensöhne, wie unmittelbar aus
der Scholle selbst gewachsen, hefeige Draufgänger, die nichts nach „Moden und
Muster fragen."2) Viel tüchtige, gesunde Jungmannschaft drängte sich zum
Bau des neuen Fahrzeuges heran und suchte es zu steuern; auch der eine
und andere verdächtige Geselle hing sich daran und liess sich zwischen den
andern vorwärts schieben und tragen, und mancher neue Apostel nahm den
Mund gar zu voll. Voran ging eine Kohorte von Kritikern, die mit mehr
oder weniger Geschick das Zerstörungswerk betrieben oder neue Ziele wiesen.

Die Bewegung lag in der Luft und tauchte gleichzeitig an verschiedenen
Orten auf. Von Berlin aus schrieben die Brüder Heinrich und Julius Hart
ihre „Kritischen Waffengänge" (Ì882). Karl Bleibtreu (Berliner) schickte 1885

seine „Revolution der Literatur" in die Welt, worin er fürchterlich unter dem
Bisherigen aufräumte, Goethe, Kleist, Hebbel, Grillparzer abkanzelte, dagegen
Kretzer und Bleibtreu neben Liliencron und Hauptmann auf den Schild erhob.
Der schon genannte M. G. Conrad wirkte von Frankreich aus für die
Verbreitung und Kenntnis Zolas, kam 1883 nach München und gründete dort
1885 die Zeitschrift „Die Gesellschaft", die nun ein Hauptorgan der Jungen
wurde; darunter waren einige wütende Bilderstürmer, die ihren Zorn mit
Vorliebe an Schiller ausliessen, den schon Nietzsche in der „Götzendämmerung".
nicht gerade geschmackvoll, als den „Moraltrompeter von Säckingen" bezeichnet
hatte. Vor der allgemeinen Begeisterung des Schillerjahres sind dann die
masslosen Angriffe auf den grossen Dichter verstummt. — Wilhelm
B öl seh e aus Köln, ein Freund Haeckels und freudiger Vertreter einer
naturwissenschaftlichen Weltanschauung, suchte die Dichtung auf eine wissenschaftliche

Grundlage zu stellen. Hermann Bahr aus Linz, ein Hauptvermittler
französischer Einflüsse (ihm verdanken wir unter anderm das jetzt viel
gebrauchte Wort „die Moderne"), von Adolf Bartels boshaft „der Commis

') Nietzsche, I. 176.

2) M. G. Conrad a. a. O., S. 7.



371

voyageur der neuesten Literaturbewegung" genannt,2) wurde der kritische
Führer Jung-Wiens.

Für das neue Drama wirkten erfolgreich Paul Sc h lent h er, damals in
Berlin, jetzt Direktor des Wiener Burgtheaters, und Otto Brahni, 1894—1904
Leiter des deutschen Theaters in Berlin.

Der von Zola beeinflusste Naturalismus setzte anfangs der achtziger
Jahre in der Prosadichtung ein, bemächtigte sich bald darauf der Lyrik, und
am Ende des Jahrzehnts ergriff er auch das Drama. Die Lyrik der Zeit
hatte den Vorzug, dass sie einen ganzen, echten Dichter aufweisen konnte,
der keiner Schule angehörte, sondern ganz er selbst war und durch seine
Ursprünglichkeit und Naturfrische hinriss: das war Liliencron. Mit Jubel
wurden 1884 seine „Adjutantenritte" begrüsst, uud er selbst, ohne sein Zutun,
von den Jungen als das dichterische Haupt anerkannt. Lange nicht mehr
hatte man Töne gehört wie in seinem trotzigen „Cincinnatus". Wie naturalistisch

war ein Gedicht empfunden wie „Fühler und Vorhang" ; und wo fand
man damals lyrische Perlen wie „Auf dem Kirchhof".'2) Das dichterische
Schaffen ist bei Liliencron nicht ein leeres Spiel mit der Form, sondern ein
innerliches Schauen, die Dichtung ist nicht bloss Mittel zur Verbreitung von
Ideen, sondern Ausdruck seines eigensten Lebens, und ein notwendiger
Ausdruck. Welche unerhörte Bildkraft und Prägnanz der Sprache in seinen
Kriegsnovellen, die nicht ihresgleichen haben Sie sind naturalistisch geschaut,
aber wie weit entfernt von der platten Naturabschreiberei der Macher; da ist
jedes Bild künstlerisch gerundet, und in jedem ist sein eigenes kräftig vibrierendes

Seelenleben verborgen, er ist eine ganze Persönlichkeit, die etwas zu
sagen hat, und ein echter Künstler, der es sagen kann. Dadurch unterscheidet
er sich von den blossen Tendenz- und Reflexions-Lyrikern, die jetzt wie Pilze
aus dem Boden wuchsen.

1885 erschien in Zürich -Das Buch der Zeit", worin der 23jährige Arno
Holz, voll Enthusiasmus und starken Selbstgefühls, seiner Zeit den
Fehdehandschuh hinwarf und eine neue Zukunft forderte, für deren Täufer und
Winkelried er sich hielt. Die Frühlingstatkraft,

Schon wirft sie leuchtend durch den Zeitengraus,
Fern in die Zukunft ihren Feuerschein —
Ihr will ich jubelnd mich zum Priester weih'n.
Ihr giess ich trunken dieses Opfer aus!

Als aber auf seinen Ruf nicht, wie er erwartet hatte, die Welt mit einem
Ruck stillstand, um eine neue Bahn einzuschlagen, sondern sich ruhig weiter
drehte, da stieg ihm die Galle (die Jugend will nie begreifen, dass jede
Entwicklung Zeit braucht), und er donnerte:

0 schlüge doch ein heiliges Wetter
In diese verfluchte Hallunkenzeit!

oder: Mein Herz schlägt laut, mein Gewissen schreit:
Ein blutiger Frevel ist diese Zeit.

J) Die deutsche Dichtung der Gegenwart.
2) Vgl. Benzmann, Liliencron, Max Hesse. Oder: Liliencron, Ausgewählte

Gedichte, Schuster & Löffler.



372

Er höhnt die „Groschen- und Dreierdichter", die alten Eremiten, die ewig
^,an ihrer Nabelschnur kauen",

Die Tee-gepäppelten Poeten
Der Höhern Töchter-Klerisei.

Ihnen stellt er Zola, Ibsen, Tolstoi gegenüber, und verkündet pathetisch:
Unsere Welt ist nicht mehr klassisch,
Unsere Welt ist nicht romantisch,
Unsere Welt ist nur modern !x)

Er war auch beteiligt an der Sammlung „Moderne Dichtercharaktere" (1885),
wo mau sich in ähnlichen Schlagworten erging. HermannConradi schrieb
die Vorrede („Unser Credo"), worin er von der Dichtung „das Intime, das

Wahre, das Natürliche, das Ursprüngliche, das Grosse und Begeisternde", das
echt Germanische im Gegensatz zu fremdem Tand und Flitter forderte. „Das
reine, unverfälschte Menschentum" soll sie darstellen und die Zeit „der grossen
Seelen und tiefen Gefühle" wieder begründen. Und Karl Henckell verkündet
siegesbewusst: „Auf den Dichtern des Kreises, den dieses Buch vereint,
beruht die Literatur, die Poesie der Zukunft, und wir meinen, eine bedeutsame
Literatur, eine grosse Poesie". Die Gegenwart schildert er im „Psalm"
folgendermassen :

Der Knechte traf ich ein zahllos Heer
und fand der Lügner und Heuchler noch mehr.
Im Bethaus sah ich vor Gott sie knien,
und sah, wie sie heimlich den Heiland bespien
und lachten verborgen und trieben Holm —

und leckten doch kindisch an Kreuz und Thron.
Und ich sah, was mir höllisch die Sinne gepackt,
sie die Wahrheit notzüchtgen und peitschen sie nackt.

Einige aus dieser Gruppe haben sich später zu schönen lyrischen Talenten
ausgewachsen (z. B. Henckell), aber hier ist noch alles Reflexion und Rhetorik,
die stark an die politische Kraftlyrik der vierziger Jahre, an Herwegh, Frei-
ligrath, den jungen Gottfried Keller erinnert. Arno Holz bekennt später:
„dass wir Kuriosen der modernen Dichtercharaktere damals die Lyrik
revolutioniert zu haben glaubten, war ein Irrtum; und vielleicht nur deshalb
verzeihlich, weil er so ungeheuer naiv war."2) Er selbst aber will jetzt im
Laufe der neunziger Jahre die Revolutionierung der Lyrik durchführen, indem
er ihre Sprache revolutioniert. Die „alte Tante Klassik" ist abgetan, die
Formen, in denen Goethe dichtete, können wir Moderneu nicht mehr brauchen,
modern „ist eine Lyrik, die auf jede Musik durch Worte als Selbstzweck
verzichtet, und die, rein formell, lediglich durch den Rhythmus getragen wird."
Fort mit dem Reim,8) fort mit der Strophe. „Der erste, der auf Sonne Wonne
reimte, auf Herz Schmerz und auf Brust Lust, war ein Genie ; der Tausendste
ein Crétin." Reime sind höchstens noch verwendbar für Struwelpeterbücher

Vgl. Revolution der Lyrik. Berlin, 1899.

2) Revolution der Lyrik, S. 21 ff.
8) Holz ist nicht der erste, der den Reim verwirft, der selige Klopstock hat ihn

schon einmal umgebracht, er lebt aber immer noch.



873

und Ilochzeitskarmina. Aber auch die reimlosen freien Rhythmen Goethes
oder Heines haben für Holz noch zu viel Pathos; er führt die Vereinfachung
des Ausdrucks, nach dem Vorbilde des Amerikaners Walt Whitman, oft bis
zur plattesten Prosa, und die rhythmische Auflösung der Sprache bis zu jener
Zerrissenheit, die man treffend mit dem Worte „Telegrammstil" charakterisiert

hat, und die Künstelei wird dann in der Schreibung vollendet durch
eine höchst symmetrische Anordnung der Verse:

Schönes, grünes, weiches Gras.
Drin liege ich.

Mitten unter Butterblumen!
Über mir

warm,
der Himmel;

ein weites, zitterndes Weiss,
das mir die Augen langsam, ganz langsam

schliesst.
Wehende Luft ein zartes Summen.

Nun bin ich fern
von jeder Welt,

ein sanftes Rot erfüllt mich ganz,
Und deutlich spüre ich, wie die Sonne mir durchs Blut rinnt —

minutenlang.
Versunken alles. Nur noch ich.

Selig!

Das Gedicht ist nicht ohne Stimmung; aber wenn man wissen will, wie
ein grosser Dichter denselben Gegenstand behandelt, so vergleiche man es mit
Mörikes „Im Frühling". Welche wohltuende Sprachmusik, welche Fülle innern
Lebens ist in diese kleine Dichtung hineingezaubert! Bei Holz: eine Kette
von Eindrücken und Einzelbildern ohne seelische Vertiefung, eine blosse
Aufzählung der Reizmomente, welche die Stimmung hervorrufen sollen; es ist
das Prinzip des Naturalismus, auf die Lyrik angewandt. Denn von Zolas
Naturalismus geht Arno Holz bewusst aus, nur möchte er noch mehr als jener
die Persönlichkeit des Dichters ausschalten und die Natur rein zur Wirkung
bringen. Während Zolas Grundsatz lautet: „Das Kunstwerk ist ein Stück
Natur, gesehen durch ein Temperament", so sagt er, etwas orakelhaft freilich :

„Die Kunst hat die Tendenz, wieder Natur zu werden."
Das Dichten ist nach Holz eine sehr einfache Sache : „Drücke aus was

du empfindest, unmittelbar, wie du es empfindest, und du hast ihn (den
Rhythmus). Du greifst ihn, wenn du die Dinge greifst. Er ist allen immanent.

Auf alles übrige verzichte." Darnach hat der Dichter von seinem
Eigenen nichts zu geben, er ist nur der Vermittler zwischen der Welt und
dem Leser, er ist nur das mehr oder weniger fein gestimmte Instrument, in
dem es dichtet, das Hackbrett, auf dem das Leben seine Tänze klimpert, oder
die Äolsharfe, worin es seine Melodien bläst, und, je nachdem es gröber oder
feiner, bestimmter oder rätselhafter klingt, nennt man's naturalistisch oder
impressionistisch. Doch haben andere diese Schlagworte angewandt, Holz
selbst verwirft jede Schulbezeichnung.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1908. 95



374

Seine Reformbestrebungen haben ohne Zweifel zur Vertiefung des
Formgefühls beigetragen, aber sie haben sicher auch manchen Unberufenen
herbeigelockt, denn wer kein Dichter war, konnte nach dieser Anleitung einer
werden. Wer von allen Musen verlassen ist und weder Rhythmus noch Reim,
weder Stimmung noch Gedanken, weder Musik noch Bild hat, der kann
immer noch versuchen, durch Wortkünste zu bestechen. Diese armseligen
Macher hat Gumppenberg in seinem „Teutschen Dichterross" köstlich parodiert :

Wenn aber mein Gehirn nachlässt,
dann nähren kleine Dinge
freundlich meinen Geist:

ein Tintenklex auf meinem Federhalter,
ein hinterlassenes Fliegentüpfelchen

auf meiner Buttermilch.
Dank, Klex!
Dank, Tüpfelchen!

ihr gebt mir wieder Gedanken. *

Der Führer aber ist von dem Triumph seiner Sache überzeugt, bezeichnet
die Gegner als „sterile Köpfe' und lässt die Siegesfanfaren schmettern1):

In rote Fixsternwälder, die verbluten,
peitsch sich mein Flügelross.

Durch
Hinter zerfetzten Planetensystemen, hinter vergletscherten Ursonnen,

hinter Wüsten aus Nacht und nichts
wachsen schimmernd neue Welten — Trillionen Krokusblüten!

Die neunziger Jahre haben dann noch einige grössere Wortkünstler
hervorgebracht, deren Kunst gewöhnlich als Artistenkunst bezeichnet wird:
Stephan George weiss schillernde Worte und wiegende Rhythmen zu fügen
bei denen man aber oft schwer hat, sich etwas zu denken. Hugo von
Hoffmannst hai baut goldene Schlösser vou Worten, wo bunte Formen
und Ranken, berauschende Klänge und üppige Farben sich seltsam mischen,
oft zu Gebilden voll entzückender Schönheit, oft qualvoll dunkel. Bezeichnend
für diese ganze Richtung ist, was Hofmannsthal in seinem „Kleinen Welt-
iheater" den Dichter sagen lässt, der ins Leben schaut, suchend

jenes künstliche Gebild
aus Worten, die von Licht und Wasser triefen,
worin ich irgendwie den Widerschein
von jenen Abenteuern so verwebe,
dass dann die Knaben in den dumpfen Städten,
wenn sie es hören, schwere Blicke tauschen
und unter des geahnten Schicksals Bürde,
wie überladne Reben schwankend, flüstern:
„0 wüsst' ich mehr von diesen Abenteuern,
denn irgendwie bin ich darin verwebt
und weiss nicht, wo sich Traum und Leben spalten".

») Phantasus. Berlin, 1899.



375

Aber auch einige tiefe und echte Lyriker traten in dieser Zeit hervor, die
mit manchen ihrer Gedichte der Zukunft angehören: vor allem Richard
Dehmel, neben Liliencron der bedeutendste Lyriker der Moderne, Gustav
Falke, Carl Busse, 0. E. Hartleben u. a.

Enger als die Lyrik schloss sich naturgemäss der neue Roman und das
Drama an Zola an. Wie jener, versuchte man die Wirklichkeit möglichst getreu
wiederzugeben, wie jener bevorzugte man die Grosstadt und zog aus ihren
Eingeweiden die dunkelsten und hässlichsten Dinge ans Tageslicht, wie jener,
fing man an, die Welt mit den Augen des Besitzlosen, des Verfolgten,
Gequälten, Leidenden anzuschauen. Die sozialen Stürme fanden hier ihren
Widerhall, aber auch die zahlreichen Fragen, die durch die neue Wissenschaft

geweckt worden waren: das Verhältnis des Einzelnen zur Gesellschaft,
die Vererbung, die Willensfreiheit, die persönliche Verantwortlichkeit, die
Frauenfrage in ihren verschiedenen Erscheinungsformen.

l>er Berliner Arbeiter Max Kretzer schrieb seit Anfang der achtziger
Jahre seine Proletarierromane, und andere folgten nach. Konsequent begründet
aber wurde die neue Richtung durch den unternehmenden Arno Holz und
seinen Genossen Johannes Schlaf, die in Nieder-Schönhausen bei Berlin
gemeinsam ein Dachzimmer bewohnten und an dem gemeinsamen Schreibtische

gemeinsam den „Papa Hamlet" schrieben, eine Reihe naturalistischer
Prosa-Skizzen, die im Januar 1889 angeblich als Übersetzung aus dem Dänischen
erschienen und viel Staub aufwarfen, auch bei den Modernen nicht ohne

Widerspruch blieben. Die Hauptfigur, Papa Hamlet, ist ein halbverrückter,
versoffener Schauspieler, der mit seiner Ophelia und einem armen Würmchen
von Säugling in einer Berliner Mietbude haust, aber die Miete schuldig bleibt und
hinausgeworfen wird; in einem Rausch erstickt er sein Kind, ein paar Tage
nachher wird er erfroren aufgefunden, „erfroren durch Suff", konstatiert die
Polizei. „Lirum, larum, das Leben ist brutal, Amalie, verlass dich drauf.
Aber — es war ja alles egal! So oder so!" schliesst die Dichtung erbaulich.
Als Stilprobe diene der Anfang:

„Was! Das war Niels Thienwiebel? Niels Thienwiebel, der grosse,
unübertroffene Hamlet aus Trondhjeni? Ich esse Luft und werde mit
Versprechungen gestopft Man kann Kapaunen nicht besser mästen

„He! Horatio!"
„Gleich! Gleich, Nielcheu! Wo brennt's denn? Soll ich auch die

Skatkarten mitbringen?"
„N nein! Das heisst ..."
— — „Donnerwetter nochmal! Das, das ist ja eine, eine Badewanne!"
Der arme, kleine Ole Nissen wäre in einem Haar über sie gestolpert.

Er hatte eben die Küche passiert und suchte jetzt auf allen Vieren nach
seinem blauen Pincenez herum, das ihm wieder in der Eile von der Nase

gefallen war.
„Hä? Was? Was sagste nu?!"
„Was denn, Nielchen? Was denn?"
„Schafskopp !"

„Aber Thiiienwiebel! "

„Amalie?! Ich ."
„Ai! Kieke da! Also döss!"



376

„Hä?! Was?! Famoser Schlingel! Mein Schlingel! Mein Schlingel,,
Amalie! Hä! Was?"

Amalie lächelte. Etwas abgespannt.
„Ein Prachtkerl!"
„Ein Teufelsbraten! Mein Teufelsbraten! Mein Teufelsbraten! Hä!

Was, Amalie? Mein Teufelsbraten!"
Amalie nickte. Etwas müde.
„Ja doch, Herr Thienwiebel! Ja doch!"
Die Vei-fasser bezeichnen ihre Darstellungsweise nicht unpassend als „das

lebendige Produkt einer Zeit, von der das Wort geht, dass ihre Anatomen
Dichter und ihre Dichter Anatomen sind." Wie ein anatomisches Präparat
mutet diese Prosa an, wie eine Aufreihung der herauspräparierten
Reizmomente, mit möglichstem Verzicht auf die verbindende Erzählung.

Der Stil wirkt in seiner Knappheit dramatisch, und sie übertragen ihn
auch sogleich auf das Drama; wiederum gemeinsam schrieben sie „Die Familie
Selicke" (1889), und der Verein „Freie Bühne", der sich eben zur Förderung
des modernen Dramas gebildet und bereits Tolstois „Macht der Finsternis",
Ibsens „Gespenster" und Hauptmanns „Vor Sonnenaufgang" über die Bretter
geführt hatte, brachte 1890 auch die Familie Selicke zur Aufführung.

Wenn man unter Drama ein Stück mit Handlung versteht, wo die Gegensätze

des Lebens prägnant herausgearbeitet sind, so ist die Familie Selicke
kein Drama; sie ist ein düsteres dramatisches Genrebild aus den Tiefen der
Grossstadt, wie wir es nachher oft genug über die Bühne ziehen sahen: die
Frau Selicke eine beschränkte Jammerbase, ihr Mann ein Trunkenbold, die
Kinder darüber unglücklich, das kleinste, der Sonnenschein des Hauses, auf
den Tod krank. Es ist Weihnachtsabend, der Vater kommt betrunken nach
Hause, die älteste Tochter Toni schützt die Mutter vor seinen Misshandlungen,
das kranke Kind vor seinen Zärtlichkeiten. Das Kind stirbt, der Alte schwelgt
in moralischem Katzenjammer. Ein junger Theologe, der bei der Familie
wohnte und eben seine Landpfarre antritt, wirbt um Toni, die aber auf das
eigene Glück verzichtet, um als Schutzengel der Familie im Hause zu bleiben.
Der Werber hätte selber einen Schutzengel nötig; dieser Glaubensbote hat in
dem Grossstadtelend die Menschen verabscheuen gelernt: „Sie sind
selbstsüchtig! brutal selbstsüchtig! Sie sind nichts weiter als Tiere, raffinierte
Bestien, handelnde Triebe, die gegeneinander kämpfen, sich blindlings zur
Geltung bringen, bis zur gegenseitigen Vernichtung! Alle die schönen Ideen,
die sie sich zurecht geträumt haben, von Gott, Hebe und eh! Das ist
alles Blödsinn! Blödsinn!"

Die Form ist eine bis ins einzelne getriebene Nachbildung der
Alltagssprache, die Sprache des Theaters soll die „Sprache des Lebens werden"; die
Sätze werden zerhackt, in einzelne Worte und Ausrufe aufgelöst, es wird nicht
geredet, sondern gestammelt, „Tierlautkomödie" wurde darum die Dichtung von
den Gegnern genannt. Aber die Verfasser hatten im wesentlichen doch mit
ihrem formellen Prinzip das Richtige herausgefühlt, für diese Welt war
gerade dieser Stil geeignet, und es kam nur darauf an, dass sich ein echter
Künstler seiner bemächtigte, dann konnte die Wirkung nicht ausbleiben. Und
wenn auch ihre Erklärung im Vorwort: „Die Familie Selicke ist das deutscheste
Stück, das unsere Literatur überhaupt besitzt", etwas anmassend klingt, so



377

muss man ihnen doch das Verdienst lassen, das deutsche naturalistische Drama
begründet zu haben. Dennoch werden ihre Werke nicht von Dauer sein, weil
sie mehr vom kritischen Verstand als von schöpferischem Geist erzeugt sind.
Sie haben nur das Werkzeug geschaffen, das jetzt ein grösserer ergriff und
mit genialer Kunst handhabte, einer, dem die Form nicht die Hauptsache,
sondern nur Ausdrucksmittel für die Reichtümer seiner Seele war: es waider

gleichaltrige Ger h art Hauptmann.
Hauptmann war von Anfang an Realist, er sagt: „so muss Natur der

Kunst die Wege bahnen", oder:

„und wollt ihr meines Gottes Namen kennen,
so mögt ihr ihn den Gott der Wahrheit nennen."

Seine Seele ist von Schönheitssehnsucht erfüllt, aber der Schmerz der
Welt zittert in ihm, und der schöne Schein kann ihn nicht befriedigen:

Ich bin der Sänger jenes düstern Tales,
Wo alles Edle beim Ergreifen schwindet.

Schon zwei Jahre vor meinem Berliner Aufenthalt hatte er eine naturalistische
Novelle „Bahnwärter Thiel" geschrieben, jetzt (1889) erhielt er durch die
Vorlesung von Papa Hamlet, die er von Holz und Schlaf hörte, die entscheidende
Anregung für sein Erstlingsdrama „Vor Sonnenaufgang", jene furchtbare
Tragödie des Alkoholismus und der Vererbung. Auf Arno Holzens Vorschlag,
mit ihm gemeinsam eine Tragödie zu schreiben, war er nicht eingetreten, in
der richtigen Erkenntnis, dass ein echtes Kunstwerk nie ein Kompromiss
zwischen zwei Künstlerseelen ist.

Es ist ein grauenhaftes Bild der Verkommenheit, das uns Hauptmann
zeigt: eine schlesische Bauernfamilie, durch Kohlengewinnung rasch reich
geworden, im Alkoholismus zu Grunde gehend. Der Bauer ist ein Braunt-
weinsäufer, seine Frau hält es heimlich mit dem Knecht, die ältere, verheiratete

Tochter gebiert ein totes Kind, eine Folge ererbter Schwäche. Die
jüngere Tochter Helene ist aus einer herrnhutischen Pension zurückgekehrt
und entsetzt sich über die Greuel, die sie in ihrer Familie sieht. Wie ein
Erlöser erscheint ihr der schwärmerische Volksbeglücker und Mässigkeitsapostel
Loth, mit dem sie sich verlobt. Allein wie dieser die Verhältnisse kennen
lernt, fürchtet er die Vererbung, er geht heimlich davon, Helene nimmt sich
das Leben.

An solche Bilder voll krassester Naturwahrheit musste man sich erst
gewöhnen, und so rief die Aufführung im Winter 1889 den wüstesten Theaterskandal

hervor, den Berlin schon erlebt hatte: „Die einen klatschten sich die
Hände wund und jubelten sich die Kehlen heiser, die andern zischten und
pfiffen, dass den Nachbarn um ihr Trommelfell bange wurde. Man verschlang
sich gegenseitig mit wütenden Blicken, sprang vom Sitz empor und drohte
mit den Fäusten. Man schrie sich zur Ruhe und arbeitete dabei mit Händen
und Füssen, Hausschlüsseln und Pfeifen. Im Foyer ohrfeigten sich
kunstbegeisterte Pressjfmglinge, und im Parkett schwang ein sittlich entrüsteter
Arzt in hoch erhobener Hand eine Geburtszange".1) Einen merkwürdigen
Kontrast zu diesem wüsten Toben bildete die schlichte Erscheinung des Dich-

]) Edgar Steiger, Von Hauptmann bis Maeterlinck. Berlin, 1898.



378

ters, der mitten im Tumult vor der Rampe erschien: „Ein längliches, glattes
Knabengesicht, aus dem zwei dunkle, melancholische Augen fast zaghaft auf
die vielen Menschen niederschauten, eine sehr hohe Stirn, die das
zurückgekämmte, leicht gelockte Haar völlig freiliess, eine kräftige Bogennase, die
in Verbindung mit dem langen, vorspringenden Kinn der ganzen Physiognomie
etwas Weibermässiges verlieh, grosse Ohren und ein ziemlich breiter, aber
feingeschwungener Mund mit einem weinerlich predigerhaften Zug."

Dieser bartlose Jüngling war jetzt die Hoffnung des Naturalismus: Arno
Holz nannte seine Dichtung „das beste Drama, das je in deutscher Sprache
geschrieben worden" (später freilich fand er zuviel Tendenz darin). Hauptmann

wusste, wie kein zweiter, Szenen aus der Tiefe hervorzuholen und das
mit unglaublich scharfem Auge Beobachtete sicher darzustellen; er schrak vor
keinen Konsequenzen zurück, auch das Hässlichste war ihm wertvoll, wenn
es der Charakteristik diente. Aber wer zwischen den Zeilen zu lesen
verstand, der wusste auch, dass dieser Mann ein warmes Herz für die Menschen
hatte, und dass sich hinter seinen pessimistisch gefärbten Bildern ein schöner
Optimismus verbarg, der eine glückliche Zukunft, einen Sonnenaufgang ahnte
und hoffte.

Dieser Dichter schrieb jetzt seine naturalistischen und sozialen Dramen :

„Das Friedensfest", „Einsame Menschen", „Die Weber", wohl das Bedeutendste,
was die soziale Dichtung in Deutschland hervorgebracht hat, zwar ohne einen
dramatischen Helden, aber von dem feinsten Empfinden für die Psychologie
der Massen erfüllt. Er wandte die naturalistische Technik auf das heitere
Stück au und schuf die treffliche Porträtfigur des „Kollegen Crampton" und
die köstliche Diebeskomödie „Der Biberpelz", die man mit Recht Kleists
„Zerbrochenem Krug" an die Seite gestellt hat. — Von seinen zahlreichen
Nachfolgern hatte Sudermann den grössten Erfolg mit der „Ehre" (1890) und
„Sodoms Ende" (1891). Überhaupt erfreute sich jetzt das naturalistische Drama
eine Zeitlang der Gunst des Publikums.

Allein die Hoffnung, dass der Naturalismus eine neue Blütezeit herbeiführe,

ging doch nicht in Erfüllung. Die Richtung hatte wohl den Reiz der
Neuheit und brachte wenigstens aus dem alten Schlendrian heraus; ihre
Vertreter packten das Leben tüchtig an, ohne Furcht, die Finger zu beschmutzen,
und sie brachten der Welt wieder in Erinnerung, dass die schöne Form alleiu
nicht die Kunst ausmache, dass die Wahrheit höher stehe als die Schönheit,
und dass mit einer oberflächlichen Schönfärberei des Lebens nichts getan sei.

Aber der Naturalismus hatte doch allzusehr die hässlichen Seiten d«s Lebens
aufgesucht, und dieses fortwährende Hervorkehren des Rohen, Gemeinen,
Unflätigen, Tierischen, dieses Hervorscharren des Schmutzes aus den schlimmsten
Winkeln, dieses Aussteilen des Grossstadtkehrichts musste mit der Zeit zum
Ekel werden. Der Mensch wollte wieder einmal den Blick höher richten, und
sich bewusst werden, dass er mehr als Tier sei. Der Verstand hatte die neue
Richtung erzeugt und führte in ihr die Herrschaft, die Tendenz war oft allzu
sichtlich hineingetragen : jetzt verlangte das Gefühl wieder nach seinem Recht.
In der neuen Dichtung war der Mensch zu einem blossen Produkt der
Vererbung, der Erziehung, der Verhältnisse, oder wie man es nach französischem
Vorbilde nannte, des Milieus herabgesunken, ein Homunculus aus einer
geheimnisvollen Retorte; jetzt wollte er wieder seines Willens froh werden.



379

Nietzsche, der einst das böse Wort gesprochen hatte: „Zola, oder die Freude
zu stinken" (Götzendämmerung), stellte dem modernen Menschen sein Ideal
des starken, rücksichtslosen Willensmenschen gegenüber und berauschte die
Jugend mit der Rhetorik und tiefen Symbolik seines „Zarathustra". Der
Naturalismus büsste Schritt für Schritt an Ansehen ein, uud heute darf man
ihn wohl für überwunden halten.

Die geistvolle Schriftstellerin Laura Marholm sagt1): „Der Naturalismus ist
die künstlerische Ausdrucksform des Plebejers, des Menschen der Unterklasse
oder einer primitiven Kultur, der sich selbst noch nicht so stark empfindet,
um die Aussenwelt auszusondern, sondern sie widerspiegelt, wie das Wasser
ein hineinfallendes Bild." Richard Dehmel sieht in der naturalistischen Richtung

einen grossen Irrtum2): Die Natur könne gar nicht nachgeahmt werden
und der echte Künstler wolle sie auch nicht nachahmen. Was der Künstler
schafft, ist ein Neues, noch nie Dagewesenes, das Stück Leben, das er
darstellt, ist aus seiner Seele hervorgeholt, er bringt Neues hervor wie die Natur
und ebenso planvoll wie die Natur. Die Natur ist gar nicht so einfach, dass

sie der Künstler darstellen könnte, sie ist im Gegenteil sehr kompliziert, und
der Künstler erst macht sie einfach, so wie das Kind eine komplizierte
Erscheinung auf ein einfaches Bild bringt.

Die Erscheinung selbst ist also nicht Zweck der Dichtung, sondern nur
Mittel der Darstellung, nur Symbol. Nicht die verwirrende Fülle des
sinnlichen Lebens hat der Künstler wiederzugeben, sondern die sichtbaren Dinge,
die uns umgeben, als Bilder eines höhern Seins zu zeigen, er suche den
ruhenden Pol in der Erscheinungen Flucht und sättige unsere Seele mit gross
geschauten und stark empfundenen Bildern, statt den alltäglichen Dingen eine
Bedeutung zu geben, die ihnen nicht zukommt: „Alles Vergängliche ist nur
ein Gleichnis." Die Romantik und der Symbolismus lösen den Naturalismus

ab.

Auch hier kam ein Anstoss von aussen: des Belgiers Maeterlinck
Dichtungen fanden auch in Deutschland Eingang; aber sie förderten nur die
Bewegung, sie schufen sie nicht, denn sie lag, wie einst der Naturalismus, in
der Luft und machte sich jetzt im Drama wie in der Lyrik und im Roman

geltend. Bei Hauptmann finden wir jenes Eindringen aus der Wirklichkeit
in die Welt des Traumes zuerst im „Hannele", dieser merkwürdigen
Durchdringung von Erdenleid und Himmelssehnen, diesem so viel umstrittenen und
so oft missverstandenen Gedicht, „die Frömmler wollten es den Sozialdemokraten,

die Sozialdemokraten wollten es den Frömmlern unterschieben.3)
Aber ich erinnere mich noch lebhaft, welchen tiefen Eindruck uns Jungen
und Unbefangenen die Dichtring machte, als sie im November 1893 im königlichen

Schauspielhause in Berlin über die Bretter ging. Erst dieses
Armenhauselend, dann das unglückliche Kind, das aus Furcht vor dem harten Stiefvater

in den Teich gesprungen ist und nun fiebernd vom Himmel träumt,
wo seine Mutter ist. Welcher unter den jungen Dichtem wusste so ergrei-

I) Vgl. Lublinski, Der Ausgang der Moderne. Dresden, 1909.

2) Neue Rundschau. Oktober, 1908.

8) Schienther, Gerhart Hauptmann.



380

fende und erquickende Worte zu finden, wie sie die Engel zu dem sterbenden
Hannele sprechen:

Auf jenen Bügeln die Sonne,
Sie hat dir ihr Gold nicht gegeben.
Das wehende Grün in den Tälern,
Es hat sich für dich nicht gebreitet.

Das goldene Brot auf den Äckern,
Dir wollt' es den Hunger nicht stillen,
Die Milch der weidenden Rinder,
Dir schäumte sie nicht in den Krug.

Die Blumen und Blüten der Erde,
Gesogen voll Duft und voll Süsse,
Voll Purpur und himmlischer Bläue,
Dir säumten sie nicht deinen Weg.

Wir bringen ein erstes Grüssen
Durch Finsternisse getragen;
Wir haben auf unsern Federn
Ein erstes Hauchen von Glück.

Wir führen am Saum unsrer Kleider
Ein erstes Duften des Frühlings;
Es blühet von unsern Lippen
Die erste Röte des Tags.

Es leuchtet von unsern Füssen
Der grüne Schein unsrer Heimat;
Es blitzen im Grund unsrer Augen
Die Zinnen der ewigen Stadt.

In den Träumen und Fieberphantasien des Kindes, dem es in dieser Welt
gar zu jämmerlich geht und das sterbend auf eine bessere hofft, die es mit
den wunderbarsten Gebilden des schlichten Volksglaubens erfüllt, befriedigt
der Dichter die Sehnsucht der eigenen Seele, die im Anschauen der platten
Wirklichkeit hungern musste. Schon 1885 hatte er geschrieben: „Wie eine
Windesharfe sei deine Seele, Dichter! Der leiseste Hauch bewege sie. Und ewig
müssen die Saiten schwingen im Atem des Weltwehs; denn das Weltweh ist
die Wurzel der Himmelssehnsucht. Also steht deiner Lieder Wurzel begründet

im Weh der Erde; doch ihren Scheitel krönet Himmelslicht."
Und dann tönte „Die versunkene Glocke" (1896) mit ihren wunderbaren

Klängen wie ein Märchen aus alten Zeiten in die neue Welt herein und rief
tausend Stimmen wach, die im modernen Aufklärungsmenschen bis jetzt
geschlafen hatten:

Und nun erklingt mein Wunderglockenspiel
In süssen, brünstig süssen Lockelauten,
Dass jede Brust erschluchzt vor weher Lust:
Es singt ein Lied, verloren und vergessen,



381

Ein Heimatlied, ein Kinderliebeslied,
Aus Märchenbrunnentiefen aufgeschöpft,
Gekannt von jedem, dennoch unerhört.
Und wie es anhebt, heimlich, zehrend-bang,
Bald Nachtigallenschmerz, bald Taubenlachen —
Da bricht das Eis in jeder Menschenbrust,
Und Hass und Groll und Wut und Qual und Pein
Zerschmilzt in heissen, heissen, heissen Tränen.

Die Märchenwunderglocken erklangen nun überall, auch im Roman, auch
in der Lyrik, und es schien, als ob die mondbeglänzte Zaubernacht der
Romantik wieder aufsteigen sollte ; Schüler der Naturwissenschaften wie Bölsche
und Bruno Wille huldigten dem Mystizismus, Ricarda fluch schrieb ihre
„Blütezeit der Romantik" (1899), eines der schönsten Denkmäler dieser Zeit,
und die Erzählung „Aus der Triumphgasse" (1901), die in ihrer wundervollen
Mischung von Romantik und Naturalismus an Hauptmanns Hannele erinnert.
Richard Dehmel stieg in manchen seiner Dichtungen, besonders in „Zwei
Menschen" (1903), in die verwegensten Höhen des Symbolismus.

Etwa seit der Mitte der neunziger Jahre macht sich, vorwiegend in der
Erzählung, eine neue Strömung geltend mit der Losung: Heimatkunst. Sie
will auf der heimatlichen Scholle sich ansiedeln und aus dem deutschen
Volksleben heraus eine neue Kunst entwickeln; der Ausländerei ist sie ebenso
feind wie aller grossstädtischen Mache und der naturalistischen Schwarzmalerei;

im Gegensatz zu der Verstiegenheit des extremen Symbolismus will
•sie das Schlichte, Verständige, Volkstümliche, im Gegensatz zu der
Weichlichkeit, von der die neue Romantik nicht freizusprechen ist, das Kräftige,
Gesunde, Tüchtige pflegen. Wie sehr diese Erzähler den Wünschen der breiten
Lesermasse entgegenkamen, beweist der gewaltige Erfolg von Frenssens „Jörn
Uhi" (1901), beweisen die grossen Auflagen der Bücher von Ernst Zahn, J. C.

Heer, Otto Ernst, Clara Viebig u. a.

Diese Erzähler knüpfen an die alten, guten Traditionen eines Gotthelf,
Keller, C. F. Meyer, Fontane, Rosegger, Marie von Ebner-Eschenbach an. Und
«o wären wir also glücklich wieder am alten Ort und die ganze
Literaturrevolution ein Sturm im Glase Wasser gewesen? Doch nicht ganz.

Die Bewegung des letzten Vierteljahrhunderts hat freilich an grossen,
bleibenden Dichtungen wenig hervorgebracht, aber sie hat wie ein tüchtiges
Gewitter die Luft gereinigt und die Erde befruchtet. Der Naturalismus lehrte
uns wieder sehen, er öffnete die Augen für tausend kleine, bisher übersehene
Erscheinungen im Alltag, er erinnerte uns wieder daran, dass nichts der Poesie
fremd sein dürfe, auch das scheinbar Uässliche nicht, und dass Wahrheit das
höchste Gesetz der Poesie sei; der Symbolismus weckte wieder den Sinn für
das Geheimnisvolle, Mystische, und lehrte uns den Blick einwrärts und
aufwärts wenden, durch die Dinge hindurchschauen und in dem Vergänglichen
das Ewige suchen. Wir lernten die Welt aussen und innen kräftiger, tiefer,
vielseitiger erfassen; wir erkannten, dass wir auf dem Wege weiter gehen
müssen, den uns ein Goethe, Schiller, Gotthelf, Keller, Mörike, Hebbel u. a.

geführt haben, dass es aber neue Werte gibt, die wir in die Poesie aufnehmen
müssen, und dass es Darstellungsmittel gibt, mit denen sich neue, kräftige



382

oder intime Wirkungen erzeugen lassen. Und wenn wir den literarischerr-
Geschmack vor der Bewegung mit dem heutigen vergleichen, so dürfen wir
uns ehrlich der glücklichen Veränderung freuen. Wie ganz anders steht jetzt
die literarische Welt zu unsern Grossen, als in den siebziger Jahren ; mancher
Götze ist in den Staub gesunken, und um so hellerglänzen die echten Götterbilder-,

über allen die unendlich reiche, mit der Natur an Fülle, an Wahrheit-
und Schönheit wetteifernde Erscheinung Goethes.

Fragen wir uns zum Schlüsse, welchen Anteil die Schweiz an der neuen
Literatur habe, so müssen wir zunächst gestehen, dass sie, wie immer in
Fragen der Kultur, auch hier konservativ ist. Den Grosstadt-Klimbiin, das
Geschrei um neue Richtungen hat sie nicht mitgemacht. Unsere bedeutendsten
Dichter- sind ruhig und sicher ihre Bahn gegangen, die ihnen Gotthelf, Keller,
Meyer gewiesen, und wenn ihnen auch ohne Zweifel frische Kräfte und
Anregungen von der neuen Literatur zugeflossen sind, so wirken diese doch

lediglich im Sinne einer Vertiefung des alten Realismus. Der frühere Berner
Professor Walzel, jetzt in Dresden, hat als besonders sympathischen Zug an
der schweizerischen Dichtung die Wirklichkeitsfreude hervorgehoben, und es

ist gewiss, dass sie einen starken und gesunden realistischen Zug hat, der
ohue Zweifel mit der schweizerischen Eigenart zusammenhängt. Dennoch ist
ihr der Hang zum Übersinnlichen nicht fremd, und es liesse sich gerade an
den Dichtungen des Realisten Keller mancher romantische oder mystische Zug
nachweisen. Aber es ist von besonderem Reiz, wie in dieser Dichtung sich die
verschiedenen Elemente mischen zu einer grossen, ergreifenden Einheit. Und
so ist es vielleicht kein Zufall, dass die Schweiz gegenwärtig zwei der grössten
deutschen Dichter zu den Ihren zählt: Jos. Victor Widmann und Karl
Spitteler. In den Werken beider finden wir jenen kräftigen Erdgeruch„
den alle Wirklichkeit ausströmt, aber bei beiden auch jene tiefen Blicke, die
hinter die Welt der Erscheinungen dringen, in jene Traumwelt, die uns aus
Böcklins „Schweigen im Walde" mit dengrossen, rätselvollen Augen entgegenschaut.

Ihre Erscheinung erinnert uns wieder daran, dass der Dichter doch
nicht nur das Instrument ist, auf dem das Leben spielt, und nicht nur wie
ein Wassertümpel, in dem sich die Welt spiegelt, sondern dass er ein eigenes
Leben hat und dass er uns dieses darstellen muss; dass es nicht auf die Richtung

ankommt, die er vertritt, sondern darauf, wie schwer der Schatz wiegt,
den er aus seinem Innern hebt. An ihnen bestätigt sich die alte Weisheit
Goethes, die er so oft in seinem Leben verkündete und kurz vor seinem Tode
noch einmal bestätigte: In der Kunst und Poesie ist die Persönlichkeit alles-


	Die jüngstdeutsche Literaturbewegung

