
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 18 (1908)

Heft: 6

Artikel: Vom ersten internationalen Kongress für Moralpädagogik in London

Autor: Conrad, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


338

Vom ersten internationalen Kongress für Moralpädagogik in London.

Von P. Conrad.

Es war nicht nur für London, sondern überhaupt der erste
internationale Kongress für Moralpädagogik, der vom 25. bis 29. September
dieses Jahres abgehalten wurde. Die Veranstaltung des Kongresses beweist

uns zweierlei: einmal, dass man der moralischen Erziehung neuerdings
erhöhte Bedeutung beimisst, und zum andern, dass die Ergebnisse der

bisherigen Erziehungsweise nicht befriedigen. Beides kam denn auch in
London in Referaten und in der Diskussion mit aller Schärfe zum
Ausdruck: es ist viel nötiger, sittlich zu leben, als das Alphabet und die

Rechenregeln zu kennen. Nicht derjenige ist des Namens eines Menschen

am würdigsten, der am meisten weiss, sondern derjenige, der am besten

handelt. — Es ist Zeit, dass man einsehe, wie ungenügend der Unterricht
bei aller seiner Vollkommenheit als Führer für das Leben ist (Schuldirektor
Th. Daumers aus Brüssel).

Wir zweifeln nicht daran, dass diese Anschauungsweise in weiten
Kreisen herrschend ist; wir dürfen deshalb auch von vornherein ein

allgemeines Interesse für den Gegenstand voraussetzen. Im Kongress tat
sich dieses Interesse durch fortgesetzten guten Besuch der Sitzungen und
durch lebhafte Diskussionen kund. Besonders stark war das weibliche
Geschlecht vertreten. Mitunter kostete es einige Mühe, zwischen den

Damenhüten auch noch Herrenköpfe zu entdecken. Und zwar spielten
die Damen keineswegs bloss die stummen Zuhörerinnen. Sie referierten,
diskutierten und präsidierten und standen dabei den meisten Herren an
Gewandtheit und Geschick gewiss nicht nach.

Natürlich waren unsere Damen zumeist englische oder in England
niedergelassene Lehrerinnen, wie denn der Kongress überhaupt stark englisches
Gepräge trug. Immerhin waren neben dem Englischen auch das Französische
und das Deutsche als Kongresssprachen bestimmt worden ; es kamen denn



339

auch beide in Referaten und in der Diskussion zur Geltung. Es fehlten
auf dem Kongress die wenigsten Kulturländer der Erde. Sogar das ferne

Japan hatte sich vertreten lassen. Unsere kleine Schweiz stellte ebenfalls

einige Vertreter, wenn auch nicht offiziell. Wenn sich nun ein
Kongressteilnehmer anschickt, die Leser der Schweizerischen pädagogischen
Zeitschrift durch einen Bericht mit der in London geleisteten Arbeit bekannt
zu machen, so kann es sich auch nicht von ferne um eine erschöpfende
Berichterstattung handeln. Wir greifen aus der Fülle der Gedanken und
Anregungen dasjenige heraus, was uns besonders interessant und wichtig
erscheint.

Zunächst einige Worte über die äusseren Veranstaltungen
und Einrichtungen. Um Ostern wurden an Schulmänner der
verschiedensten Nationen Zirkulare versandt mit der Einladung, eines der
darin in grosser Anzahl genannten Themen zu wählen und gedrängte
Arbeiten darüber zu liefern. Die Themen bezogen sich nur auf ein Hauptgebiet

der ethischen Erziehung, auf ethische Fragen s c h u 1 pädagogischer
Natur. Mit Fragen der häuslichen Erziehung, der Selbsterziehung, der
religiösen und philosophischen Erziehung wollte sich der Kongress nicht
befassen. Die über schulpädagogische Fragen gelieferten Arbeiten wurden
in einem stattlichen Bande von zirka vierhundert Druckseiten veröffentlicht,

den Kongressbesuchern kurz vor Beginn der Sitzungen zugestellt
und den Verhandlungen zugrunde gelegt. Von einem Vortrag der Arbeiten
sah man ab. Der Referent erhielt jeweilen bloss das Wort zu einem
kurzen einleitenden Votum, das, wie die sich anschliessenden Voten, nicht
mehr als fünf Minuten in Anspruch nehmen durfte.

Hinsichtlich des Inhalts der Arbeiten und der Diskussionen
herrschte ebensowenig Einmütigkeit wie hinsichtlich der Sprache und
Nationalität. Es begegneten einander die widersprechendsten Anschauungen

und Standpunkte. Abstimmungen nahm man, wie es in der Natur
der Sache liegt, nicht vor. Wir können deshalb natürlich nicht von
bestimmten Festsetzungen und Entscheidungen berichten. Nichtsdestoweniger
glauben wir, dass der Kongress den durchaus praktischen Zweck, den

er auf seine Fahne schrieb, den Zweck nämlich, die durch die Schule
bewirkte ethische Erziehung zu vervollkommnen, erreicht hat. Wir
können uns nämlich keinen Kongressbesucher denken, der von London
nicht eine Reihe neuer, wertvoller Gedanken und Ratschläge für die
ethische Schulerziehung mitgenommen hätte. Er wird manches davon
direkt in seiner Praxis anzuwenden suchen, anderes weiterer Prüfung und
Überlegung unterziehen, wovon seine Praxis mit der Zeit ebenfalls in
diesem oder jenem Sinne günstig beeinflusst werden muss. Was hier folgt,



340

soll, wie schon angedeutet, auch nichts anderes sein als der Gewinn, den

ein einzelner für sich über den Kanal nach Hause brachte.
Damit zur Sache.

Die erste Gruppe von Arbeiten trägt den gemeinsamen Titel Prinzipien
der Moralpädagogik.

Der deutsche Redner über dieses Thema, Geheimrat Prof. Dr. W.
Förster in Berlin, zeigt, wie die moralische Erziehung durch die

Ergebnisse der naturwissenschaftlichen Forschung, vor allem durch die

Energetik und Harmonik, gestützt werden kann.
Die Wirkung der erzieherischen Beeinflussung des Willenslebens ist

vor allem davon abhängig, dass die zu kultivierenden Grundsätze und
Überzeugungen in dem umgebenden Gemeinschaftsleben einmütige
Würdigung erfahren. Es kommt jedoch vor, dass die Lehrenden nicht
übereinstimmen mit dem, was in der übrigen Kulturwelt zutage tritt, und

wovon auch die älteren Zöglinge, z. B. auf dem Wege der Lektüre, Kenntnis
erhalten. Gerade für das religiöse und sittliche Gebiet trifft dies zu.
Dadurch büsst das Lehren an intellektueller und moralischer Wirksamkeit
ein; zugleich ergeben sich aus solchen Konflikten nachhaltige Zweifel des

Zöglings an der Wahrhaftigkeit der lehrenden und leitenden Persönlichkeiten.

Häufig vermögen dann die von der Schule vertretenen bisherigen
Anschauungen und Institutionen, die aus der Vergangenheit
emporgewachsen sind, nicht standzuhalten vor der Kritik, die sich um so

entschiedener äussert, je mehr den Zöglingen von der Schule aus die Kenntnis
neuerer Anschauungen vorenthalten wird, und je mehr sie sie aus
sensationellen literarischen Werken schöpfen. Der krasseste Materialismus ist
nicht selten die Folge davon. Es ist deshalb falsch, die bisher gültigen
Anschauungsweisen autoritativ zu geben, als ob etwas anderes nicht
existierte. Vielmehr sind diese Anschauungsweisen denkend zu
untersuchen und durch Gründe zu stützen. Eine solche intellektuelle Begründung

des bisher als gültig Betrachteten erscheint gegenwärtig nun gerade
mit Hülfe der Naturwissenschaften möglich, deren Auffassungen sich

bisher nur zu häufig in Gegensatz zu den Gedankenschöpfungen der

Vergangenheit stellten. Vor allem ist es die Energetik, die Lehre von der

Erhaltung und Unwandlung der Energie, die Handhaben dazu bietet. Es

ist gelungen, in der Natur immer sicherer grosse Gebiete von typischen
und wandellosen Bewegungserscheinungen nachzuweisen, in denen sich

energetische Dauergesetze offenbaren, welche eine tiefe Verwandtschaft
mit der Rhythmik und Harmonik der Tonwelt, dieser reinsten
Glückserscheinung unseres Seelenlebens, erkennen lassen. Auch die Seelenwelt

darf man als eine Dauerform der Energie, und zwar als die machtvollste



341

nnd vollkommenste im ganzen Kosmos, ansehen. In diese energetische
und harmonistische Dauerwelt unserer Erinnerungs- und Gedankenverbindungen

dringen nun, wie sich durch psychologische Experimente und

Beobachtungen erweisen lässt, von aussen auf dem Wege der Sinnesorgane

und von den wechselnden Lust- und Unlustzuständen unseres

eigenen Leibes neue energetische Wirkungen ein; die durch die
Jahrtausende gemeinsamer Gedankenarbeit gefestigte Harmonik der Seele hat
aber die Fähigkeit, diesem Eindringen ein Ziel zu setzen. Die Seele ist
bei der stärksten von aussen oder vom eigenen Organismus kommenden

Erregung imstande, absolute Ruhe zu bewahren, indem sie die von aussen

kommenden energetischen Wirkungen einordnet in die Dauerwelt der

Erinnerungen und Erwartungen. Die von aussen kommenden Wirkungen
verschwinden so nur scheinbar in der anscheinenden Ruhe der Seelenwelt:

denn diese Ruhe ist jedenfalls nichts anderes als eine gewaltige
Dauerbewegung der Innenwelt nach festen, harmonischen Gesetzen. Neben

diesem Resultat der genannten Augenblickswirkungen gibt es noch ein

ganz anderes: sie werden zwar ebenfalls der Seelen weit völlig eingeordnet,
treffen aber so mit den aus den Erinnerungen stammenden Erwartungen
zusammen, dass eine Gegenwirkung nach aussen, eine sogenannte
Willensentscheidung, erfolgt; diese sucht mit Hülfe des Organismus bestimmte

Wirkungen in der Aussenwelt hervorzubringen und zwar in dem Sinne,
dass daraus die günstigsten harmonistischen Bedingungen der Innenwelt
entstehen.

Dies sind die beiden idealsten Fälle des Seelenlebens. Viel zahlreicher
als sie sind diejenigen Fälle, wo ein Kompromiss zustande kommt
zwischen den Wohlgefühlen, die aus den Entscheidungen der genannten
Art entspringen, und den Forderungen der Lust und der Unlust des

Körpers. Das Extrem bilden nach dieser Seite hin diejenigen Fälle, wo
die tieferen Entscheidungen der Dauerformen des Seelenlebens ganz
unterdrückt werden durch die Augenblickswirkungen der Lust und
Unlust; es sind die Fälle, die in sittlicher Hinsicht am bedenklichsten
erscheinen. Die Willensentscheidungen sollten nicht auf Grund von aussen

kommender Augenblickswirkungen, sondern nach den Eingebungen einer

wandelloseren, harmonisch geordneten Gedankenwelt erfolgen. Wo tlies

geschieht, sprechen wir von Charakter.
Die Charakterbildung besteht danach darin, bei dem einzelnen und

bei der Gesamtheit dahin zu wirken, dass die höchsten Entscheidungen
stets von den gesetzmässigen Dauererscheinungen und dem tiefsten
Harmoniebedürfnis der Seelenwelt ausgehen. Dazu ist es aber wichtig,
dass auch die Naturwissenschaften die alten Lehren und Anschauungen

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 190S. 23



342

von der Stellung der Seele zum Weltall und dessen idealen Mächten

nicht skeptisch behandeln. Diese Skepsis lässt sich mit der Energetik und
Harmonik wirklich überwinden. Denken wir z. B. an die Lehre von der
sittlichen Freiheit; es gibt zwar keine absolute sittliche Freiheit, aber
eine Freiheit doch in dem Sinne, dass den Regionen der niederen
Begehren gegenüber eine sichere Überlegenheit möglich ist, und zu dieser

Überlegenheit gelangt man eben dann, wenn im Seelenleben die gemeinsame

Energetik und Harmonik der Menschenwelt ganz und voll die
Führungübernimmt. Diese Führung sichert dem Menschen die Unabhängigkeit vom
Augenblick, die Freiheit. So gelangt man mit Hülfe der Naturwissenschaft
zu einer Höhe und Würde der Weltanschauung, die sich dem tiefsten
Sinne der Auffassung nähert, die die alte Gedankenwelt und im besonderen

auch das Christentum von der Seele hat. Die Seele erscheint nach
den jetzigen Anschauungen der Energetik der Aussenwelt und dem

eigenen Organismus gegenüber als relativ freie Willensmacht.
Es wird nun freilich eingewendet, wir können uns nicht recht denken,

wie inmitten des menschlichen Organismus und doch unabhängig von
ihm eine solche höhere Form von Dauerbewegungen ohne eigentliche
Lokalisierung und doch in steter Wechselwirkung mit den

Energieerscheinungen in Nerven, Gefässen und Muskeln möglich sei. Diesem

Einwand begegnet Geheimrat Förster mit der Erinnerung daran, dass

die Physik, die Chemie, die Biologie bereits zahlreiche Beispiele für das

Vorhandensein harmonischer Dauersysteme von Bewegungen ohne
sogenannte feste Lokalisierung gefunden haben, und dass sie damit auch

erfolgreich operieren, ohne irgendwie sinnliche Wahrnehmungen und
Einzelvorstellungen für die besonderen Vorgänge zu besitzen.

Die von Förster vertretene Anschauung hat in Erziehung und Leben
den Wert, dass sie uns bei den fortwährenden Konflikten zwischen den

sittlichen Forderungen und den Forderungen der Aussenwelt und des

Organismus mit Vertrauen und Zuversicht zu erfüllen und damit zu
stärken vermag.

Hr. E. Boutroux, der französische Referent über die Prinzipien
der moralischen Erziehung, setzt sich zuerst mit der weitverbreiteten
Meinung auseinander, dass man von den verschiedensten religiösen und

metaphysischen Standpunkten aus zu den gleichen praktischen
Forderungen komme. Er bestreitet diese Ansicht schon vom rein theoretischen

Standpunkt aus, indem er zum Beweis auf die sich widersprechenden
sittlichen Anschauungen der Stoiker und der Epikuräer hinweist. Wollte
man aber auch zugeben, dass Gläubige und Ungläubige, Spiritualisten
und Materialisten die gleichen moralischen Anschauungen haben, so



343

können sie sich doch im praktischen Leben sehr voneinander
unterscheiden ; es sei nämlich keineswegs gesagt, dass die beiden Standpunkte
auch die gleichen Hülfskräfte für die Erfüllung der sittlichen Vorschriften
bieten. Nirgends g-elte der Satz mehr als auf sittlichem Gebiet: ein anderes

ist es, die Sache zu kennen, ein anderes, sie zu tun.
Wenn demnach jene Übereinstimmung nichts weniger als feststelle,

so müsse sich der Moralunterrislit in öffentlichen Schulen die Bezugnahme

auf religiöse und metaphysische Lehren doch untersagen, und zwar
aus dem Grunde, weil die Religion Sache des Glaubens sei, und weil die

Metaphysik die Fassungskraft der Schüler übersteige.

Auf welche Prinzipien soll sich danach die Moral in der Erziehung
stützen? Als erstes Prinzip haben die in der menschlichen Gesellschaft

allgemein anerkannten Ideen zu gelten, d. h. man rechtfertige die
moralischen Forderungen damit, dass man sie zurückführt auf die allgemeinen
sittlichen Ideen, zu denen sich gegenwärtig die ganze zivilisierte Welt
bekennt. Im ferneren suche man sie durch die Vernunft zu rechtfertigen
wobei scharf zu unterscheiden sei zwischen Vernunft und Vernünfteln.

Die Religion soll damit keineswegs beseitigt werden. Es verhält sich

nach Boutroux mit den moralischen Begriffen wie mit der Sprache: sie

tragen ihre Regeln und ihre allgemeinen Formen in sich selbst; aber sie

existieren nicht durch sich selbst, sondern sie sind der Ausdruck des

moralischen Lebens des einzelnen und der Gesellschaft, und dieses Leben

hat als Triebkraft unter anderem auch den religiösen Glauben.

Dem Verhältnis der sittlichen zur religiösen Erziehung waren in
der fünften Sitzung noch eine Reihe von Vorträgen gewidmet. Ich
schliesse einige Hauptgedanken daraus am besten hier an, wenn die Dinge
zeitlich auch weit auseinanderliegen.

Die Frage wurde unter anderem noch von zwei weiteren Franzosen

behandelt, von den HH. F. Buisson und A. Moulet. Buisson sprach
über den weltlichen Moralunterricht in Frankreich, Moulet
über den Moralunterricht an den öffentlichen Schulen. Beide

kommen, wie Boutroux, zu dem Ergebnis, dass der Moralunterricht in
den öffentlichen Schulen sich freihalten müsse von religiösen Erörterungen.
Sehen wir uns ihre Beweisführung näher an, zunächst diejenige Buissons:

Die Notwendigkeit, die Religion vom Moralunterricht auszuschliessen,

ergibt sich aus der Tatsache, dass der Unterricht, auch der Moralunterricht,

obligatorisch erklärt worden ist, In einem obligatorischen Unterricht

könnte die Religion nur in einem Lande zur Geltung kommen, wo
es noch eine Staatsreligion gibt, nicht in anderen. Selbst da, wo ein

Staat gleichzeitig mehrere Kulte beschützt und unterstützt, darf er für



344

keine Partei erziehen; es muss deshalb auch die vom Staat unterstützte
Schule neutral sein. Sie kann es aber nicht sein, wenn der Lehrer
beauftragt wird, Religion zu lehren, weil er nur die seinige lehren könnte.
Dadurch wurde ein Druck ausgeübt auf die Kinder, die einer anderen
Konfession angehören. Staat und Schule müssen sich deshalb jeden
Eingriff in den Bereich der Religion versagen. Am sichersten muss dies in
einem Staat geschehen, wo Kirche und Staat vollständig getrennt sind,
wie in Frankreich. Hier sieht man die religiöse Gesinnung und deren

Ausübung als etwas Heiliges und Unantastbares an. Man muss deshalb

in einem obligatorischen Moralunterricht die Religion gerade aus Respekt

vor dem Gewissen jedes einzelnen ignorieren.
Der Moralunterricht an sich wird dadurch nicht in Frage gestellt,

weil er ohne Beziehung auf die Religion gegeben werden kann. Man ist
in Frankreich der Ansicht, dass sich im gegenwärtigen Kulturstaat eine

Menge von Sitten, Gefühlen und Ideen finden, gebildet aus dem, was
Menschen der verschiedensten Zeiten und Völker für das Beste angesehen

haben, und dass man daran ein geeignetes und vollständig ausreichendes

Material für einen weltlichen Moralunterricht habe. Dieser Unterricht
solle auf die metaphysischen Grundlagen der Moral nicht eingehen. Es

sei bloss praktische Moral zu lehren, „die gute, alte Moral unserer Väter,
die eurige, die unsere, weil wir keine andere haben", wie Jules Ferry
sagt.

Interessant ist es, dass ein solcher Staat in den offiziellen Programmen
über die Gestaltung des Moralunterrichts doch auch dem alten Gott
wenigstens noch ein Stehplätzlein einräumt. Es heisst da : der Unterrieht
über Gott beschränkt sich auf zwei Punkte: zunächst lehrt er, dass der

Name Gottes nicht leichtfertig auszusprechen sei; er verknüpft in den

jugendlichen Seelen die Idee von dem ersten Urheber und dem

vollkommenen Wesen mit einem Gefühl der Achtung und Verehrung, und

er gewöhnt jeden, diesem Begriff Gottes mit der nämlichen Achtung zu

begegnen, wenn er ihm in Formen entgegentritt, die von seiner Religion
abweichen. — Der Referent scheint, seinem Schlusswort nach zu schliessen,

damit einverstanden zu sein. Er ist also wohl der Ansicht, dass so viel

jeder Lehrer leicht lehren könne bei jeder religiösen Auffassung, und
dass so viel auch jeder Schüler leicht vertrage, und möge er zu Hause

beeinflusst worden sein wie immer.

Weniger erbaut ist Moulet von den offiziellen Auslassungen über die

religiöse Seite des Unterrichts. Er zitiert aus der Instruktion von 1882

folgende Stelle: der Lehrer hat nicht eine theoretische und praktische
Moral zu lehren, wie wenn er sich an Kinder wendete, die jedes Begriffs



345

von Gut und Böse bar sind: die meisten Kinder erhielten oder erhalten

einen religiösen Unterricht, welcher sie vertraut macht mit der Idee eines

Gottes, als des Schöpfers des Weltalls, des Vaters der Menschen, mit den

Überlieferungen, dem Glauben und den Übungen des christlichen oder

des jüdischen Kultus. Mit Hülfe dieses Kultus und unter seinen besonderen

Formen haben sie schon die Grundbegriffe der ewigen und allgemeinen
Moral erhalten.

Die Aufgabe ist also die: in den Seelen der Schüler für das ganze
Leben die wesentlichen Begriffe der Sittlichkeit, die allen Lehren
gemeinsam und allen zivilisierten Menschen nötig sind, zu befestigen.

Der Referent tadelt an diesen Vorschriften, dass danach der
Moralunterricht nicht durch sich allein bestehe, sondern nur durch die

Religionen, die er voraussetze und unterhalte. Der öffentliche Lehrer erhalte

so den Auftrag, selbst den Kindern der Atheisten und Materialisten den

Geist der christlichen und der jüdischen Religion einzuflössen. Es bestehe

so die Gefahr intoleranter Auslassungen von seiten des Lehrers im
religiösen oder irreligiösen Sinne, je nachdem der Lehrer gläubig oder

ungläubig sei. Der Referent gelangt deshalb zu dem Wunsch : es möge eine

öffentliche Schule eingerichtet werden, die den Auftrag habe, die Gläubigen
und die Ungläubigen, die Spiritualisten und die Materialisten, die Theisten
und die Atheisten in dem nämlichen Glauben an das Gute, Wahre und
Schöne zu vereinigen, indem sie ihnen rein weltliche, von allen religiösen
und metaphysischen Hypothesen unabhängige moralische Begriffe
beibringe.

Die französische Verwaltung habe bereits einen Schritt zur Erfüllung
dieses Wunsches getan; seit 1905 enthalte der Lehrplan der
Lehrerseminarien nicht mehr den Unterricht über die Unsterblichkeit der Seele

und die Existenz Gottes. Man könne deshalb folgerichtigerweise von den

Lehrern auch nicht länger verlangen, dass sie diese Dinge lehren.
Neben diesem Extrem kam in London auch das andere zur Geltung,

in dem Referat des Prälaten T r e m p von Berg Sion im Wallis. Hr. Tremp
stellt sich in seiner im Druck vorliegenden Arbeit durchaus auf den

positiven Standpunkt mit allen seinen Konsequenzen: der Charakter ist
die Krone der Erziehung; der junge Mensch soll aber nicht nur zu einem

sittlichen, sondern zu einem religiös-sittlichen Charakter erzogen werden.
Dadurch erhält die Sittlichkeit ihre tiefere Begründung und ihre Sicherheit.
Eine Ethik ohne Religion hält nicht Stand. Dies gilt schon von der natürlichen

Religion. Eine noch stärkere Stütze für die Moralpädagogik bildet
die übernatürliche Religion mit der göttlichen Offenbarung. Sie bestätigt
die Leitsätze des vernünftigen Denkens und erweitert sie durch bedeutungs-



346

volle Wahrheiten. Sie zeigt, dass der Mensch zu einem jenseitigen Glück
bestimmt ist. Die Glaubenswahrheiten bilden das Fundament des

Sittengesetzes, und die Gnadenmittel des Herrn sind dem Menschen nötig zur
übernatürlichen Seligkeit, aber auch nötig, um seine irdische Bestimmung-
allseitig zu erfüllen und der Tugend zum Siege zu verhelfen über die

Begehrlichkeit.
Nimmt die Moralpädagogik den übernatürlichen Faktor nicht in

ihr Programm auf, so wollen wir uns doch an die Berührungspunkte
der natürlichen und übernatürlichen Moralpädagogik halten. Wir schämen

uns nicht, von der Methode der Moralpädagogik lernen zu wollen. Wir
zollen den Männern, welche mehr durch natürliche Mittel eine
anzuerkennende Höhe der Ethik erreichen, wie z. B. Dr. Förster in Zürich,

unsere Bewunderung.
Wenn schon diese Schlusssätze recht viel Toleranz und guten Willen

durchblicken lassen und den besten Eindruck machen, so gilt dies noch

mehr hinsichtlich der mündlichen Ausführungen Tremps in London selbst.

Da stellt er sich ausdrücklich auf den sozialen, statt auf den

theologischen Standpunkt. Es handle sich in der Gesellschaft darum, das, was

wir schon besitzen, zu entwickeln und zu vervollkommnen. Zur Lösung
dieser Aufgabe müssen alle sozialen Kräfte zusammenwirken. Auch die

Erziehung solle einen Beitrag leisten. Sie könne das, wenn sie bedenke,
dass auch das religiöse Gefühl eine soziale Kraft bilde. Das Kind sei

nämlich in der Regel in einer Familie aufgewachsen, wo ihm religiöses
Fühlen und Denken anerzogen worden sei. Erziehe es nun die Schule in

dem nämlichen Sinne, so benutze sie eine wichtige soziale Kraft, die

andernfalls brach liegen bleibe. Die Schule solle ferner bedenken, dass

sie nicht nur eine Angelegenheit des Staates, sondern auch eine Angelegenheit

der Familie sei, und dass sie auch aus diesem Grunde die
Anschauungsweisen, die Vater und Mutter dem Kinde beigebracht haben,
berücksichtigen müsse.

Der Beifall, den unser Landsmann erntete, war nicht minder warm
als der, den man unseren Nachbarn im Westen zollte. Die übrigen Redner

waren geteilter Ansicht.
Der Engländer Russell und ein Japaner vertraten den Standpunkt der

Franzosen ; andere englische Redner dagegen konnten sich einen
Moralunterricht ohne Beziehung auf die Religion nicht denken. Sehr
entschieden sprach sich in der Diskussion ein Deutscher als Vertreter der

ethischen Gesellschaft für religionslosen Moralunterricht aus : die bisherige
Methode sei nicht richtig; man habe zu viel Narcotica, zu viel Jenseits,

zu viel absolute Wahrheit geboten. Die Bedeutung der Religion für die



347

Person sei anzuerkennen. Moral und Religion seien zwei Schwestern, die
sich im Herzen trefflich vertragen, aber nicht auf dem Markt. Religion
an sich sei nicht lehrbar. Das Kind sei zum rechten Denken zu erziehen ;

man sage ihm nicht: hier ist die absolute Wahrheit! sondern leite es

zum selbständigen Finden der Wahrheit an.
Aus der zweiten Sitzung-, die sich mit Lehrzielen, Lehrmitteln,

Lehraufgaben der verschiedenen Lehrarten befasste, seien besonders

zwei Vorträge hervorgehoben, zunächst der Vortrag von Hrn. Prof. Dr.
M. von Karman in Budapest über die Aufgaben der sittlich en
Erziehung. Er enthält eine Reihe recht beherzigenswerter Gedanken :

-der Erzieher hat die Pflicht, den Zögling für das Leben der Gemeinschaft

zu erziehen, und zwar so, dass ihr der Zögling in edler Gesinnung-

anhänglich sei und mit festem Willen Stellung nehme in ihr. Zu diesem

Zwecke muss in erster Linie die Umgebung des Zöglings richtig gestaltet
werden; die einschlägige erzieherische Tätigkeit heisst die Führung. Ihre
wichtigsten Grundsätze sind:

1. Soll das Kind sich einer Gemeinschaft innig anschliessen, so muss

es gern darin verweilen. Es ist dies leicht erreichbar, wenn der Erzieher

von wahrem Interesse und reiner Liebe zum Zögling ergriffen ist, und

¦wenn er seine Teilnahme durch fleissigen freundschaftlichen Verkehr mit
ihm kundgibt.

2. Der Zögling muss aber auch unter den Einfluss unpersönlicher
Mächte kommen; es müssen für seine Tätigkeit allgemeingültige,
verpflichtende Maximen aufgestellt werden, natürlich nur Maximen, denen

der Erzieher selbst huldigt. Dabei ist es unerlässlich, dass klar festgesetzt
werde, was man fordert. Die Tätigkeit hat sich jedoch stets auf die

Gemeinschaft zu beziehen und nicht bloss auf die eigenen Interessen. Der.
Zögling hat demnach Aufträge und ständige Arbeiten für die Gemeinschaft

zu besorgen. Im weiteren wende der Erzieher Belohnung und Strafe

an, in grösserem oder geringerem Umfange, je nach den Anschauungen
des einschlägigen Gesellschaftskreises.

3. Die letzte Aufgabe der Führung ist es. die Beziehungen zu den

weiteren und höheren Kreisen der Sittlichkeit, in die der Zögling einst

eintreten soll, sorgsam zu pflegen. Sie entfalte den vollen Reichtum

unserer Gemütswelt vor den Augen des Zöglings und mache ihn darin
heimisch, indem sie die Familienerinnerungen bewahrt, die nationalen
und religiösen Sitten treu befolgt, unseren Beziehungen zu den verschiedenen

Schichten der Gesellschaft eifrig nachforscht. Wichtige Faktoren

zur Entwicklung der Vaterlandsliebe und der nationalen Pietät sind dazu
die Kenntnis der Eigentümlichkeiten unserer Heimat und der Anblick



348

der Naturschönheiten unseres Vaterlandes und der denkwürdigen Stätten

unserer Volksgeschichte. Die nötige Orientierung in dieser Hinsicht setzt

der Erzieher zweckmässig mit dem Unterricht in Verbindung.

Zur Führung muss sodann die Zuçht*) hinzukommen, um den

Willen zu bilden. Beide zusammen sollen die Entwicklung des tugendhaften

Charakters sichern.

Vor allem gilt es, den Willen zu kräftigen gegenüber den naturlichen

Neigungen und Wünschen. Zu dem Ende sind die Kinder bei aller Sorgfalt

in der Befriedigung ihrer körperlichen Bedürfnisse gelegentlich auch

härteren Proben der Askese zu unterwerfen, indem man ihnen die

Befriedigung dieser oder jener Gelüste versagt. So wird das Kind am
besten von seiner Willenskraft überzeugt. Ebenso wecke der Erzieher im

Zögling das Streben, Temperamentsmängel, sei es nun körperliche Trägheit

oder übergrosse Lebhaftigkeit, zu überwinden.

Durch errungene Siege werden zukünftige Kämpfe erleichtert. In der

Erziehung zur Selbstbeherrschung ist sodann namentlich auf unbeding-ten
Gehorsam hinzuarbeiten. Man verlange jedoch in keiner Richtung zu

viel; denn jeder Misserfolg erschwert einen zukünftigen Sieg.

Im weiteren gilt es, den Zögling, so weit möglich, selbständig zu
machen gegenüber den Lockungen von Personen und Sachen. In dieser

Beziehung ist es wichtig, dass er in der Befriedigung seiner persönlichen
Bedürfnisse von anderen allmählich immer unabhängiger werde. Sodann

gewähren wir ihm mit der Zeit in der Wahl seiner Tätigkeiten und

Vergnügungen, auch in der Ausführung vorgeschriebener Arbeiten und unserer
Befehle immer mehr freien Raum.

Endlich muss der Erzieher den Zögling zu prinzipieller Selbstbeurteilung-

befähigen und nötigen. Dazu ist erforderlich, dass er ihn genau
kenne, und dass ihr Verhältnis auf gegenseitigem unbedingtem Vertrauen
und auf Wahrhaftigkeit beruhe. Zunächst sei der Erzieher der Spiegel
der Seele seines Zöglings, indem er sein Betragen gelegentlich vom
sittlichen Standpunkt aus beleuchtet. Er vermeide jedoch alles, was die

freie Meinungsäusserung des Zöglings beeinträchtigen könnte. Der Zögling-

muss das Bedürfnis erzieherischer Hülfe fühlen und sie mit Dank
annehmen.

Schliesslich ist es am Platze, auch auf die g-öttliche Vorsehung
hinzuweisen, die den einzelnen wie die Gesamtheit mit wirksamen Mitteln
auf den rechten Weg zu lenken weiss.

*) Man sieht, dass der Verfasser die Ausdrücke Führung und Zucht in
etwas anderem Sinne gebraucht, als es in Herbartschen Kreisen üblich ist.



349

Den zweiten uns besonders interessierenden Vortrag hielt am Freitag
nachmittag Hr. Dr. Lietz, der Begründer der deutschen
Landerziehungsheime Ilsenburg am Harz, Haubinda in Thüringen und

Bieberstein in der Rhön, über die moralische Erziehung in den
deutschen Landerziehungsheimen. Wir erhalten dadurch ein

Bild vom Geist und vom Leben in den deutschen Landerziehungsheimen
überhaupt.

Während die herrschenden Tages-Un terrichtsschulen auf eine

möglichst grosse Summe des Wissens hinarbeiten, weisen die

Landerziehungsheime der Schule die Aufgabe zu, alle wertvollen Anlagen des

Menschen zu entwickeln, insonderheit die moralischen. Es soll eine neue,
wertvolle Generation herangezogen werden, die zu leben verdient. Zu
diesem Zwecke schlagen die Landerziehungsheime folgendes Verfahren
ein:

1. Die Landerziehungsheime nehmen die Kinder aus den geräuschvollen,

nach Gewinn und Genuss strebenden Menschenmassen der Städte
heraus und versetzen sie in die Stille grosser, zum Herzen sprechender
Natur.

2. Zu Erziehern wählen sie Persönlichkeiten, die nicht die Fehler
der Durchschnittemenschen haben, sich selbst beherrschende starke
Persönlichkeiten. Sie dürfen nicht nach Lohn streben, ebensowenig nach dem,

was man sonst als Glück bezeichnet auf Erden.
3. In dieser Umgebung nun sollen die jungen Leute zu einem lebens-

werten Leben angeleitet und dazu vorbereitet werden. Den Hauptinhalt
des Lebens machen Arbeit und Vorbereitung zur Arbeit durch Nahrung-s-

aufnahme, Ruhe und Spiel aus. Der Zögling muss diese Dinge in ein

richtiges Verhältnis zueinander setzen lernen durch Übung.
Die Jugend soll nur solche Arbeit erlernen, die einen wahren Gewinn

bringt für den Ausübenden und für seine Mitmenschen. Dies trifft vor allem
für die körperliche Arbeit zu, weil sie die Daseinsbedingungen für die

Menschen schafft.
In erster Linie stehen Ackerbau und Handwerk. Deshalb muss in

den Landerziehungsheimen jeder eine Zeit lang diese Arbeiten nach seinen

Kräften ausüben, besonders Gärtnerei, Ackerbau, Schmiederei, Baukunst
und Tischlerei, und zwar ist von der einfachen Handarbeit zu einer

wertvollen, schlichten Kunst fortzuschreiten.
Mit der körperlichen Arbeit ist die geistige Arbeit zu vereinigen.

Man schliesst jedoch alles aus, was nicht einer Höherentwicklung des

Menschen, sondern nur der künftigen Karriere und dem Vermögenserwerb
dient.



350

Die Arbeit ist ferner so zu gestalten, dass der Charakter des jungen
Erdenbürgers dadurch entwickelt wird. Der Charakter soll sodann da-

durch gebildet werden, dass Wort und Leben des Erziehers miteinander
übereinstimmen. Der Erzieher bringt den Zögling weiter zur Einsicht in
das, woran die Menschheit leidet, weckt seine Begeisterung für das Gute,
indem er ihm die wahren Lebenswerte zeigt, und entwickelt Vertrauen
und Mut zum Kampf für das Wahre und Rechte.

Bei solchen Veranstaltungen ist es von untergeordneter Bedeutung,
ob ein besonderer Religions- und ein besonderer Moralunterricht erteilt
werde, und welcher Methode man sich bediene. Die richtige Umgebung,
die rechten Persönlichkeiten und der das Ganze belebende Geist
entscheiden alles.

Die Vorträge der dritten Sitzung fasst der Vorstand unter dem Titel
zusammen: Charakterbildung durch Disziplin, Einwirkung und
Umgebung. Ich weise da zunächst wieder auf zwei Vorträge hin, deren
Verfasser zum Teil entgegengesetzte Standpunkte vertreten. Es sind die

Vorschläge zur Methodik des ethischen Unterrichts von
Seminardirektor Dr. Häberlin in Kreuzungen und die Arbeit von
Studienrat Dr. Andre a e in Kaiserslautern über den moralischen
Wert guter Unterrichtsmethoden, zwei Arbeiten, die infolge
Fernbleibens der Referenten nicht besprochen wurden, die es aber doch

verdienen, hier berücksichtigt zu werden.

Seminardirektor Häberlin führt aus: das Ziel der sittlichen Erziehung
steht keineswegs fest, indem sogar innerhalb des christlichen
Kulturgebietes verschiedenartige Auffassungen der Sittlichkeit bestehen. Das

Ziel ist deshalb abhängig von der Persönlichkeit des Erziehers; allerdings
besteht zwischen den Zielen verschiedener Erzieher oft die grösste
Ähnlichkeit.

Vom ethischen Ziel der Erziehung, von der besonderen Veranlagung
des Erziehers und der individuellen Veranlagung des Zöglings und von
den gegebenen Kulturbedinguugen hängen sodann die Erziehungswege
ab. Es gibt deshalb keine grössere Torheit, als Lehrsätze aufzustellen,
nach deren Schematismus sich die ethische Erziehung vollziehen soll.

Methodik im dogmatischen Sinne ist etwas, was überhaupt nicht existieren

sollte; am allerwenigsten sollte es eine moralpädagogische Methodik

geben. Statt dessen sollten erfahrene Pädagogen ihre eigenen Erfahrungen
und die daraus für sie hervorgegangene Methodik als Ratschläge
veröffentlichen.

Wenn danach die herkömmliche Methodik bei Hrn. Häberlin recht
schlecht wegkommt, so schätzt sie dafür Studienrat Andreae um so höher.



351

Ich skizziere auch seinen Gedankengang in möglichster Kürze : beim

sittlichen Menschen ordnet sich inneres Leben und äusseres Tun nach
den Kategorien von Über- und Unterordnung, von Herrschen und Dienen,

von Notwendigem und Zufälligem. Unsittlichkeit ist immer Anarchie.
Jener ideale Zustand ist das Ziel der Erziehung. Zur Annäherung an
das Ziel bedarf es einer so hohen Wertschätzung jenes Zustandes, dass

ein dauerndes Bedürfnis daraus entsteht. Dazu ist lange Übung erforderlich.
Das wichtigste Ergebnis des Unterrichts ist in diesem Sinne die Disziplinierung

der geistigen Kräfte, die Herstellung- innerer Ordnung. Im
herkömmlichen Unterricht spielt der materielle Zweck, die Erzeugung
gewisser Wissensgruppen, die Hauptrolle. WTissen hat jedoch nur dann
einen Wert, wenn sein Erwerb auf eine Weise erfolgte, die ihm nicht nur
den Besitz, sondern auch den freien Gebrauch sichert. Der Wert des

Unterrichtsverfahrens ist danach zu bestimmen.
Ein Unterrichtsverfahren, welches lediglich zu Kenntnissen führt, hat

intellektuell geringen, sittlich keinen Wert, und ein Unterrichtsverfahren,
das den stürmischen Eifer, sich nur Lehrsätze und Endergebnisse zu

merken, befördert, wirkt geradezu unsittlich, indem ein solches Wissen

beschwert und hindert.
Die aus Umgang und Erfahrung- stammenden Kenntnisse sind nach

Zufall und Laune verknüpft und deshalb der Disziplin des Willens entrückt.
Die Aufgabe des Unterrichts ist es, darin Ordnung zu schaffen. Dadurch
befreit er vom Druck des Besitzes und entbindet sittliche Kraft; denn

alle produktive Tätigkeit schafft sittliche Werte, auch die Produktion von
Gedanken.

Der Unterricht befreit und diszipliniert den Menschen also und hilft
ihm dadurch zur Selbstzucht.

Um diese Ziele zu eri-eiciien, muss der Unterricht aber gewisse

Forderungen erfüllen, die sich aus der Eigenart des Schülers und der Natur
des Stoffes ergeben. Die Lehrstoffe müssen schulgemäss gestaltet werden.

Es gibt für den heutigen Unterricht vielleicht keinen schwereren Vorwurf
als den, dass er diese Forderung gering achtet oder gar ignoriert. Hier ist
die Ursache der Überbürdung, und da helfen nicht Schulgesundheitspflege
und Schularzt, sondern dass man mit dem Dogma und mit der
Übungbreche, die Gelehrsamkeit mache schon den Lehrer. Das Unterrichten ist
eine Kunst, die theoretisch gelernt und praktisch geübt sein will, die sich

nicht durch eine von Zufall und Gewohnheit besorgte Routine ersetzen

lässt Die Bemühungen um eine gründliche methodische Bildung
derjenigen, welche an niederen und höheren Schulen unterrichten sollen,

berühren danach die höchsten sittlichen Aufgaben.



352

Man sieht, Andreae denkt von der Unterrichtsmethode und der
Methodik sehr hoch. Ob er sich freilich unter methodischer Unterweisung-
dasselbe denkt, was Häberlin als Methodik im dogmatischen Sinne
verwirft, können wir nicht entscheiden. Wir denken aber, ob eine methodische

Anleitung ein Dogma oder bloss ein Ratschlag sei, das liege weniger
an der Anleitung selber als an dem, der sie übernimmt. Jeder vernünftige

Methodiker gibt seine Meinung doch wohl als Ratschlag, in der
Voraussetzung, dass sie geprüft und je nach dem Ausfall der Prüfung
angenommen und angewendet oder verworfen werde, und dann hört sie

auf, ein Dogma zu sein. Nimmt man die Sache so, so ist der Gegensatz
zwischen unseren Referenten vielleicht nicht so gross, wie es scheinen könnte.

Dass eine bestimmte Methode übrigens nicht alles erreichen könne,
dass es vielmehr vorab auf die Persönlichkeit des Erziehers ankomme,
lehrt Regierungsrat Dr. V. Thumser in Wien in seinem Vortrag über
die Bedeutung des Direktors und des Lehrers für die
Erziehung der MittelschulJugend: der erziehliche Einfluss der Schule

ist naturgemäss geringer als der des Hauses. Schulorganisation und
Schulbetrieb erziehen immerhin unmittelbar durch Gewöhnung un

Pünktlichkeit, Ordnungsliebe, Reinlichkeit, Nettigkeit, Unterordnung des

Eigenwillens unter den Willen der Gemeinschaft, Gehorsam, Ehrfurcht
gegenüber dem Lehrer, Verträglichkeit und Gemeinsinn gegenüber den

Schülern, Aufmerksamkeit, Fleiss, Schlagfertigkeit, Selbständigkeit usw.,
mittelbar durch den Inhalt der Unterrichtsstoffe, indem dieser stets
auch in gewissem Masse ethisch wirkt. Die Grösse der mittelbaren
und unmittelbaren ethischen Beeinflussung durch die Schule hängt im
wesentlichen von den Lehrern und dem Leiter der Anstalt ab. Die

sorgfältige Beachtung der Schülerindividualität setzt z. B. ein feines

Empfinden des Lehrers voraus. Dann macht sich stets die Macht des

Beispiels geltend ; besonders nachhaltig wirken Lehrer mit stark
ausgeprägten Individualitäten auf die Zöglinge ein. Von der Eigenart des

Lehrers hängt es auch zum guten Teil ab, ob den Schülern das ethische

Gefallen an den Unterrichtsstoffen recht zum Bewusstsein kommt. Aus
diesen Gründen muss der Direktor die Klassenlehrer besonders sorgfältig
auswählen und die Behörde den Direktor. Er soll ein Mann sein, der
den Prinzipien, die er für richtig hält, im Lehrer-kollegium die Beachtung*
nicht durch starre Vorschriften, sondern durch die Autorität seiner
Persönlichkeit sichert. Selbstverständlich muss er ein mustergültiges Beispiel
geben in der Führung seines Amtes, im Verkehr mit Lehrern, Eltern
und Schülern. Er muss ferner imstande sein, den Lehrern in Fragen der
Erziehung- gefestigte Überzeugungen zu bieten.



353

Diese Ausführungen in der gedruckt vorliegenden Arbeit ergänzte
H. Thumser mündlich in der Weise: die Aufsichtsbehörde hat die Lehrenden

zu schonen. Die Methode soll frei sein ; zwar sind gewisse allg-emeine
Grundsätze für alle gültig; jeder habe aber seine individuelle Methode.
Es sollte dahin kommen, dass der Lehrerberuf für alle Gesellschaftskreise
erstrebenswert werde; es ist gefährlich, wenn er sich lange Zeit immer
aus der gleichen Volksklasse rekrutiert.

Der Leiter der Schule sollte frei sein von administrativen Arbeiten,
damit er mehr und inniger mit den Lehrern verkehren könne. Was die

Lehrerpersönlichkeit macht, zeigt eine Schule in einer grösseren deutschen
Stadt. Der Rektor hatte dort von jeher grosse Freiheit in der Anstellung
der Lehrer. So kam es denn, dass der eine Rektor mit Vorliebe tüchtige
Philologen, der andere tüchtige Mathematiker anstellte, je nach der

Disziplin, die er selber vertrat. Es machte sich deshalb gern eine gewisse

Einseitigkeit im Lehrerkollegium geltend. Die Lehrer waren aber durchweg

tüchtig, und so konnte die Anstalt auch stets tüchtige Schüler
entlassen. Tüchtigkeit erzeugt immer wieder Tüchtigkeit.

Über die Bedeutung des Beispiels sprach ferner Madame F. E.

Landolphe. Unter Berufung auf Locke, Herbert Spencer und
Montaigne betont sie: die Eltern dürfen die Lehrer nicht geringschätzig
behandeln, wenn sie wollen, dass die Schüler ihnen mit Achtung begegnen.
Der Lehrer muss die Tugenden ausüben, die er von den Zöglingen
verlangt. Gebt das Beispiel, und ihr habt nicht nötig zu predigen, und vor
allem predigt nicht, wenn ihr das Beispiel nicht gebt. In Internaten ist
es unerlässlich, dass Lehrer und Lehrerinnen mit dem Leiter zusammenwirken

und ihn unterstützen. Auch die Rolle, die die älteren Schüler
den jüngeren gegenüber spielen, ist sehr wichtig. Fünf oder sechs Schüler
können das eine Mal den Geist der Klasse im günstigen, das andere Mal
im ungünstigen Sinne bestimmen. Die bessern Elemente einer Klasse sollten
stets zu erklären wagen: das und das geht nicht, und die Disziplin wäre

gemacht.
Ein weiterer Vortrag befasste sich mit der Organisation der

Primarschulen. Inspektor H. Poels in Louvain trat darin ein

für die öffentlichen Schulen, die Trennung der Schüler nach Fähigkeiten,
für Klassenunterricht statt des Fachunterrichts und für eine beschränkte

Durchführung der Klassen: die gemeinsame Erziehung ist der privaten
Einzelerziehung deshalb vorzuziehen, weil sie besser für das Leben in der

Gesellschaft vorbereitet, indem die Privaterziehung den Egoismus befördert.

Der g-emeinsamen Erziehung erwächst aber eine Schwierigkeit aus

der Verschiedenheit der Befähigung und Entwicklung- der Schüler. Man



354

begegnet der Schwierigkeit am besten dadurch, dass man die Schüler
nach diesen Gesichtspunkten in drei Gruppen bringt, ähnlich wie es

zuerst in Brüssel und in Mannheim geschehen ist: die erste Gruppe von
Klassen umfasst die normal veranlagten Kinder, die auf der gleichen
Stufe der intellektuellen Entwicklung und Fassungskraft stehen. Eine
zweite Gruppe von Klassen, die ebenfalls eine ganze Schule bilden sollen,
hat das gleiche Unterrichtsprogramm wie die erste; dieses ist aber nicht
so einlässlich zu bearbeiten. Das Programm einer dritten Klassengruppe
dagegen ist weniger umfassend; diese Gruppe bilden die geistig abnormalen

Kinder. Leider ist eine solche Trennung nur in grösseren Städten
durchführbar. In Landgemeinden, die nicht weit auseinanderliegen,
könnten immerhin interkommunale Gruppen gebildet werden. Was den

Fach- und den Klassenunterricht anbelangt, so verdient für die
Primarschulstufe der letztere mit Rücksicht auf die Konzentration und die
Kontinuität des Unterrichts, wie mit Rücksicht auf die moralische Erziehung-
den Vorzug. Hinsichtlich der Fortführung der Klassen ist der goldene
Mittelweg zu empfehlen : derselbe Lehrer behalte die gleichen Schüler
zwei Jahre. Man vereinigt so die Vorzüge der beiden Systeme: die
intellektuelle Entwicklung und die moralische und die soziale Erziehung'.

Irf seinen mündlichen Ausführungen betont Poels ferner, dass bei der

Organisation der Schulen keine Kasten eingerichtet werden dürfen. Arme
und Reiche, Vornehme und Geringe sollen auf der Schulbank nebeneinander

sitzen. Beide haben einen Gewinn davon; zum Beweise dafür
werden die Tatsachen genannt, auf die schon Comenius in seiner grossen
Unterrichtslehre hinwies.

In diesem Zusammenhang sei auch des Vortrages von Direktor
Starcke in Kopenhagen über moralische Erziehung der
Kinder in der Schule gedacht, weil er auch einer Trennung und
verschiedenen Behandlung der Kinder das Wort redet, jedoch nach
anderen Gesichtspunkten, nach ihrer körperlichen und der damit
zusammenhängenden gemütlichen Beschaffenheit: von den mit sechs Jahren
in die Schule eintretenden Kindern sind die einen von vollendeter
Gesundheit und dabei heiter, wissbegierig und zutraulich, die andern nervenleidend

und infolgedessen faul, zerstreut, cholerisch oder melancholisch.
Die autoritäre Disziplin und der mechanisch geregelte Unterricht bilden
eine Gefahr für die moralische Entwicklung beider Typen. Kinder der
ersten Art verlieren ihre Originalität, Kinder der zweiten werden lasterhaft.

Die Schule soll nicht darauf hinarbeiten, den Kindern jedes Jahr
ein bestimmtes Mass von Kenntnissen zu übermitteln, sondern ihre
intellektuellen und moralischen Kräfte zu entwickeln. Dieses Ziel erreicht



355

man bei den nervösen Kindern am besten dadurch, dass man seine Sorge
in den ersten Jahren darauf konzentriert, ihre physische Kraft und
Gesundheit herzustellen. Die Nervenkrankheiten, die sich in Faulheit,
Traurigkeit etc. äussern, heilen sehr oft ohne Arzte, lediglich, weil der Körper
während seines Wachstums zugleich robuster wird. Bei den gesunden
Kindern handelt es sich besonders darum, Freude und Vertrauen in ihre
Fähigkeiten und Neigungen zu verg-rössern. Der Unterricht beginne mit
der Betrachtung von Dingen und mit dem Urteilen über die Dinge durch
die Schüler selbst. Es ist zu befördern und nicht etwa zu hindern, dass

sie Fragen stellen über das Gesehene ; sonst zweifelt das Kind am Werte
seiner eigenen Gedanken und verliert die Fähigkeit, zwischen Wichtigem
und Unwichtigem zu unterscheiden

Behandelt man die Kinder so, so werden sie selten gröblich gegen
die gute Sitte Verstössen. Es ist nicht nötig, sie zu strafen. Es genügt,
die Kinder aufzuklären und ihnen den Widerspruch zu zeigen, der zwischen
ihrem Tun und ihren herrschenden Gefühlen besteht Die Vorschriften
einer guten Aufführung ergeben sich so wie etwas, das man sich selbst

schuldig ist. Es kann allerdings sein, dass sich die Zöglinge so moralische

Ideen bilden, die denen des Professors nicht ganz entsprechen.
Aber es darf nicht unser Bestreben sein, Leute zu bilden, die denken.
wie wir denken, und die nur das lieben, was wir lieben.

Von den beiden Referenten über Belohnung und Bestrafung
in der Schule, den Herren Geheimrat Prof. Dr. Münch in Berlin
und Albert Bay et in Paris, vertritt jener einen mehr vermittelnden,
dieser einen vollständig extremen Standpunkt. Geheimrat Münch erblickt
zwar in der Strafe auch eines der primitivsten Erziehungsmittel. Es

erscheint ihm aber doch verfehlt, dass man sie in unserer Zeit im Zu

sammenhang mit der Neigung, alles natürlich Gegebene, Individuelle und
Werdende in seinem Wert und seinem Rechte zu überschätzen, durchaus

bekämpfen will. Er geht deshalb auch auf die verschiedenen Arten der
Strafen ein. Die von Rousseau herrührende Ansicht, dass nur die natürlichen

Folgen der Vergehungen als Strafen zulässig seien, sei falsch. Der
Zögling müsse über der Natur bestimmt eine sittliche Autorität fühlen.
Das hindert den Verfasser nicht, später zu fordern, dass zwischen
Vergehen und Strafe ein vernünftiges inneres Verhältnis bestehe, und dass

es sich nicht einfach darum handle, eine gewisse Pein oder Unbequemlichkeit

aufzuerlegen. Es sei ferner richtig, zu unterscheiden zwischen

Strafen, die mehr eine äussere Umgewöhnung bezwecken, und Strafen,
die auf das Innere wirken (Regierung und Zucht, von Herbart und Ziller).
Bei allen Strafen müsse der Erzieher die Empfindlichkeit der Zöglinge



356

berücksichtigen. Die Strafen dürfen gelegentlich verwunden, nicht aber

erbittern und vergiften und dem Zögling Selbstachtung und Selbstvertrauen

rauben, ebensowenig hygienisch und sittlich schädigen. Der
Ausschluss körperlicher Strafen scheine sich zu empfehlen. Immerhin seien

in dieser Hinsicht nicht alle Nationen gleich empfindlich. Grosse

Empfindlichkeit hinsichtlich der körperlichen, Strafen sei vielleicht schon ein

Zeichen einer gewissen Dekadenz. Jedenfalls müssen körperliche Strafen

auf Fälle von Roheit, Grausamkeit und Widerspenstigkeit beschränkt

werden. Nicht zu empfehlen sei ein fester Codex von Strafen, und an

eine Jury von Mitschülern dürfe man nur unter den günstigsten
moralischen Verhältnissen denken.

Die Belohnungen lässt der Referent nicht als notwendiges Korrelat
der Strafen gelten. Den Lohn müsse der Zögling im Bewusstsein seines

Fortschritts und etwa im Wohlgefallen verehrter Erzieher finden. Die

Erteilung äusserer Belohnungen werde wieder von den verschiedenen

Nationen verschieden beurteilt. Für reifere Jugendstufen müssen sie jedenfalls

ganz zurücktreten.
Der Franzose Bayet tritt zunächst der Frage näher, ob man die

Kinder überhaupt belohnen und strafen solle, und beantwortet sie mit
einem entschiedenen Nein: Strafen und Belohnungen sind wohl ein Mittel,
um die Ordnung aufrechtzuerhalten. Die Disziplin gründet sich so jedoch
auf zwei gleich verwerfliche Gefühle, auf Furcht und auf Eitelkeit. Mag
der Schüler sich aus Furcht oder aus Eitelkeit fügen, in beiden Fällen
erscheint uns sein Charakter in einem recht ungünstigen Lichte. Auch

in Klassen, wo unruhige Kinder sind, die die andern stören, soll nicht
gestraft werden um der Ordnung willen, weil man damit an den fehl-

baren Kindern ein Unrecht begeht und sie moralisch verderbt. Auf die

Frage, was denn an die Stelle des alten Systems zu treten habe,
antwortet Bayet: bei normalen Kindern wende man sich an die guten
Gefühle statt an die schlechten: vernünftige Besprechung und Zuneigung
wirken mehr als Furcht und Eitelkeit. Also statt Arrest, Abschreiben

von Liederstrophen etc. Besprechung unter vier Augen, wodurch der

Erzieher die Guten zu ermutigen, die andern zur Vernunft zu bringen
sucht. Anormale Kinder, die den Unterricht gröblich stören, sind in
besonderen Anstalten zu erziehen.

Zu den ausserunterrichtlichen Einwirkungen auf die Charakterbildung
gehört auch die Jugendliteratur. Die für dieses Thema bestellten
Redner waren R. A. Bray in London, Rektor H. Wolga st in Hamburg

und Realschuldirektor Dr. F. Johannesson in Berlin, die sich

ihres Auftrages in trefflicher Weise entledig-ten. Zunächst einige Haupt-



357

gedanken aus der Arbeit Wolgasts : in der moralischen Jugenderzählung
kommen weder die Dichtung noch die Moral auf ihre Kosten. Literarisch
wertlose Schriften bringen auch keine moralisch wertvolle Anregung,
während den Meisterwerken der Literatur schon sehr oft entscheidende
Anstösse zu sittlicher Vervollkommnung entsprungen sind. Aus dem
Bestreben, den Neigungen der Kinder entgegenzukommen, ist auch die
Schundliteratur hervorgegangen. Sie dient nur dazu, die atavistischen
Neigungen der Kinder, die Grausamkeit und die Abenteuerlust, grosszu-
zielien. Der Leseunterricht der Schule muss sich das Ziel setzen, die
Teilnahme an guter Literatur zu wecken. Der von der Scholle, der
Tradition und der Religion losgerissene Mensch der Gegenwart bedarf
eines Haltes, und diesen kann er in guten nationalen Dichtungen finden,
die den Geist echter reiner Menschlichkeit atmen. Die Schule hat dieses

Ziel neben dem Leseunterricht dadurch zu verfolgen, dass sie dem Kinde
schlechte Literatur vorenthält und ihin Gelegenlieit gibt, solche Bücher
zu lesen, die geeignet sind, es von Stufe zu Stufe hinaufzuführen zu einer
seinen individuellen Kräften angemessenen Teilnahme an der Nationalliteratur.

Die wichtigsten praktischen Vorschläge, die der Referent daraus

ableitet, sind :

1. Jede Schule sollte neben einer Schülerbibliothek, die von jedem
Schüler nach freier Wahl zu benützen ist, mit Einrichtungen versehen

sein, die es ermöglichen, dass eine kleine Anzahl (2 — 3) der besten und
eindrucksvollsten Bücher von allen Schülern einer Altersstufe zugleich
gelesen werden können (zu Hause oder in der Schule).

2. Die Neigung der Jugend zu Abenteuern und Gewalttaten wird
von der Schule aus statt durch Lektüre durch Wanderungen und
Wertkämpfe befriedigt.

3. Die Eltern werden durch Flugschriften, durch fleissige Warnungen
in der Presse, durch Vorträge und durch Listen guter Bücher bei der
Auswahl der Literatur für ihre Kinder unterstützt.

4. Gute Bücher sind in Massenauflagen herzustellen und der Jugend
auf die bequemste und billigste Art zugänglich zu machen.

5. Es wird durch Gesetz ein aus allen politischen und religiösen
Parteien zusammengesetztes Sachverständigenkollegium gebildet mit dem

Rechte, Unterhaltungsschriften für die Jugend, deren Schädlichkeit
einstimmig anerkannt wird, von dem öffentlichen Verkauf auszuschliessen.

In der Diskussion trat Wolgast zunächst gegen den englischen
Referenten Bray auf, der ihm zu grosse Weitherzigkeit ATerrät und eine reiche

Auswahl von Abenteuerliteratur verlangt. Es sei sehr nötig, auch auf
diesem Gebiete zwischen guten und schlechten Erzeugnissen zu unter-

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1908. 24



358

scheiden. Man biete den Kindern nicht Zeug, das irgendeine
Schriftstellerin zusammenphantasierte, sondern den klassischen Robinson, und

zwar sei er nicht zu durchfliegen, die Kinder sollen lange Zeit nur dies

eine prachtvolle Buch lesen. Ausserdem seien statt der Werke zwar
recht wohlwollender, aber mittelmässiger Schriftsteller die Volksmärchen
der Gebrüder Grimm und die Märchen von Andersen zu lesen. Es solle
nicht nur die Schundliteratur gesetzlich bekämpft, sondern auch der
grösste Teil der landläufigen andern Jugendliteratur ausgemerzt werden.
Die Kinder seien stufenweise so zu heben, dass schliesslich auch der
Arbeiter seinen Schiller und Goethe verstehe.

Dr. Johannesson gelangt in seiner Arbeit in der Hauptsache zu den

nämlichen Resultaten. Im besondern macht er noch darauf aufmerksam,
dass mit der häuslichen Lektüre nicht zu früh begonnen werden dürfe :

während der ersten Schuljahre sei die ganze freie Zeit zu Spiel und

körperlicher Bewegung zu benützen. Später dürfen der Lektüre zunächst

nur wenige Stunden wöchentlich gewidmet werden ; eine Steigerung könne
allmählich eintreten mit der Zunahme der Widerstandskraft der Kinder ;

die leibliche Ausbildung dürfe dabei aber nie vernachlässigt werden. Die-

Viellesern verweichliche den Körper, schwäche die Sinne, das Gedächtnis
und den Verstand, überreize die Phantasie und mache den Willen
unfähig zum Aufmerken und zu jeder ernsthaften Tätigkeit.

Auf einem Kongress, der sich mit der Betrachtung schulpädagogischer

Probleme auf ethischem Gebiet befasste, durfte natürlich die

Behandlung des Moralunterrichts nicht fehlen. Die 4. Sitzung
war der Besprechung der Probleme des Moralunterrichts gewidmet.
Aus der Fülle der diesen Gegenstand behandelnden Arbeiten seien ebenfalls

einige berücksichtigt, zunächst die Arbeit Professor G. Belots,
weil sie den Übergang zu diesem Zyklus von Arbeiten bildet, indem sie

sich noch mit den Problemen der Moralerziehung überhaupt befasst. Der

Vortragende stellt das „erste Problem" der Moralpädagogik so dar:
Der natürliche oder vernünftige Zustand des Willens ist derjenige,

in dem die Beweggründe aus den Zwecken selbst genommen sind, welche

man verfolgt. Die wahre Sittlichkeit ist demnach die Sittlichkeit des

Menschen, der ein direktes Interesse nimmt an den gesellschaftlichen
Zwecken, welche die Moral vorschreibt, und ihnen einen eigenen Wert
beilegt. Aber wenn man auch nach einem solchen Zustand des Willens
streben soll, so ist es doch schwierig zuzugeben, dass damit angefangen
werde; denn man muss schon in einem gewissen Grade moralisch sein,

um den Wert der moralischen Zwecke einzusehen. Die Bildung des

sittlichen Willens erscheint deshalb sehr schwierig. Als ungenügende



359

Lösungen müssen angesehen werden die Idee, dass das Gewissen
angeboren sei, und die Idee, dass es sich von aussen durch Zwang bilde.

Dass die Schwierigkeit wirklich besteht, zeigt sich deutlich in der

Langsamkeit des moralischen Fortschrittes in der Menschheit und in der
relativen Unvollkommenheit der Moralpädagogik. Der pädagogische
Empirismus hat sie bis jetzt nur auf zwei Arten zu lösen gewusst:

a) durch Schaffung äusserlieher Beweggründe (Belohnung, Strafe,
Furcht vor der Hölle etc.),

b) durch die Unterdrückung ausdrücklicher Motive (Berufung auf
die Autorität, Erfüllung der Pflicht aus Pflichtbewusstsein — Kant).

Die richtige Lösung kann nur von einem vollständigen pädagogischen
System kommen, welches den Widerspruch zwischen den Beweggründen
und den Zwecken vermeidet.

Im negativen Sinne gilt es :

a) falsche Beweggründe, die sich auf einen unbegründeten Glauben

stützen, zu vermeiden,
b) den Gebrauch äusserlieher Beweggründe auf ein Minimum zu

beschränken.

Im positiven Sinne kommt gleichfalls zweierlei in Betracht:
a) man stütze sich auf Gefühle, die denjenigen, welche die Sittlichkeit

erheischt, wenigstens gleichartig sind, wie die Achtung und die

Zuneigung zu den Eltern, Lehrern und Freunden ;

b) man beachte, dass alles, was dem Kinde zu einem normalen und
gesunden Leben verhilft, alle physische und intellektuelle Entwicklung-,
alle gute Unterhaltung, die ihm die Langeweile erspart, auch eine Garantie
für die Moral bildet, allerdings eine indirekte, aber vielleicht die aller-
sicherste.

So nimmt die ganze Erziehung an der sittlichen Erziehung teil.
Ein deutschösterreichischer Referent, Prof. Dr. H Kleinpeter in

Gmunden, tritt der Frage des Moralunterrichts näher, wenn er sagt:
in unsern Tagen bricht sich immer mehr die Überzeugung Bahn, dass

die Lektüre der schönsten und erhabensten Klassikerstellen nur einen
bescheidenen Einfluss ausübt auf die Bildung des Charakters. Ebensowenig

haben theoretische Betrachtungen, und wenn sie noch so

überzeugend sind, die gewünschte Wirkung. Auf dem Umweg über den
Verstand lässt sich unsere Handlungsweise nur mühsam und unzureichend
beeinflussen. Die Gewöhnung hat weit mehr Einfluss auf die Handlungsweise

als die Überlegung. Zweckmässige Gewohnheiten, die wir in ihrer
Gesamtheit als Charakter bezeichnen, lassen sich nur auf dem Wege der
Übung heranbilden. Aus diesen Gründen darf man sich von einem theo-



360

retischen Moralunterricht keinen grossen Erfolg versprechen. Die Schule

kann die moralische Bildung nur dadurch befördern, dass sie das Handeln

der Schüler direkt beeinflusst.
Diese Erwägungen haben zur Schaffung des Handfertigkeitsunterrichtes

geführt. Sein Wert liegt in der Vermittlung formaler, nicht
materialer Bildung. Den Vorzug verdienen Arbeiten, die auch in
materieller Beziehung von hohem Werte sind. Dies trifft zu bei praktisch
naturwissenschaftlichen Übungen. Sie sind für den naturwissenschaftlichen

Unterricht völlig unentbehrlich. Von andern Unterrichtsgegen-
ständen lässt sich die Geschichte mit Ausflügen, Besichtigungen usf.

verbinden. In fremden Sprachen übe man neben der Schreibfertigkeit auch

die Sprechfertigkeit.
Bei allen Arbeiten ist es wichtig, dass mehrere Schüler einträchtig

zusammenarbeiten an einem gemeinsamen Werk. Es empfiehlt sich dies

nicht nur aus Ersparnisrücksichten, sondern auch mit Rücksicht auf die

soziale Erziehung. — Wenn eingewendet werden sollte, dass die genannten
Mittel für die sittliche Erziehung erst in zweiter Linie in Betracht kommen

können, so erwidert der Verfasser: „Wer seinen Zweck wirklich
erreichen will, darf seine Absicht nicht merken lassen. Nur durch
unbewusst bleibende Einwirkung lassen sich Erziehungserfolge erzielen."

Der ungarische Universitätsprofessor Dr. St. Schneller weist dem

Geschichtsunterrichte eine hohe erziehende Bedeutung bei und will ihn
zum zentralen Lehrfach des Mittelschulunterrichts machen. Die
selbsterlebte, nacherlebte Geschichte fuhrt die Schüler in den Besitz wahrer
Humanität. Sie muss zunächst zeigen, wie der Mensch sich von der
Stufe des sinnlichen Ichs befreit, auf welcher das Individuum mit seinen

Instinkten und Trieben allen Wert umfasst. Nachher zeige sie, wie sich

der Mensch in der Familie auf die Stufe des geschichtlichen Ichs erhebt,
wie das Vaterhaus später zum Vaterland, die Familientradition zur
Wissenschaft, die Familiensitte zum Gesetz und der Familiensinn zur
Vaterlandsliebe wird, und dass nun aller Wert in dem Kulturschatz der

Gemeinschaft liegt, und dass der einzelne nur ein Mittel dieser geschichtlichen

Mächte ist und nur insofern einen Wert hat, als er sich mit den

Kulturschätzen der Gemeinschaft vertraut macht und sie in vorgeschriebener

Weise ins Leben umsetzt. Unbedingter Gehorsam, Unterwerfung,
reiner Altruismus ist die Pflicht und Tugend des einzelnen.

Auf einer dritten Stufe zeigt die Geschichte, dass ein Organismus
desto vollkommener und widerstandsfähiger ist, je mehr er sich in seinen

Organen individuell gestaltet, und dass die Organe für den Organismus
um so mehr wert sind, je eigenartiger und einzigartiger ihre Leistungen



361

sind. Die geschichtlichen Iche verlieren ihren uniformen gesetzlichen
Charakter und werden selbst zu beseelten individuellen Gebilden. Auch
in jedem Einzelwesen äussert sich ein besseres Ich, das durch die
kultivierende Arbeit der Geschichte geweckt und als eine höhere göttliche
Macht bewusst wird. Die auf der geschichtlichen Stufe gebrochene
Individualität tritt uns jetzt wieder, aber in reiner Gestalt, entgegen, als
Persönlichkeit. Dieses unser reines Ich wird nunmehr bestimmend. Wir
dienen dadurch auch in bester Art andern. Egoismus und Altruismus
sind nun keine Gegensätze mehr. Je tiefer wir in Gott wurzeln, in desto

weiteren Kreisen dienen wir dem Nächsten. Religion und Moral ergänzen
sich. Unser Wissen und unsere Wissenschaft ändert sich in der Weise,
dass das an sich Wertvolle ihr Gegenstand wird, und dass deshalb das

Unscheinbarste oft die höchste Bedeutung erlangt; von besonderer

Bedeutung sind die Anfänge des Entstehens und das Werden der Dinge.
Eine solche Geschichte vermittelt ein lebendiges, in die Zukunft

weisendes Wissen und erhebt die Individualität desjenigen, der sie

nacherlebt, zur Persönlichkeit. Es ist ein erziehender Geschichtsunterricht.
Er soll aber durch Religion, Literatur, Geographie, Singen, Zeichnen,
Turnen in Nebenstunden vertieft bezw. illustriert werden, mit andern

Worten, er muss ein zentraler Lehrgegenstand werden, wenn die
Mittelschulen eine höhere allgemeine Bildung vermitteln sollen. Die
Naturwissenschaften werden dem Konzentrationsgedanken wenigstens durch
ihre geschichtliche Methode gerecht. Logik, Grammatik, Mathematik
und Geometrie dagegen stehen nur in loser Verbindung mit der
Geschichte und eignen sich deshalb, wie auch mit Rücksicht auf die
Überbürdung und die individuell freie Entwicklung zu wahlfreien
Gegenständen.

Von anderer Seite werden die Naturwissenschaften als das Fach

gepriesen, das einen Haupteinfluss ausübe auf die moralische Entwicklung.

Es geschieht dies durch Prof. Dr. G. Beauvisage in Lyon in
seinem Vortrag über die Rolle der Naturwissenschaften in der moralischen

Erziehung. Er geht von dem schon von Andreae vertretenen Gedanken

aus, dass die in der intellektuellen Erziehung angewandte Methode die

moralische Entwicklung in hohem Grade beeinflusse. Das Auswendiglernen

von Gelesenem oder Gehörtem hemme die natürliche Entwicklung
der Persönlichkeit, ersticke die Initiative, begünstige die intellektuelle
Faulheit, die Leichtgläubigkeit und den Fanatismus. Dagegen die auf
die Beobachtung der Dinge gegründete Methode entwickle die
Wissbegierde, den Geist des Forschens und der Kritik, die Zuversicht zu
sich selbst und persönliche Initiative. Nun habe die Methode der Beob-



362

achtung- zum unmittelbaren Gegenstand des Studiums materielle Dinge,
die alle einem der drei Reiche der Natur angehören. Wenn man also

freie, unternehmungslustige Geister bilden wolle durch die Methode des

Sachunterrichts, so müsse man sich beständig auf die Naturwissenschaften

stützen und ihnen eine Hauptbedeutung beilegen. Man müsse sie als

ein zugleich elementares und fundamentales Erziehungsmittel betrachten.
Natürlich dürfe man sich im naturkundlichen Unterricht keiner Bücher
bedienen. Der Lehrer müsse die Schüler sehen, betrachten und
beobachten lehren, indem er ihnen die Dinge vor die Augen bringe und sie

ihnen in die Hand gebe. Dabei leite er sie durch Fragen. Die

Beobachtung beziehe sich direkt auf die lebenden Wesen; man betrachte sie

zuerst nach der anatomischen Seite und wende dabei auch die Arithmetik

und die Geometrie an. Erst viel später können die physiologischen
Erscheinungen analysiert werden, weil sie weniger leicht fasslich seien.

Nach diesen und andern mehr vorbereitenden Vorträgen befasste

man sich in der VI. Sitzung mit der systematischen Moralunterweisung

selbst.

Von besonderem Interesse für die Frage des Moralunterrichtes sind
die Arbeiten von Prof. H offmann in Gand, Dr. F.W. Förster in

Zürich, Dr. Rudolf Penzig in Charlottenburg und Prof. P. Gun-
zinger in Solothurn. Die Referenten zeigen in ihren Anschauungen
manche Berührungspunkte, aber auch Gegensätze. Der Unterricht in
der Sittenlehre darf, darin stimmen alle überein, nicht von allgemeinen
Sätzen, von sittlichen Geboten und Verboten, ausgehen, sondern es sind
bestimmte konkrete Fälle zugrunde zu legen. Diese konkreten Fälle
entnimmt man nach der Ansicht mehrerer Redner am besten dem Leben
der Kinder selbst. Zur Begründung dieses Verfahrens führe ich aus der

Arbeit Dr. Försters an : „Der Mensch soll schärfer beobachten lernen,
was bestimmte Regungen, Handlungen, Gewöhnungen in seiner eigenen
Seele, in seinem eigenen Leben und im Leben der Mitmenschen anrichten.
Er soll sehen, dass der Unterschied von Gut und Böse nicht von
lebensfeindlichen, lebensfremden Idealisten erfunden worden ist, sondern dass

gerade eine konsequente realistische Lebensbeobachtung und eine

aufrichtige Selbstbeobachtung aufs neue erkennt, was das alte Wort vom
Fluche bedeutet, der auf bestimmten Handlungen lastet. Was der Zorn,
der Neid, die Lüge, die Genusssucht aus dem Menschen macht, wie das

alles den Charakter beeinflusst und den Willen, wie es auf die eigentliche
geistige Persönlichkeit des Menschen und von dort aus auf den

Mitmenschen wirkt — das soll die Jugend von innen aus sich vergegenwärtigen

lernen Das Ausgehen vom wirklichen Leben, seinen kon-



363

kreten Konflikten und Tatsachen ist auch darum so wichtig, weil der
Mensch sonst niemals den lebendigen Sinn und Geltungskreis des

Gebotes versteht, sondern auch in seinem sittlichen Gehorsam ganz abstrakt
bleibt und jede konkrete Situation als Grund zur Ausnahme benutzt.-
Neben den Beispielen aus dem Kindesleben benutzt Hoffmann in zweiter
Linie auch Beispiele aus Lesestücken und aus der Geschichte. Gunzinger
nennt nur diese und damit verwandte Stoffgebiete : alte und neue Literatur,

biblische und gewöhnliche Geschichte, prosaische Erzählungen,
epische Gedichte, singbare Lieder. Die Unterrichtsform ist der Hauptsache

nach die fragende oder die sokratische Lehrform. Die Auseinandersetzungen

und Beweise sollen, so lesen wir z. B. bei Hoffmann, nicht
nur vom Lehrer gegeben werden; sie sind vielmehr von den Schülern
selber unter der Führung des Lehrers zu erarbeiten, so dass diese sich
als die Schöpfer der Ergebnisse oder wenigstens als Gehülfen, die zu
deren Erlangung beigetragen haben, betrachten. Die Methode ist dann
eine Art sokratischer Methode, deren Ziel es ist, wirkliche persönliche
Überzeugung zu schaffen. In Übereinstimmung damit fordert Penzig
eine freie gemütvolle Besprechung (Plauderei) über sittliche Lebensfrag-en.
Sache des Lehrers sei es, diese Besprechungen nach einem ihm
vorschwebenden Plane und systematischer Ordnung unmerklich zu leiten
und Abschweifungen vom Thema durch geschickte Leitung der
Unterhaltung möglichst (aber ohne übermässige Ängstlichkeit) zu verhindern.
Dass Förster sich die gleiche Form der Darbietung denkt, zeigen die in
der Arbeit enthaltenen Beispiele.

Nach dem gewählten Lehrstoff und der Art und Weise, wie dieser

übermittelt werden soll, richtet sich auch die Stellung der Vortragenden
zu Leitfäden und Lehrbüchern. Hoffmann z. B. verlangt, dass man die

Schüler gewöhne, die Lektionen zu behalten und zu durchdenken ohne

Bücher und ohne Notizen. Nur so könne man bei ihnen die Gewohnheit
der moralischen Überlegung erzeugen. Aber es sei ihnen zu erlauben,
oder sie seien sogar aufzufordern, die Ergebnisse ihres Nachdenkens
mitunter schriftlich zu fixieren, sei es in der Schule oder zu Hause. Penzig
warnt ausdrücklich vor einer zwangsweisen, gedächtnismässigen Ein-

prägung von Sprüchen, Gedichten, Geschichten, Fabeln u. a. moralischen

Inhalts; dagegen habe der Lehrer durch die Aufforderung, bereits

besprochene Stücke dieser Art selbständig zu reproduzieren, in den Kindern
die Lust zu wecken, sich selbst dergleichen anzueignen. Für diesen

Zweck sei in das muttersprachliche Lesebuch eine geeignete Auswahl
sittlich wertvoller Sprüche, Gedichte und Lesestücke aufzunehmen.

Durch diese letzte Forderung berührt er sich mit Gunzinger, der den



364

Schülern den konkreten sittlichen Lehrstoff in den Lesebüchern bietet.
Gegen gedruckte Leitfäden der Moral für die Hand der Schüler spricht
sich Penzig aber nicht minder entschieden aus als Hoffmann, hält sie

jedoch für die Hand des Lehrers für höchst notwendig.
Dr. Förster gibt im fernem schätzenswerte Winke für die Erzeugung

sittlicher Kräfte. Mit Recht weist er darauf hin, dass man oft den
Unterschied zwischen intellektueller BegTÜndung der Moral und
wirklicher Inspiration der Willenskraft nicht klar genug vor Augen habe.

Wirkliche moralische Kraft gewinne man weder durch blosse Rührung
des Gemüts, noch durch klare Erkenntnis von Gut und Böse, sondern

nur dadurch, dass man die sittliche Forderung in die Sprache der im
Menschen vorhandenen lebendigen Triebkräfte übersetze und zeige, dass

die Erfüllung jener Forderung auch jenen natürlichen Kräften gemäss
sei und sie steigere. Von diesen Kräften kommen vor allem in Betracht
das Verlangen nach Selbständigkeit und Freiheit, das Verlangen nach
Kraft und Festigkeit und endlich gerade das Verlangen der starken Seele

nach grossem und reichem Leben. Solange man es nicht verstehe, die

sittliche Selbstüberwindung so darzustellen, dass sie von all diesen

Kräften als höchstes Mittel ihrer eigenen Steigerung erstrebt werde,
werde das Moralische stets als Knechtschaft des Gesetzes empfunden
werden. Damit hänge zusammen, dass man nicht bloss Moral lehren,
sondern vor allem zur Moral helfen müsse; man lehre die Technik der

Selbsterziehung und zeige im einzelnen, wie bestimmte Gewohnheiten

bekämpft oder erworben werden können. Der ethische Unterricht sollte
danach auch immer ein Unterricht von den Wachstumsgesetzen des Guten
und Bösen sein.

Aus der Diskussion scheinen mir namentlich die Einwände unseres
Landsmannes Dr. Th. Wiget beachtenswert. Wiget bezweifelt, dass

das eigene Leben des Kindes der richtige Stoff iür den ersten Moral-
unterricht sei. Vor 100 Jahren habe ein Schüler Pestalozzis den Körper
des Kindes als Gegenstand des ersten Anschauungsunterrichts empfohlen,
weil er ihm am nächsten liege. Die ganze pädagogische Mitwelt habe

diesen Vorschlag verworfen, weil das Räumlich-Nahe nicht identisch sei

mit dem Geistig-Nahen, und weil der eigene Körper, solange er nicht
in Konflikt komme mit der Aussenwelt, dem natürlichen Interesse des

Kindes fernliege. Mit den nämlichen Gründen, wie vor 100 Jahren das

körperliche Ich des Kindes, empfehle man heute sein geistig-sittliches Ich
als ersten Gegenstand des Unterrichts, und mit den gleichen Gründen

wie jenes müsse auch dieses abgelehnt werden. Zwar fordere das eigene
Tun des Kindes bei gewissen Anlässen gewiss eine eingehende Bespre-



365

chung; aber eine theoretische Analyse seiner Gefühle und ein systematischer

Aufbau einer abstrakten Ethik, wie sie in verschiedenen Artikeln
empfohlen werden, entsprechen dem kindlichen Interesse so wenig wie
das Studium des eigenen Körpers.

Wie wir es schon bei mehreren Referenten gefunden haben, so steht
auch Wiget der Wirkung eines blossen Moralunterrichts skeptisch gegenüber.

„Um zu können, musst du vor allem tun." Üben sei die einzige,
durch nichts zu ersetzende Schule des Könnens; nichts anderes vermöge
das wegweisende und ermutigende Gefühl zu erwecken, das aus allmählich

gelingendem Tun entspringe. Daraus folge, dass der Unterricht
und "die Schule, weil vorwiegend Unterrichtsanstalt, nicht das Ganze der
ethischen Erziehung zu leisten vermögen, und es wäre deshalb sehr zu
wünschen, dass uns die Vertreter des ethischen Unterrichts einmal sagen
wollten, bis zu welchem Punkt sie ihre Zöglinge durch Unterricht
glauben heben zu können. Es würde sich dabei voraussichtlich herausstellen,

dass das durch den Unterricht Erreichbare weit hinter dem
Erziehungsziel zurückbleibe; daraus dürfte dann der Kongress die Anregung
nehmen, seine Aufmerksamkeit etwas mehr der Bereicherung des Schul-
lebens als der Lehre zuzuwenden.

Kongress und Kongressbuch böten des Interessanten und Lehrreichen
noch in Menge. So hätte ich noch zu berichten von Vorträgen über
das Verhältnis der ethischen Erziehung zur Erziehung unter andern

Gesichtspunkten, als: die körperliche Tätigkeit und das Problem der
moralischen Erziehung, das Verhältnis der ästhetischen und ethischen Bildung,
die intellektuelle und die moralische Erziehung, das Zusammenwirken

von Familie und Schule, ebenso von Arbeiten über die Aufgaben der
ethischen Erziehung unter verschiedenen Alters- und Lebensbedingungen,
über Probelektionen etc. Der Raum verbietet es mir. Ich hoffe übrigens,
meinen Hauptzweck, die Leser für die Arbeit des Londoner Kongresses
und damit für die ethische Erziehung von seiten der Schule zu interessieren,

durch das schon Gebotene erreicht zu haben. Ich bin überzeugt,
dass in der Folge noch mancher zu dem ausserordentlich reichhaltigen
Kongressbuch*) selber greifen und sich durch eigenes Studium weiter in.

die verschiedenen Probleme vertiefen wird.

*) Papers on Moral Education, edited by Gustav Spiller, zu beziehen
von Dr. G. Spiller in London, Strand, Buckingham Street 13; es sei jedoch
bemerkt, dass die Mehrzahl der Arbeiten in englischer oder französischer
Sprache abgefasst sind.


	Vom ersten internationalen Kongress für Moralpädagogik in London

