
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 18 (1908)

Heft: 6

Artikel: Der Pragmatismus

Autor: Stadler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


325

Der Pragmatismus.
EröffnungsVorlesung von Prof. A. Stadler.

Wintersemester 1908,09.

Bevor wir die Kritik der reinen Vernunft aufschlagen, die

uns in diesen Stunden beschäftigen soll, wollen wir den Blick auf eine

eigenartige Strömung werfen, welche das philosophische Leben der Gegenwart

bewegt. Wir können uns, wie ich glaube, nicht besser auf unsere
Arbeit vorbereiten.

Die grundlegende Aufgabe, die der Genius Kants sich gestellt hat,
war: den Weg aufzufinden und zu markieren, auf dem die Metaphysik
den „sichern Gang einer Wissenschaft* einzuschlagen vermöchte, den die
Mathematik von den frühesten Zeiten her gegangen sei. Ein Teil der
Nachfolger hat den Genius dieses Pfadfinders angezweifelt und ist daher
an der kritischen Philosophie von vorneherein irre geworden; andere

dagegen haben bei aller Sehnsucht nach neuen Bahnen die Pflicht gefühlt
und anerkannt, sich zunächst in ernster Denkarbeit mit ihr auseinander

zu setzen. Beide wissenschaftlichen Stimmungen lassen sich auch in der
modernsten Philosophie unterscheiden. Auf der einen Seite beobachten

wir eine lebhafte Produktion von Weltanschauungen, die dem neuen
Jahrhundert neue Spiegel vorzuhalten sich berufen fühlt und die bewusste

Anlehnung an Früheres als eine rückständige Methode betrachtet ; anderseits

sehen wir das historische Studium mit einem Fleiss und mit einem

Erfolg betrieben, die fast den Eindruck machen, es werde die Geschichte
der Philosophie jetzt erst entworfen. Eine eigene Zeitschrift ist den

Kant-Studien gewidmet, die Ausgaben der Klassiker werden revidiert
und sind durch glückliche Funde mannigfach bereichert worden, und die
Arbeiten auch der kleineren Vorgänger erfreuen sich zunehmender Beachtung.

Diese Forschung steht unter der Idee der Einheit und der
Kontinuität des menschlichen Schaffens: nicht durch Ignorierung, sondern
durch kritische Umbildung der Tradition will sie ihre Selbständigkeit
bewähren.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1908. 22



326

Es ist nicht zu verwundern, dass in weitern Kreisen die erste Richtung

stärkern Anklang findet und mehr und mehr den Charakter der

Epoche bestimmt. Ihre Vertreter erscheinen als die originellem,
genialischeren Naturen ; durch keine fachlichen Rücksichten beschwert, kann
ihre Persönlichkeit unmittelbarer wirken, und der Gelehrte nimmt in
ihnen die willkommenere Erscheinung des Künstlers an. Dass aber die

Gegenwart empfänglicher ist für die Persönlichkeit und ihre
Gefühlswirkung, als für die Wirkung der Sache auf den Verstand, wird niemand
bestreiten.

Darnach ist auch das Stichwort dieser Epoche nicht schwer zu finden :

es lautet Aufklärung, Aufklärung im Sinne des Terminus der
Literaturgeschichte; selbstverständlich mit der Bedeutungswandlung, die jeder
Fortgang der sich nie mehr genau wiederholenden Weltgeschichte
bedingt. In diesem Falle ist die Wandlung freilich nicht Tiefgehend.

Was ist Aufklärung? „Ausgang der Menschen aus ihrer selbstverschuldeten

Unmündigkeit, vorzüglich in Religionssachen", sagt Kant, „und
insofern die politischen Hindernisse eines solchen Ausgangs „allmälig
weniger" geworden waren, nennt er sein Zeitalter oder das Jahrhundert
Friedrichs des Grossen, das Zeitalter der Aufklärung. Allein nicht in
diesem Sinne ist der literarische Terminus zu verstehen, obwohl manche

Darsteller jener Epoche sich merkwürdigerweise auf diese Kantische
Definition beziehen. Beide Bedeutungen stehen vielmehr in solchem

Gegensatz, dass man sagen darf, Kant habe die „Philosophie der

Aufklärung" überwinden müssen, um die Aufklärung in seinem Sinne zu
begründen. Welche Einschränkung, sagt Kant, ist der Aufklärung
hinderlich? „Ich antworte, der öffentliche Gebrauch seiner Vernunft
muss jederzeit frei sein, und der allein kann Aufklärung unter Menschen

zustande bringen Ich verstehe aber unter dem öffentlichen
Gebrauch seiner eigenen Vernunft denjenigen, den jemand als Gelehrter
von ihr vor dem ganzen Publikum der Leserwelt macht." Kein anderer

Weg kann zur wahren Aufklärung führen, als die wissenschaftliche
Erkenntnis; um deren Möglichkeit zu begründen und gegen alle skeptischen

Angriffe zu sichern, unternimmt er die Kritik der reinen Vernunft. Die

Philosophie der Aufklärung dagegen im literaturgeschichtlichen
Sinne war unmittelbar überzeugt von der Leistungsfähigkeit des

Verstandes, es handle sich nur darum, ihn zu gebrauchen. Die „Doktorfragen"

beiseite lassend, wurde sie „Popularphilosophie", der dann

naturgemäss Erkenntnis nicht sowohl als Selbstzweck denn als Mittel
zur Förderung der menschlichen Glückseligkeit am Herzen lag. Mit
diesem Zwecke hing es zusammen, sagt Ueberweg zutreffend, „dass der



327

Psychologie grösserer Eiter zugewandt, und hierbei das Gefühl betont
wurde, sowie, dass die Gewissheit des Daseins Gottes, der dem Menschen
die Glückseligkeit gewährt, und des jenseitigen Lebens, in welchem die
Vollkommenheit und mit ihr die Glückseligkeit erreicht wird, eine bedeutende

Rolle spielte. Der physiko-theologische Beweis für die Existenz
Gottes erfreute sich besonderer Beachtung und Ausbildung ." Diese

Worte genügen zur Kennzeichnung des tiefen Gegensatzes zwischen der
Kantischen und der sogenannten Aufklärung.

Zugleich ergibt sich daraus die Berechtigung, die Gegenwart als
ein neues Zeitalter der Aufklärung zu bezeichnen; denn die eben erwähnten
Erscheinungen sind unverkennbare Symptome auch der modernen Kultur.
Der Glaube an die unmittelbare Sicherheit des Verstandes, der nur zu
wollen brauche, um zu können, ist neu gefestigt, und verbreitet wieder
das wohlige Behagen, das dem naiven Realismus eigen ist. Das frostige
Bild einer Welt, deren Sein nur im reinen Denken Grund und Ursprung
haben sollte, zerschmilzt in der Wärme des „Wirklichkeitsgefühls", dem
sich eine solidere, menschlicher Willkür entrückte Natur offenbart. In
dieser Natur schaut die rehabilitierte, obzwar gemeinverständliche
Metaphysik weite Perspektiven, die sie sich nicht begrenzen lässt „von einer
haarspalterischen Erkenntniskritik und von einer reinen, auf apriorische
Sätze gegründeten Logik" (W. Jerusalem. Deutsche Literatur-Zeitung.
Nr. 4, 1908).

Damit ist also die Popularität zur massgebenden philosophischen
Form erhoben. Wo die Haarspaltereien aufhören, bedarf es keiner
technischen Ausdrücke mehr, und so kann man jedem verständlich werden,
wenn man nur die geeignete Persönlichkeit, das heisst, in seinem Gefühlsleben

nicht durch abstrakte Formeln toten Wissens angekränkelt, nicht
„weltfremd" geworden ist. So ergiesst sich in ungezählten Schriften
und Vorträgen die Aufklärung direkt in die Massen, und es scheint nur
eine Frage der Zeit zu sein, dass die Universitäten noch mehr zu
Volkshochschulen gesunden — so darf man wohl sagen, da ja der common
sense vom deutschen Sprachgeist als der „gesunde" Verstand bezeichnet
wird. Und wahrlich, gesund muss er sein, dieser Verstand, um zu
verdauen, was er heute in sich aufnehmen muss! Dabei ist er ja hinsichtlich

seiner freien Zeit viel schlechter gestellt als sein Vorgänger im
Zeitalter Friedrichs. Wie viel hat der moderne Gebildete noch neben

der Aufklärung zu besorgen! Wie manches Viertelstündchen nimmt
nur die Pflege seiner körperlichen Hülle, wie anstrengende Tage der

Sport in Anspruch, und wann erst die Ansicht sich allgemeine Geltung
verschafft haben wird, dass nur die Handfertigkeit, das Handwerk echte



328

Kultur des Gemütes erzeugen kann, so wird der common sense in der
Tat einer guten Konstitution bedürfen.

Aufklärung ist Erziehung-. Der Erfolg der Erziehung beruht
u. a. auf dem Verständnis der seelischen Prozesse. So führt das pädagogische

Interesse zum psychologischen. Die psychologische Erfahrung aber

lehrt, dass in der Wechselwirkung, im Verkehr der Menschen das
Gefühl der mächtigste Faktor ist. So wird die Psychologie des Gefühls
ein Lieblingsthema der Aufklärung. Das Gefühl erscheint in den zwei

gegensätzlichen Prozessen der Lust und der Unlust. Alle Lust erzeugt
eine Steigerung, alle Unlust eine Verminderung des Lebenwollens, der
Freude am Dasein. Die schlimmste Ursache der Unlust ist die

Verdunkelung des Gemüts durch Vorurteil und Aberglauben, die aber durch
den Verstand, wenn er nur Mut hat, bekämpft werden können. So ist
der Glaube an die Kraft des Verstandes zugleich Glaube an die Lösbarkeit

der Aufgabe, das Dasein lebenswert zu machen, und da die Technik

vor allem berufen scheint, diesen Optimismus zu realisieren, nimmt sie

im Interessenkreis der Gegenwart naturgemäss die erste Stelle ein. Gibt
es heute einen tiefergehenden Enthusiasmus, als den die erfolgreiche Fahrt
eines Luftschiffers erzeugt?

Auch darin gleicht die Gegenwart der deutschen Aufklärung des

18. Jahrhunderts, dass ihre Nützlichkeitsbestrebungen sich in altruistischem
Fühlen und Denken veredeln. Friedrich Albert Lange sagt in
seiner Geschichte des Materialismus von jener Epoche: „Selbst die Richtung

des Geistes auf das Nützliche gewann in Deutschland einen idealen

Zug. Hier wurde nicht, wie in England, eine grosse industrielle
Bewegung hervorgerufen; keine Städte wuchsen aus dem Boden, keine

Reichtümer häuften sich im Besitz grosser Unternehmer: arme Prediger
und Lehrer fragten sich, was dem Volke nützen kann, und legten Hand

an, um durch Gründung neuer Schulen, durch Aufnahme neuer
Lehrfächer in die vorhandenen Schulen, die gewerbliche Bildung des schlichten

Bürgerstandes und auf dem Lande den Ackerbau zu befördern, mit der

Tätigkeit für den Beruf zugleich die Geistestätigkeit zu heben und die

Arbeit in den Dienst der Tugend zu stellen." Wenn dagegen heute die

gewaltige Entwicklung der Industrie mannigfache Missstände im Gefolge
hat, so wird man anderseits sagen dürfen, dass noch niemals
Gesetzgebung und Privattätigkeit so ernstlich bemüht waren, das Elend der
Erde nach Kräften zu lindern. Trotz allen Klassenkampfes beherrscht
und modifiziert mehr denn je die Idee des Ganzen das Handeln des

Einzelnen und der Interessengruppen und wird die Wohlfahrt der
Gesellschaft zum Wertmesser der utilitarischen Erfolge gemacht; schon aus



329

den pleonastischen Wortgebilden, wie „Sozialethik", „Sozialpädagogik"
usw. lässt sich auf die hervorragende Rolle schliessen, die der Begriff der
Societas im modernen Bewusstsein spielt.

Als letztes Analogon der beiden Zeitalter sei hervorgehoben das

Bedürfnis nach dogmatischer Religion. Die schmerzlichste Störung der

optimistischen Gemütsruhe bildet das unvermeidliche Denken an die
beschränkte Dauer der menschlichen Glückseligkeit. Was hilft die ganze
Arbeit des aufklärenden Verstandes, wenn er von dieser Unlust sich nicht
zu befreien vermag? Allein er wusste, wie wir gesehen haben, auch
hierfür Rat. Die liebevolle Betrachtung der Natur ergab ihm die
Zweckmässigkeit ihrer Veranstaltungen mit Einschluss der menschlichen
Vernunft ; diese Zweckmässigkeit kann nur durch das Dasein einer höchsten

Intelligenz, d. h. Gottes, erklärt werden. Vernichtung des Menschen wäre
Vernichtung des obersten Naturzwecks, und diese als Absicht Gottes

gelten zu lassen, ist eine Absurdität. Damit ist die Hoffnung auf einen

Fortgang menschlicher Vervollkommnung und Glückseligkeit begründet.
Der moderne common sense hat nun ein schwereres Spiel, da der

teleologische Beweis für die Existenz des Schöpfers inzwischen der
Vernunftkritik verfallen ist. Diese Kritik wäre also zunächst zu entwaffnen,
was aber einen Rückfall in die Haarspalterei bedeuten würde. Doch
bleibt ein Verfahren, bei welchem der Standpunkt des common sense

gewahrt werden kann : ist der Verstand nicht berechtigt, wenn ihm nach

Aufbietung aller Kräfte die Lösung gewisser notwendiger Probleme nicht
gelingt, die Führung an das Gefühl zu übertragen Die Unlösbarkeit
von Aufgaben, die die höchsten Interessen des Menschengeschlechtes
betreffen, steht im Widerspruch mit seinem geistigen Selbsterhaltungstrieb.

Versagt der Verstand, so wird die zweite, dem Menschen
verliehene Möglichkeit des Innewerdens, das Gefühl, zur Ergänzung berufen
sein, d. h. die Erkenntnis erschöpft sich nicht im Wissen, sie vollendet
sich erst in der Ahnung. Diese Wendung des common sense ist durch
das geflügelte Wort „Bankrott der Wissenschaft" bezeichnet und
verkündet worden, was zugleich bedeutet, dass das Gefühl zum
Masseverwalter ernannt ist. So wird denn die Aufklärung Romantik. In der
religiösen Kultur bedeutet die Romantik teils Sektenbildung, teils
Hinneigung zum Katholizismus. In der Tat erweist sich denn auch die

Gegenwart für diese beiden Formen religiösen Wachstums als günstigen
Nährboden. Daneben gibt es freilich weite Gebiete, auf denen die Triebkraft

des Gefühls erloschen ist und die daher dem Indifferentismus verfallen.
Damit ist jene erste Hauptströmung in den wesentlichen Zügen

skizziert. Lassen Sie uns nun einige Gedankengänge derselben noch



330

etwas genauer betrachten. Dies ist um so leichter, als diese Strömung
vor kurzem durch den amerikanischen Psychologen William James
unter den Namen „Pragmatismus" in ein System gebracht worden
ist. Dieses System der Aufklärung wird wohl bald auch in Deutschland
Schule machen, um so mehr, als der Austauschverkehr auch in geistigen
Dingen mit den Vereinigten Staaten von höchster Stelle begünstigt wird.

Das zusammenfassende Hauptwerk von W. James ist 1907 durch
Prof. W. Jerusalem vorzüglich verdeutscht worden : „Der Pragmatismus.
Ein neuer Name für alte Denkmethoden. Volkstümliche philosophische
Vorlesungen".

Schon der Untertitel bekundet, dass der Urheber seine Jünger in der
Sphäre des common sense sucht, und jeder Zweifel daran hebt sich,

wenn wir auf Seite 3 vernehmen: „Es liegt, man muss gestehen, ein

eigenartiger Reiz darin, von tiefsinnigen Dingen reden zu hören, auch

wenn weder wir noch die Disputierenden selbst die Sache ganz verstehen.

Wir werden von den Problemen durchschauert, wir fühlen die Gegenwart

der Unendlichkeit." Mit andern Worten: es liegt ein eigenartiger
Reiz darin, die Probleme, die nach der Meinung der Philosophen nur den

Eingeweihten zugänglich sind, durch den gesunden Menschenverstand zu
entwirren und den unauflösbaren Rest, mit dem die Philosophen nichts
anzufangen wissen, der Ahnung, d. h. dem Gefühl, anzuvertrauen ; denn

Philosophie ist „unser mehr- oder weniger deutliches Gefühl von dem,
was der ehrliche und tiefe Sinn des Lebens ist". „Ehrlich!" und „tief!"
sind die Schlagwörter unserer Aufklärung, die ihre Wirkung auf die

Menge nie verfehlen ; involvieren sie doch, dass die eigentliche Wissenschaft

unaufrichtig und seicht ist, was James übrigens auch an verschiedenen

Stellen ungeniert ausspricht, und die Menge sieht es im Grunde
nicht ungern, wenn der Wissenschaft gelegentlich eins angehängt wird.

Schon beim ersten Schritt bewährt sich nun dem Verfasser das
Verfahren des common sense, insofern es ihm gelingt, die geheime Triebkraft

alles Philosophierens zu entdecken: das Temperament. Die

Philosophen wissen es nicht oder sie verleugnen es, dass sie durch ihr Temperament

stärker beeinflusst sind als durch objektive Prämissen; sie glauben
an das Weltbild, das zu ihrem Temperamente passt. So ist ihre

Meinungsverschiedenheit zu erklären.
Zwei Typen kommen hierfür hauptsächlich in Betracht: das

rationalistische und das empiristische Temperament. Jenes bietet Religion ohne

Tatsachen, dieses Tatsachen ohne Religion. Die meisten Menschen aber

wünschen sowohl Tatsachen als Religion. Diesem Wunsche entspricht
der Pragmatismus: er unterhält eine „herzliche Beziehung zu den Tat-



331

Sachen", behandelt aber die religiösen Konstruktionen „ebenso herzlich
wie die Tatsachen".

Der Pragmatismus soll zuerst eine Methode sein, philosophische
Streitigkeiten zu schlichten, die sonst „endlos" wären. Sie besteht in der

Untersuchung der „praktischen" Konsequenzen widerstreitender Urteile,
was den Parteinamen Pragmatismus erklärt. „Was für ein Unterschied
würde sich praktisch für irgend jemanden ergeben, wenn das eine

und nicht das Urteil wahr wäre?" Das ist hier die Frage. „Wenn kein,
wie immer gearteter Unterschied sich nachweisen lässt, dann bedeuten
die beiden entgegengesetzten Urteile praktisch dasselbe, und jeder Streit
ist müssig". Dieses Verfahren gründet sich auf das lange unbemerkt
gebliebene „Prinzip", dass die Bedeutung eines Gedankens sich erschöpft
in der Handlungsweise, die er hervorzurufen geeignet ist. „Die pragmatische

Methode bedeutet also keineswegs bestimmte Ergebnisse, sondern

nur eine orientierende Stellungnahme, die uns absehen macht von ersten

Dingen und von Prinzipien, von Kategorien, von vorausgesetzten
Notwendigkeiten; und eine Stellungnahme, die uns hin blicken lässt auf letzte
Dinge, auf Früchte, auf Folgen, auf Tatsachen" ; sie kann niemals ein

Wort als Abschluss der Untersuchung ansehen, sondern muss „seinen
praktischen Kassenwert herausbringen".

Daraus ergibt sich die Wahrheitstheorie des Pragmatismus; sie ist
„instrumental". Wahrheit unserer Ideen bedeutet soviel als ihr „Arbeitwert"

; ein neuer Gedanke wird dann als wahr angenommen, wann er
zwischen dem Vorrat alter Ansichten und einer neuen Erfahrung „in
sehr glücklicher und bequemer Weise, d. h. mit einem „Minimum von
Erschütterung und einem Maximum von Kontinuität" vermittelt.

Schon jetzt eröffnet sich eine der weiten Perspektiven, die den Ruhm
des Pragmatismus und des Zeitalters ausmachen werden: „Wenn theologische

Gedanken einen Wert für das wirkliche Leben haben, dann werden
sie für den Pragmatismus in dem Sinne wahr sein, dass sie eben dieses

Gute an sich haben. Ihr etwaiger höherer Wahrheitswert wird ganz und

gar von den Beziehungen zu andern Wahrheiten abhängen, die ebenfalls

anerkannt werden müssen." Während der Rationalismus an der Logik,
der Empirismus an den äussern Sinnen „klebt", ist der Pragmatismus

„zu allem bereit, er folgt der Logik oder den Sinnen und lässt auch die

bescheidenste und persönlichste Erfahrung gelten. Er würde auch

mystische Erfahrungen gelten lassen, wenn sie praktische Folgen hätten."
Mehr kann-das XX. Jahrhundert offenbar nicht verlangen. Oder welchem
frühern System wäre es glänzender gelungen, allen Wünschen gerecht
zu werden? Und wo wäre den philosophisch Schwachen und Beschei-



332

denen billigere und kräftigere Fürsorge zuteil geworden, als in diesem

Pragmatismus Man wird James rückhaltlos beistimmen, wenn er sagt,
seine Schlüsse seien so „liebevoll, wie die der Mutter Natur".

Diese Liebe bewährt sich nun, wo immer der Pragmatist hineingreift
in die volle AVirklichkeit. Ist z. B. der Substanzbegriff war? Nein;
denn er nützt uns nichts, da wir nirgends ein Inhärieren, sondern lediglich

eine Kohäsion von Eigenschaften wahrnehmen. Und doch! Gibt
es nicht Menschen, die an die wirkliche Gegenwart Christi in der Hostie
glauben? Für sie hat der Substanzbegriff praktischen Wert: „da die

Eigenschaften der Oblate sich beim Abendmahl nicht ändern und diese

doch zum wirklichen Leib Christi geworden ist, so muss dieser Wandel
in der Substanz selbst vor sich gegangen sein". Hier tritt also der

Substanzbegriff „mit gewaltiger Wirkung ins Leben, wenn man einmal
zugibt, dass die Substanz sich von ihren Attributen trennen und diese

verändern kann." Jedoch ist das die einzige pragmatische Anwendung
des Substanzbegriffs, die W. James kennt.

Auch die Alternative Materialismus und Theismus lässt sich
pragmatisch entscheiden, und „es ist wohl der Mühe wert", sagt der Autor,
„wenn wir einige Minuten von unserer Stunde darauf verwenden, um
dies einzusehen." „Wenn die Materie praktisch alles leistet, was ein
Gott leistet, dann ist sie mit Gott gleichwertig, ihre Funktion ist die

Funktion eines Gottes. In einer solchen Welt wäre Gott überflüssig und
niemand könnte darin einen Gott vermissen." Retrospektiv sind Gott
und Materie als Erklärungsprinzipien gleichwertig. Allein die Philosophie
schaut auch in die Zukunft, und da wird sie durch die Trostlosigkeit
des Materialismus „verstimmt" : statt unsern idealen Interessen Dauer,

unsern letzten Hoffnungen Erfüllung zu gewähren, prophezeit er die

Entropie des Weltalls, d. h. allgemeinen, endgültigen Tod. Der Gottesbegriff

dagegen verbürgt eine Weltordnung, die erhalten bleiben soll.

Eine solche Welt kann wohl auch verbrennen oder erfrieren, das scheint
der Pragmatiker nicht bestreiten zu können, aber er denkt dann, dass

Gott „auf die alten Ideale achtet und sie gewiss an irgendeinem andern
Orte zu Ehren bringen wird." Hier liegt also für jeden, der ein Herz
hat zu fühlen, ein echtes Problem vor, und die Lösung ergibt sich aus

dem „beiderseits so ganz verschiedenen Appell an unser Gefühl und an

unsere Handlungsweise".
Dieselbe pragmatische Förderung gewinnen auch die Begriffe des

Zwecks und der Willensfreiheit. Letztere ist eine kosmologische Theorie
der Verheissung, wie das Absolute, Gott, Geist und Zweck. „Wen die

Kenntnis der Vergangenheit zum Pessimisten gemacht hat, wen Zweifel



333

an der Güte der Welt beschleichen, Zweifel, die zu Gewissheiten werden
müssen, wenn das Wesen der Welt ein für allemal festgelegt ist, der
kann die Lehre von der Willensfreiheit willkommen heissen als eine

melioristische Theorie." Eine andere als diese praktische Bedeutung
haben die Worte Gott, Freiheit, Zweck überhaupt nicht; intellektuell
gefasst sind sie dunkel, „aber wenn wir sie in das Dickicht des Lebens

hineintragen, so wird die Finsternis um uns zu hellem Licht".
Auch die Frage der Welteinheit, der gegenüber, nach James, die

Monisten zu Zeiten fast in Krämpfe verfielen, lässt sich pragmatisch in
einer Weise lösen, die uns jede „fieberhafte Erregung über diese Einheit
als ein Prinzip der Erhabenheit" erspart und uns „mit ruhigem Kopf
mitten in den Strom der Erfahrung" hineinführt. Die Welt ist nämlich
soweit eine Einheit, „als wir von ihren Verkettungen erfahren, eine Einheit

infolge der bestimmten Verbindungen, die zutage treten. Sie ist
aber auch wieder keine Einheit infolge der vielen bestimmten Trennungen,
die wir finden."

Alle diese schönen Erfolge verdanken wir also dem gesunden
Menschenverstand, und wir erfüllen nur eine Pflicht der Dankbarkeit, wenn
wir uns jetzt diese wohltätige Urkraft durch W. James vorstellen lassen.

Unsere fundamentalen Denkmethoden, so belehrt er uns, sind Entdeckungen

unserer „ältesten Ahnen" und haben sich durch „alle die folgenden
Erfahrungen hindurch zu erhalten vermocht. In der Entwicklung des

Menschengeistes bilden diese Denkweisen eine grosse Phase des

Gleichgewichtszustandes, und diese Phase ist der gesunde Menschenverstand*.
Wer würde hier nicht den eingangs erwähnten eigenartigen Reiz
ungenügenden Verstehens empfinden Doch wundern wir uns füglich, weiterhin

zu hören, dass dieser Menschenverstand in der Philosophie „den
Gebrauch gewisser Formen des Verstandes und bestimmter Kategorien
des Denkens" bedeutet, wodurch er ja fast mit andern, weniger vollkommenen

„Phasen" in Übereinstimmung erscheint; ja, wenn wir das Inventar
seiner Grundbegriffe durchgehen, finden wir solche darunter, die selbst

von Rationalisten gebraucht werden, wie Ding, Identität, Körper, Eine

Zeit, Ein Raum usw. Es wird sogar zugestanden, dass diese „abstrakten
Begriffe" unvergleichlich viel zur Vereinheitlichung der Welt beitragen,
dass wir mit ihrer Hülfe unsere Pläne machen, unsere Vereinbarungen
treffen und die entfernteren Teile der Erfahrung mit dem verknüpfen,
was vor unsern Augen liegt; kurz, für alle praktischen Zwecke reichen
diese Begriffe des gesunden Menschenverstandes vollkommen aus. Und
darin besteht ihre Wahrheit. Von dem Augenblicke an, da andere

Denkphasen, wie z. B. die Naturwissenschaft und die kritische Philosophie,



334

brauchbarere Resultate liefern sollten, wäre der common sense auch

weniger wahr als diese.

Wahrheit ist Übereinstimmung mit der Wirklichkeit. Was ist
Übereinstimmung und was ist Wirklichkeit?

„Bei der Antwort auf diese Fragen gehen die Pragmatisten mit
mühevoller Zergliederung vor, die Intellektualisten hingegen sind schnell

fertig und denken nicht viel nach." Glücklicherweise dauert aber das

Mühevolle bei jenen nicht lange, denn „in den Augenblick", versichert
uns W. James, „wo der Pragmatismus diese Frage stellt, sieht er auch

schon die Antwort" : wahre Vorstellungen sind solche, die wir uns
aneignen, die wir geltend machen, in Kraft setzen und verifizieren können.
Falsche Vorstellungen sind solche, hei denen dies alles nicht möglich
ist. Das ist der praktische Unterschied, den es für uns ausmacht, ob

wir wahre Ideen haben oder nicht. Das ist der Sinn der Wahrheit

."
Somit bedeutet der Besitz wahrer Gedanken überall zugleich den

Besitz wertvoller Mittel zum Handeln, sie helfen uns in die Einzelheiten

der Erfahrung eindringen und „vorteilhafte" Verbindungen mit
ihnen stiften.

Auch in der Sphäre rein geistiger Ideen ist die Wahrheit „nichts
anderes als eine Führerin". Wir bringen unsere Ideen miteinander in
Beziehung und bauen schliesslich Systeme logischer und mathematischer
Wahrheit auf, in deren einzelne Fächer die „sinnfälligen Tatsachen der

Erfahrung" sich selbst einordnen, „so dass unsere ewigen Wahrheiten
auch für die wirkliche Welt Geltung haben." Auch hier stellt sich die

Übereinstimmung als Akt des Führens heraus, und zwar nützlichen Führens,

durch welches wir dorthin gelangen, wo Dinge sich finden, die für
uns von Wichtigkeit sind ; sie führen uns zur Konsequenz, zur Stabilität,
zu ununterbrochenem menschlichen Verkehr, weg von unfruchtbarem
Denken und endlich zu einer anschaulichen Verifikation durch
Sinneserfahrung die irgend jemand in seiner Vorstellung
abgebildet hat.

Daraus erhellt für den Pragmatiker, dass nicht nur das Recht und
die Sprache, sondern auch die Wahrheiten von Menschen gemachte
Dinge sind, und er bezeichnet seine Lehre daher auch als „Humanismus".
„Menschliche Motive bestimmen unsere Fragen, menschliche Befriedigung
steckt in unsern Antworten, und alle unsere Formeln enthalten ein aus

menschlichen Fäden gewobenes Band". Jedoch steckt in allen unsern
Wahrheiten auch die Überzeugung vom Vorhandensein einer „Wirklichkeit",

d. h. eines Unabhängigen, das gefunden und nicht hervorgebracht



335

wird. Dieses Unabhängige steckt in den Sinneswahrnehmungen, in ihren
„unmittelbar" wahrgenommenen veränderlichen und konstanten
Beziehungen und in den „alten Wahrheiten", auf die jede neue
Untersuchung Rücksicht nehmen muss. Allerdings ist der letztere Teil ein

Faktor, der weniger hartnäckigen Widerstand leistet und am Ende oft
nachgibt. Trotzdem nun diese Elemente der Wirklichkeit „ziemlich
festgelegt" sind, haben wir aber doch eine gewisse Freiheit, mit ihnen zu

operieren. Wir bekommen den Marmorblock, aber wir selbst hauen die

Statue aus; Form und Ordnung, in die das Ganze gebracht wird, ist so

„ganz offenbar Menschenwerk". Demnach können wir eigentlich das

Unabhängige nicht als solches „erfassen" ; was wir erfassen, ist nur „ein
Surrogat, das durch früheres menschliches Denken verdaulich gemacht
und für unsern Gebrauch gekocht worden ist". Ähnlich hübsche Bilder
hat dann W. James auch für das Verhalten des Rationalisten dieser

Ansicht gegenüber: für diesen sei eine solche Welt freilich „ein Reisekoffer

ohne Handhabe, ein Hund ohne Halsband", die „Bauchbinde seines

Universums müsse fest zugezogen sein".

Nun glaubt freilich W. James durchaus nicht, dass die menschliche

die höchste Form der Erfahrung ist, die es in der Welt gibt, sondern

vielmehr, dass wir zur Welt etwa in derselben Beziehung stehen, „wie
unsere Schosshunde und unsere Zimmerkatzen zu dem Ganzen des menschlichen

Lebens." Diese bewohnen unsere Salons und Bibliothekzimmer,
und nehmen an Szenen teil, von deren Bedeutung sie keine Ahnung
haben. Sie sind nur „Tangenten zu den Kurven des Lebens, deren

Anfang und Ende, deren Form ganz ausserhalb ihres Bereiches liegt. Ebenso

sind wir selbst Tangenten zu den Kurven des höhern Lebens." Aber so

wie viele von den Idealen unserer Hunde mit unsern Idealen zusammenfallen,
so dürfen wohl auch wir auf Grund der von der religiösen Erfahrung
gelieferten Beweise glauben, dass es höhere Mächte gibt und dass sie

am Werke sind, die Welt in derjenigen Richtung zu erlösen, „die unsern
Idealen entspricht". Die Hypothese von Gott ist wahr, „wenn sie im
weitesten Sinne des Wortes befriedigend wirkt". Indem der Pragmatismus

auf Grund seiner Erfahrung die Religion als melioristisch auffassen

zu dürfen erklärt, wird er religiös.
Diese Denk- und Stilproben werden genügen, um Ihnen einen

allgemeinen Begriff von der Philosophie der modernen Aufklärung zu geben.
Sie verstehen nun auch, in welchem Sinne ich diesen Ausblick als eine

Vorbereitung auf unsere Arbeit bezeichnet habe. Er hat Ihnen gezeigt,
dass die Popularphilosophie von heute sich keineswegs auf die sogenannte
Weltweisheit, d. h. auf eine harmlose Lebensklugheit, beschränkt, son-



336

dern dass sie sich auch erkenntnistheoretischen Problemen zuwendet,
und dabei unter anderm nichts Geringeres unternimmt, als ein Kriterium
der Wahrheit aufzustellen, wenn es auch nur aus Motiven der Nützlichkeit

geschieht. Es ist nicht daran zu zweifeln, dass diese „Methode"
sich während einer Reihe von Jahren erhalten und die Bildungslustigen
interessieren wird. Nun erweckt aber dieses Interesse ohne weiteres das

Bedürfnis nach einer gewissen Kenntnis auch der „Schulphilosophie".
Wenn Sie das Buch von W. James lesen, werden Sie bemerken, dass der
Verfasser mit einer gewissen Nervosität bemüht ist, sich mit den
traditionellen Standpunkten auseinanderzusetzen, bezw. sie zu diskreditieren.
Wie jede Partei, muss auch die des common sense zur Verteidigung
gerüstet sein, und letzteres um so mehr, als ihre Volksreden unmittelbare

und weitreichende praktische Folgen haben können, welche die
Wissenschaft nicht ignorieren darf. Denn, wo wesentliche Interessen der
Kultur in Frage kommen, ist die Wissenschaft zur Kritik
verpflichtet, und diese Kritik wird verstehen wollen, wer immer von jenen
Interessen beseelt ist. Solches Verständnis aber erfordert Studium, und
darum führt die Aufklärung stets wieder zur Schulphilosophie zurück;
sie regt an und bereitet vor zu gründlichster Denkarbeit, weil sie mit der
unvermeidlichen Einsicht endigt, dass die Haarspalterei in der Architektonik

der Vernunft eine weit bedeutsamere Rolle spielt, als der gesunde
Menschenverstand sich träumen liess.

Besonders einleuchtend wird dieser Rückzug der Mathematik gegenüber.

Bei der Lektüre solcher Aufklärungsbücher bemerken Sie, wie aut
alle Wissenschaften, auf Ethik, Psychologie, Geschichte, Volkswirtschaft,
Chemie, Physik, Biologie Bezug genommen, der Mathematik dagegen
gemeiniglich ausgewichen wird, als der Klippe, welche der common
sense am meisten fürchtet. Es gewährt eben keinen „eigenartigen Reiz",
von mathematischen Dingen reden zu hören, wenn weder die Vortragenden

noch die Hörenden die Sache ganz verstehen. Hier will der
Unterricht nicht durch den Vortragszyklus, die trockene Formel nicht
durch den Esprit sich ersetzen lassen; hier muss man durch die
Elemente hindurch langsam und sorgfältig Schritt für Schritt vorwärts
gehen. Hier kann man auch nicht an die Brust schlagen und rufen :

„Seien wir ehrlich!" und „Lasst uns in die Tiefe dringen!", denn das

versteht sich in der Mathematik allzu augenscheinlich von selbst. Die
Antwort, die Euklid dem Beherrscher Ägyptens gab, dass die Geometrie
keinen eigenen Zugang für Könige habe, gilt auch dann, wann der König
das Volk ist.



337

Nun fordert aber die Mathematik, wie jede andere Wissenschaft,
ihre erkenntnistheoretische Grundlegung. Will also der common sense

die Philosophie verwalten, so muss er auch eine Philosophie der Mathematik

liefern, wozu er die Kenntnis der mathematischen Methode bedarf.
Deren Aneignung lässt sich aber schlechterdings nicht ohne Haarspaltereien

vollziehen, so dass er durch diese Bemühung unfehlbar zur
Schulweisheit zurückgeführt wird.

Das ist somit der propädeutische Wert aller „Aufklärung", dass,

wenn wir sie allseitig ausdenken, das Verlangen nach strengster
Philosophie zu neuer Kraft erwacht. Die Mathematik ist zu allen Zeiten die

unbestrittenste Wahrheitserzeugung des Menschengeistes gewesen, an ihr
hat denn auch die Erkenntnislehre, so oft sie auf Abwege geriet, immer
wieder sich orientiert und ihr Kriterium der Wahrheit berichtigt.

Die selbstverschuldete Unmündigkeit, von welcher die Kantische
Definition der Aufklärung spricht, bestellt in der Duldung irgendeiner
andern Autorität, als der der reinen Vernunft, wie sie sich in ihrer
logischen, mathematischen und ethischen Gesetzgebung offenbart, die
allein auch den Naturanschauungen der empirischen Wissenschaft
Geltung und Bestand verleihen kann.

Lassen Sie uns nun in den folgenden Stunden betrachten, wie
Kant diese Autonomie der Vernunft in seiner Kritik zur Darstellung
gebracht hat.


	Der Pragmatismus

