Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 18 (1908)

Heft: 6

Artikel: Der Pragmatismus

Autor: Stadler, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789063

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

325

Der Pragmatismus.

Eroffnungsvorlesung von Prof. A. Stadler.
Wintersemester 1908/09.

Bevor wir die Kritik der reinen Vernunft aufschlagen, die
uns in diesen Stunden beschiftigen soll, wollen wir den Blick auf eine
eigenartige Stromung werfen, welche das philosophische Leben der Gegen-
wart bewegt. Wir konnen uns, wie ich glaube, nicht besser auf unsere
Arbeit vorbereiten.

Die grundlegende Aufgabe, die der Genius Kants sich gestellt hat,
war: den Weg aufzufinden und zu markieren, auf dem die Metaphysik
den ,sichern Gang einer Wissenschaft* einzuschlagen vermochte, den die
Mathematik von den frithesten Zeiten her gegangen sei. Ein Teil der
Nachfolger hat den Genius dieses Pfadfinders angezweitelt und ist daher
an der kritischen Philosophie von vorneherein irre geworden; andere
dagegen haben bei aller Sehnsucht nach neuen Bahnen die Pflicht gefuhlt
und anerkannt, sich zunichst in ernster Denkarbeit mit ihr auseinander
zu setzen. Beide wissenschaftlichen Stimmungen lassen sich auch in der
modernsten Philosophie unterscheiden. Auf der einen Seite beobachten
wir eine lebhafte Produktion von Weltanschauungen, die dem neuen
Jahrhundert neue Spiegel vorzuhalten sich berufen fithlt und die bewusste
Anlehnung an Fritheres als eine riickstindige Methode betrachtet; ander-
seits sehen wir das historische Studium mit einem Fleiss und mit einem
Erfolg betrieben, die fast den Eindruck machen, es werde die Geschichte
der Philosophie jetzt erst entworfen. Eine eigene Zeitschrift ist den
Kant-Studien gewidmet, die Ausgaben der Klassiker werden revidiert
und sind durch glickliche Funde mannigfach bereichert worden, und die
Arbeiten auch der kleineren Vorginger erfreuen sich zunehmender Beach-
tung. Diese Forschung steht unter der Idee der Einheit und der Kon-
tinuitiit des menschlichen Schaffens: nicht durch Ignorierung, sondern
durch kritische Umbildung der Tradition will sie ihre Selbstdndigkeit

bewahren.
Schweiz. Piddagog. Zeitschrift. 1908, 292



326

Es ist nicht zu verwundern, dass in weitern Kreisen die erste Rich-
tung stirkern Anklang findet und mehr und mehr den Charakter der
Epoche bestimmt. Thre Vertreter erscheinen als die originellern, genia-
lischeren Naturen; durch keine fachlichen Riicksichten beschwert, kann
ihre Personlichkeit unmittelbarer wirken, und der Gelehrte nimmt in
ihnen die willkommenere Erscheinung des Kiinstlers an. Dass aber die
Gegenwart empfiinglicher ist fir die Personlichkeit und ihre Gefiihls-
wirkung, als fir die Wirkung der Sache auf den Verstand, wird niemand
bestreiten.

Darnach ist auch das Stichwort dieser Epoche nicht schwer zu finden:
eslautet Aufklarung, Aufklirung im Sinne des Terminus der Literatur-
geschichte; selbstverstindlich mit der Bedeutungswandlung, die jeder
Fortgang der sich nie mehr genau wiederholenden Weltgeschichte be-
dingt. In diesem Falle ist die Wandlung freilich nicht tiefgehend.
Was ist Aufklirung? ,Ausgang der Menschen aus ihrer selbstverschul-
deten Unmiindigkeit, vorziiglich in Religionssachen®, sagt Kant, ,und
insofern die politischen Hindernisse eines solchen Ausgangs ,allmilig
weniger“ geworden waren, nennt er sein Zeitalter oder das Jahrhundert
Friedrichs des Grossen, das Zeitalter der Aufkldrung. Allein nicht in
diesem Sinne ist der literarische Terminus zu verstehen, obwohl manche
Darsteller jener Epoche sich merkwiirdigerweise auf diese Kantische
Definition beziehen. Beide Bedeutungen stehen vielmehr in solchem
Gegensatz, dass man sagen darf, Kant habe die .,Philosophie der Auf-
klirung“ tuberwinden miissen, um die Aufklirung in seinem Sinne zu
begriinden. Welche Einschrinkung, sagt Kant, ist der Aufklirung hin-
derlich? ,Ich antworte, der 6ffentliche Gebrauch seiner Vernunft
muss jederzeit frei sein, und der allein kann Aufklarung unter Menschen
zustande bringen . .. Ich verstehe aber unter dem offentlichen Ge-
brauch seiner eigenen Vernunft denjenigen, den jemand als Gelehrter
von ihr vor dem ganzen Publikum der Leserwelt macht.* Kein anderer
Weg kann zur wahren Aufklirung fihren, als die wissenschaftliche Er-
kenntnis; um deren Moglichkeit zu begrinden und gegen alle skeptischen
Angriffe zu sichern, unternimmt er die Kritik der reinen Vernunft. Die
Philosophie der Aufkldrung dagegen im literaturgeschichtlichen
Sinne war unmittelbar tberzeugt von der Leistungsfihigkeit des Ver-
standes, es handle sich nur darum, ihn zu gebrauchen. Die ,Doktor-
fragen“ beiseite lassend, wurde sie ,Popularphilosophie®, der dann
naturgemiss Erkenntnis nicht sowohl als Selbstzweck denn als Mittel
zur Forderung der menschlichen Glickseligkeit am Herzen lag. Mit
diesem Zwecke hing es zusammen, sagt Ueberweg zutreffend, ,dass der



327

Psychologie griosserer Eifer zugewandt, und hierbei das Gefithl betont
wurde, sowie, dass die Gewissheit des Daseins Gottes, der dem Menschen
die Gliickseligkeit gewihrt, und des jenseitigen Lebens, in welchem die
Vollkommenheit und mit ihr die Glickseligkeit erreicht wird, eine bedeu-
tende Rolle spielte. Der physiko-theologische Beweis fiir die Existenz
Gottes erfreute sich besonderer Beachtung und Ausbildung . . . Diese
Worte geniigen zur Kennzeichnung des tiefen Gegensatzes zwischen der
Kantischen und der sogenannten Aufklirung.

Zugleich ergibt sich daraus die Berechtigung, die Gegenwart als
ein neues Zeitalter der Aufklirung zu bezeichnen; denn die eben erwihnten
Erscheinungen sind unverkennbare Symptome auch der modernen Kultur.
Der Glaube an die unmittelbare Sicherheit des Verstandes, der nur zu
wollen brauche, um zu konnen, ist nen gefestigt, und verbreitet wieder
das wohlige Behagen, das dem naiven Realismus eigen ist. Das frostige
Bild einer Welt, deren Sein nur im reinen Denken Grund und Ursprung
haben sollte, zerschmilzt in der Wirme des , Wirklichkeitsgefiihls¢, dem
sich eine solidere, menschlicher Willkiir entrickte Natur offenbart. In
dieser Natur schaut die rehabilitierte, obzwar gemeinverstindliche Meta-
physik weite Perspektiven, die sie sich nicht begrenzen lidsst ,von einer
haarspalterischen Erkenntniskritik und von einer reinen, auf apriorische
Satze gegrindeten Logik* (W. Jerusalem. Deutsche Literatur-Zeitung.
Nr. 4, 1908). i

Damit ist also die Popularitit zur massgebenden philosophischen
Form erhoben. Wo die Haarspaltereien aufhéren, bedarf es keiner tech-
nischen Ausdriicke mehr, und so kann man jedem verstindlich werden,
wenn man nur die geeignete Personlichkeit, das heisst, in seinem Gefithls-
leben nicht durch abstrakte Formeln toten Wissens angekrinkelt, nicht
sweltfremd“ geworden ist. So ergiesst sich in ungezihlten Schriften
und Vortrigen die Aufklirung direkt in die Massen, und es scheint nur
eine Frage der Zeit zu sein, dass die Universititen noch mehr zu Volks-
hochschulen gesunden — so darf man wohl sagen, da ja der common
sense vom deutschen Sprachgeist als der ,gesunde“ Verstand bezeichnet
wird. Und wahrlich, gesund muss er sein, dieser Verstand, um zu ver-
dauen, was er heute in sich aufnehmen muss! Dabei ist er ja hinsicht-
lich seiner freien Zeit viel schlechter gestellt als sein Vorgénger im
Zeitalter Friedrichs. Wie viel hat der moderne Gebildete noch neben
- der Aufklirung zu besorgen! Wie manches Viertelstuindchen nimmt
nur die Pflege seiner korperlichen Hiulle, wie anstrengende Tage der
Sport in Anspruch, und wann erst die Ansicht sich allgemeine Geltung
verschafft haben wird, dass nur die Handfertigkeit, das Handwerk echte



328

Kultur des Gemites erzeugen kann, so wird der common sense in der
Tat einer guten Konstitution bedurfen.

Aufklirung ist Erziehung. Der Erfolg der Ermehung beruht
u. a. auf dem Verstindnis der seelischen Prozesse. So fihrt das pidago-
gische Interesse zum psychologischen. Die psychologische Erfahrung aber
lehrt, dass in der Wechselwirkung, im Verkehr der Menschen das Ge-
fihl der michtigste Faktor ist. So wird die Psychologie des Gefiihls
ein Lieblingsthema der Aufklirung. Das Gefithl erscheint in den zwei
gegensiitzlichen Prozessen der Lust und der Unlust. Alle Lust erzeugt
eine Steigerung, alle Unlust eine Verminderung des Lebenwollens, der
Freude am Dasein. Die schlimmste Ursache der Unlust ist die Ver-
dunkelung des Gemiits durch Vorurteil und Aberglauben, die aber durch
den Verstand, wenn er nur Mut hat, bekimpft werden konnen. So ist
der Glaube an die Kraft des Verstandes zugleich Glaube an die Losbar-
keit der Aufgabe, das Dasein lebenswert zu machen, und da die Technik
vor allem berufen scheint, diesen Optimismus zu realisieren, nimmt sie
im Interessenkreis der Gegenwart naturgemass die erste Stelle ein. Gibt
es heute einen tiefergehenden Enthusiasmus, als den die erfolgreiche Fahrt
eines Luftschiffers erzeugt?

Auch darin gleicht die Gegenwart der deutschen Aufklirung des
18. Jahrhunderts, dass ihre Nitzlichkeitsbestrebungen sich in altruistischem
Fihlen und Denken veredeln. Friedrich Albert Lange sagt in
seiner Geschichte des Materialismus von jener Epoche: ,Selbst die Rich-
tung des Geistes auf das Niutzliche gewann in Deuntschland einen idealen
Zug. Hier wurde nicht, wie in England, eine grosse industrielle Be-
wegung hervorgerufen; keine Stidte wuchsen aus dem Boden, keine
Reichtimer h#iuften sich im Besitz grosser Unternehmer: arme Prediger
und Lehrer fragten sich, was dem Volke niitzen kann, und legten Hand
an, um durch Grindung neuer Schulen, durch Aufnahme neuer Lehr-
ficher in die vorhandenen Schulen, die gewerbliche Bildung des schlichten
Biirgerstandes und auf dem Lande den Ackerbau zu beférdern, mit der
Titigkeit fir den Beruf zugleich die Geistestiitigkeit zu heben und die
Arbeit in den Dienst der Tugend zu stellen. Wenn dagegen heute die
gewaltige Entwicklung der Industrie mannigfache Missstiinde im Gefolge
hat, so wird man anderseits sagen diirfen, dass noch niemals Gesetz-
gebung und Privattitigkeit so ernstlich bemiiht waren, das Elend der
Erde nach Kriften zu lindern. Trotz allen Klassenkampfes beherrscht
und modifiziert mehr denn je die Idee des Ganzen das Handeln des
Einzelnen und der Interessengruppen und wird die Wohlfahrt der Ge-
sellschaft zum Wertmesser der utilitarischen Erfolge gemacht; schon aus



329

den pleonastischen Wortgebilden, wie ,Sozialethik“, ,Sozialpiddagogik“
usw. lisst sich auf die hervorragende Rolle schliessen, die der Begriff der
Societas im modernen Bewusstsein spielt.

Als letztes Analogon der beiden Zeitalter sei hervorgehoben das Be-
diirfnis nach dogmatischer Religion. Die schmerzlichste Storung der
optimistischen Gemiitsruhe bildet das unvermeidliche Denken an die
beschrinkte Dauer der menschlichen Gliickseligkeit. Was hilft die ganze
Arbeit des aufkldrenden Verstandes, wenn er von dieser Unlust sich nicht
zu befreien vermag? Allein er wusste, wie wir gesehen haben, auch
hierfur Rat. Die liebevolle Betrachtung der Natur ergab ihm die Zweck-
miissigkeit ihrer Veranstaltungen mit Einschluss der menschlichen Ver-
nunft; diese Zweckmissigkeit kann nur durch das Dasein einer héchsten
Intelligenz, d. h. Gottes, erklirt werden. Vernichtung des Menschen wiire
Vernichtung des obersten Naturzwecks, und diese als Absicht Gottes
gelten zu lassen, ist eine Absurditit. Damit ist die Hoffnung auf einen
Fortgang menschlicher Vervollkommnung und Glickseligkeit begriindet.

Der moderne common sense hat nun ein schwereres Spiel, da der
teleologische Beweis fiir die Existenz des Schopfers inzwischen der Ver-
nunftkritik verfallen ist. Diese Kritik wire also zunichst zu entwaffnen,
was aber einen Riickfall in die Haarspalterei bedeuten wiirde. Doch
bleibt ein Verfahren, bei welchem der Standpunkt des common sense
gewahrt werden kann: ist der Verstand nicht berechtigt, wenn ihm nach
Aufbietung aller Krifte die Losung gewisser notwendiger Probleme nicht
gelingt, die Fuhrung an das Gefiithl zu ubertragen? Die Unlésbarkeit
von Aufgaben, die die hochsten Interessen des Menschengeschlechtes
betreffen, steht im Widerspruch mit seinem geistigen Selbsterhaltungs-
trieb. Versagt der Verstand, so wird die zweite, dem Menschen ver-
lichene Moglichkeit des Innewerdens, das Gefiihl, zur Erginzung berufen
sein, d. h. die Erkenntnis erschopft sich nicht im Wissen, sie vollendet
sich erst in der Ahnung. Diese Wendung des common sense ist durch
das gefliigelte Wort ,Bankrott der Wissenschaft bezeichnet und ver-
kindet worden, was zugleich bedeutet, dass das Gefiihl zum Masse-
verwalter ernannt ist. So wird denn die Aufklirung Romantik. In der
religiosen Kultur bedeutet die Romantik teils Sektenbildung, teils Hin-
neigung zum Katholizismus. In der Tat erweist sich denn auch die
Gegenwart fiir diese beiden Formen religiosen Wachstums als giinstigen
Nihrboden. Daneben gibt es freilich weite Gebiete, auf denen die Trieb-
kraft des Gefiihls erloschen ist und die daher dem Indifferentismus verfallen.

Damit ist jene erste Hauptstromung in den wesentlichen Ziigen
skizziert. Lassen Sie uns nun einige Gedankengiinge derselben noch



330

etwas genauer betrachten. Dies ist um so leichter, als diese Stromung
vor kurzem durch den amerikanischen Psychologen William James
unter den Namen ,Pragmatismus“ in ein System gebracht worden
ist. Dieses System der Aufklirung wird wohl bald auch in Deutschland
Schule machen, um so mehr, als der Austauschverkehr auch in geistigen
Dingen mit den Vereinigten Staaten von hochster Stelle begiinstigt wird.

Das zusammenfassende Hauptwerk von W. James ist 1907 durch
Prof. W. Jerusalem vorziiglich verdeutscht worden: ,Der Pragmatismus.
Ein neuer Name fiir alte Denkmethoden. Volkstimliche philosophische
Vorlesungen®.

Schon der Untertitel bekundet, dass der Urheber seine Jiinger in der
Sphédre des common sense sucht, und jeder Zweifel daran hebt sich,
wenn wir auf Seite 3 vernehmen: ,Es liegt, man muss gestehen, ein
eigenartiger Reiz darin, von tiefsinnigen Dingen reden zu hoéren, auch
wenn weder wir noch die Disputierenden selbst die Sache ganz verstehen.
Wir werden von den Problemen durchschauert,” wir fihlen die Gegen-
wart der Unendlichkeit.“ Mit andern Worten: es liegt ein eigenartiger
Reiz darin, die Probleme, die nach der Meinung der Philosophen nur den
Eingeweihten zugiinglich sind, durch den gesunden Menschenverstand zu
entwirren und den unauflésbaren Rest, mit dem die Philosophen nichts
anzufangen wissen, der Ahnung, d. h. dem Gefihl, anzuvertrauen; denn
Philosophie ist ,unser meha« oder weniger deutliches Gefiihl von dem,
was der ehrliche und tiefe Sinn des Lebens ist*. ,Ehrlich!“ und ,tief!“
sind die Schlagwirter unserer Aufklirung, die ihre Wirkung auf die
Menge nie verfehlen; involvieren sie doch, dass die eigentliche Wissen-
schaft unaufrichtig und seicht ist, was James iibrigens auch an verschie-
denen Stellen ungeniert ausspricht, und die Menge sieht es im Grunde
nicht ungern, wenn der Wissenschaft gelegentlich eins angehingt wird.

Schon beim ersten Schritt bewiihrt sich nun dem Verfasser das Ver-
fahren des common sense, insofern es ihm gelingt, die geheime Trieb-
kraft alles Philosophierens zu entdecken: das Temperament. Die Philo-
sophen wissen es nicht oder sie verleugnen es, dass sie durch ihr Tempera-
ment stirker beeinflusst sind als durch objektive Pramissen; sie glauben
an das Weltbild, das zu ihrem Temperamente passt. So ist ihre Mei-
nungsverschiedenheit zu erkliren. ‘

Zwei Typen kommen hierfiir hauptsiichlich in Betracht: das rationa-
listische und das empiristische Temperament. Jenes bietet Religion ohne
Tatsachen, dieses Tatsachen ohne Religion. Die meisten Menschen aber
wiinschen sowohl Tatsachen als Religion. Diesem Wunsche entspricht
der Pragmatismus: er unterhiilt eine ,herzliche Beziehung zu den Tat-



331

sachen“, behandelt aber die religiosen Konstruktionen ,ebenso herzlich
wie die Tatsachen®.

Der Pragmatismus soll zuerst eine Methode sein, philosophische Strei-
tigkeiten zu schlichten, die sonst ,endlos“ wiiren. Sie besteht in der
Untersuchung der ,praktischen* Konsequenzen widerstreitender Urteile,
was den Parteinamen Pragmatismus erklirt. ,Was fur ein Unterschied
wirde sich praktisch fiir irgend jemanden ergeben, wenn das eine
und nicht das Urteil wahr wire?¢ Das ist hier die Frage. ,Wenn kein,
wie immer gearteter Unterschied sich nachweisen lisst, dann bedeuten
die beiden entgegengesetzten Urteile praktisch dasselbe, und jeder Streit
ist missig“. Dieses Verfahren grindet sich auf das lange unbemerkt
gebliebene ,Prinzip“, dass die Bedeutung eines Gedankens sich erschopft
in der Handlungsweise, die er hervorzurufen geeignet ist. ,Die pragma-
tische Methode bedeutet also keineswegs bestimmte Ergebnisse, sondern
nur eine orientierende Stellungnahme, die uns absehen macht von ersten
Dingen und von Prinzipien, von Kategorien, von vorausgesetzten Not-
wendigkeiten; und eine Stellungnahme, die uns hinblicken lisst auf letzte
Dinge, auf Friichte, auf Folgen, auf Tatsachen“; sie kann niemals ein
Wort als Abschluss der Untersuchung ansehen, sondern muss ,seinen
praktischen Kassenwert herausbringen®.
 Daraus ergibt sich die Wahrheitstheorie des Pragmatismus; sie ist
Jinstrumental®. Wahrheit unserer Ideen bedeutet soviel als ihr ,Arbeit-
wert“; ein neuer Gedanke wird dann als wahr angenommen, wann er
zwischen dem Vorrat alter Ansichten und einer neuen Erfahrung ,in
sehr gliicklicher und bequemer Weise, d. h. mit einem ,Minimum von
Erschiitterung und einem Maximum von Kontinuitit* vermittelt.

Schon jetzt erdffnet sich eine der weiten Perspektiven, die den Ruhm
des Pragmatismus und des Zeitalters ausmachen werden: ,Wenn theolo-
gische Gedanken einen Wert fur das wirkliche Leben haben, dann werden
sie fiir den Pragmatismus in dem Sinne wahr sein, dass sie eben dieses
Gute an sich haben. Ihr etwaiger hoherer Wahrheitswert wird ganz und
gar von den Beziehungen zu andern Wahrheiten abhingen. die ebenfalls
anerkannt werden miissen.* Wihrend der Rationalismus an der Logik,
der Empirismus an den #ussern Sinnen  klebt“, ist der Pragmatismus
»zu allem bereit, er folgt der Logik oder den Sinnen und lisst auch die
bescheidenste und persénlichste Erfahrung gelten. Er wiirde auch
mystische Erfahrungen gelten lassen, wenn sie praktische Folgen hétten.*
Mehr kann.das XX. Jahrhundert offenbar nicht verlangen. Oder welchem
frihern System wire es glinzender gelungen, allen Wiinschen gerecht
zu werden? Und wo wire den philosophisch Schwachen und Beschei-



332

denen billigere und kriftigere Fursorge zuteil geworden, als in diesem
Pragmatismus? Man wird James riickhaltlos beistimmen, wenn er sagt,
seine Schlisse seien so ,liebevoll, wie die der Mutter Natur®.

Diese Liebe bewiihrt sich nun, wo immer der Pragmatist hineingreift
in die volle Wirklichkeit. Ist z. B. der Substanzbegriff war? Nein;
denn er niitzt uns nichts. da wir nirgends ein Inhérieren, sondern ledig-
lich eine Kohision von Kigenschaften wahrnehmen. Und doch! Gibt
es nicht Menschen, die an die wirkliche Gegenwart Christi in der Hostie
glauben? Fiir sie hat der Substanzbegriff praktischen Wert: ,da die
Eigenschaften der Oblate sich beim Abendmahl nicht dindern und diese
doch zum wirklichen Leib Christi geworden ist, so muss dieser Wandel
in der Substanz selbst vor sich gegangen sein“. Hier tritt also der
Substanzbegriff ,mit gewaltiger Wirkung ins Leben, wenn man einmal
zugibt, dass die Substanz sich von ihren Attributen trennen und diese
verindern kann.“ Jedoch ist das die einzige pragmatische Anwendung
des Substanzbegriffs, die W. James kennt.

Auch die Alternative Materialismus und Theismus ldsst sich prag-
matisch entscheiden, und ,es ist wohl der Miihe wert“, sagt der Autor,
,wenn wir einige Minuten von unserer Stunde darauf verwendem, um
dies einzusehen.“ ,Wenn die Materie praktisch alles leistet, was ein
Gott leistet, dann ist sie mit Gott gleichwertig, ihre Funktion ist die
Funktion eines Gottes. In einer solchen Welt wire Gott tberflissig und
niemand konnte darin einen Gott vermissen.“ Retrospektiv sind Gott
und Materie als Erklirungsprinzipien gleichwertig. Allein die Philosophie
schaut auch in die Zukunft, und da wird sie durch die Trostlosigkeit
des Materialismus ,verstimmt“: statt unsern idealen Interessen Dauer,
unsern letzten Hoffnungen Erfillung zu gewihren, prophezeit er die
Entropie des Weltalls, d. h. allgemeinen, endgiiltigen Tod. Der Gottes-
begriff dagegen verbiirgt eine Weltordnung, die erhalten bleiben soll.
Eine solche Welt kann wohl auch verbrennen oder erfrieren, das scheint
der Pragmatiker nicht bestreiten zu kénnen, aber er denkt dann, dass
Gott ,auf die alten Ideale achtet und sie gewiss an irgendeinem andern
Orte zu Ehren bringen wird.* Hier liegt also fir jeden, der ein Herz
hat zu fithlen, ein echtes Problem vor, und die Losung ergibt sich aus
dem ,beiderseits so ganz verschiedemen Appell an unser Gefihl und an
unsere Handlungsweise®.

Dieselbe pragmatische Forderung gewinnen auch die Begriffe des
Zwecks und der Willensfreiheit. Letztere ist eine kosmologische Theorie
der Verheissung, wie das Absolute, Gott, Geist und Zweck. ,Wen die
Kenntnis der Vergangenheit zum Pessimisten gemacht hat, wen Zweifel



333

an der Giite der Welt beschleichen, Zweifel, die zu Gewissheiten werden
miissen, wenn das Wesen der Welt ein fiir allemal festgelegt ist, der
kann die Lehre von der Willensfreiheit willkommen heissen als eine
melioristische Theorie.* Eine andere als diese praktische Bedeutung
haben die Worte Gott, Freiheit, Zweck uberhaupt nicht; intellektuell
gefasst sind sie dunkel, ,aber wenn wir sie in das Dickicht des Lebens
hineintragen, so wird die Finsternis um uns zu hellem Licht¥.

Auch die Frage der Welteinheit, der gegeniiber, nach James, die
Monisten zu Zeiten fast in Krimpfe verfielen, liasst sich pragmatisch in
einer Weise 16sen, die uns jede ,fieberhafte Erregung tber diese Einheit
als ein Prinzip der Erhabenheit* erspart und uns ,mit ruhigem Kopf
mitten in den Strom der Erfahrung“ hineinfithrt. Die Welt ist ndmlich
soweit eine Einheit, ,als wir von ihren Verkettungen erfahren, eine Ein-
heit infolge der bestimmten Verbindungen, die zutage treten. Sie ist
aber auch wieder keine Einheit infolge der vielen bestimmten Trennungen,
die wir finden.“

Alle diese schonen Erfolge verdanken wir also dem gesunden Men-
schenverstand, und wir erfiilllen nur eine Pflicht der Dankbarkeit, wenn
wir uns jetzt diese wohltiatige Urkraft durch W. James vorstellen lassen.
Unsere fundamentalen Denkmethoden, so belehrt er uns, sind Entdeck-
ungen unserer ,dltesten Ahnen“ und haben sich durch ,alle die folgenden
Erfabrungen hindurch zu erhalten vermocht. In der Entwicklung des
Menschengeistes bilden diese Denkweisen eine grosse Phase des Gleich-
gewichtszustandes, und diese Phase ist der gesunde Menschenverstand®.
Wer wiirde hier nicht den eingangs erwiéhnten eigenartigen Reiz unge-
niigenden Verstehens empfinden? Doch wundern wir uns fuglich, weiter-
hin zu horen, dass dieser Menschenverstand in der Philosophie ,den
Gebrauch gewisser Formen des Verstandes und bestimmter Kategorien
des Denkens“ bedeutet, wodurch er ja fast mit andern, weniger vollkom-
menen ,Phasen* in ﬁbereinstimmung erscheint; ja, wenn wir das Inventar
seiner Grundbegriffe durchgehen, finden wir solche darunter, die selbst -
von Rationalisten gebraucht werden, wie Ding, Identitit, Korper, Eine
Zeit, Ein Raum usw. Es wird sogar zugestanden, dass diese ,abstrakten
Begriffe“ unvergleichlich viel zur Vereinheitlichung der Welt beitragen,
dass wir mit ihrer Hiilfe unsere Pline machen, unsere Vereinbarungen
treffen und die entfernteren Teile der Erfahrung mit dem verkniipfen,
was vor unsern Augen liegt; kurz, fur alle praktischen Zwecke reichen
diese Begriffe des gesunden Menschenverstandes vollkommen aus. Und
darin besteht ihre Wahrheit. Von dem Augenblicke an, da andere Denk-
phasen, wie z. B. die Naturwissenschaft und die kritische Philosophie,



334

brauchbarere Resultate liefern sollten, wiire der common sense auch we-
niger wahr als diese. ;

Wahrheit ist Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit. Was ist Uber-
einstimmung und was ist Wirklichkeit?

,Bei der Antwort auf diese Fragen gehen die Pragmatisten mit
mithevoller Zergliederung vor, die Intellektualisten hingegen sind schnell
fertig und denken nicht viel nach.“ Glicklicherweise dauert aber das
Mihevolle bei jenen nicht lange, denn ,in den Aungenblick“, versichert
uns W. James, ,wo der Pragmatismus diese Frage stellt, sieht er auch
schon die Antwort“: wahre Vorstellungen sind solche, die wir uns an-
eignen, die wir geltend machen, in Kraft setzen und verifizieren kénnen.
Falsche Vorstellungen sind solche, bei denen dies alles nicht méglich
ist. Das ist der praktische Unterschied, den es fir uns ausmacht, ob
wir wahre Ideen haben oder nicht. Das ist der Sinn der Wahr-
heit: o0k ' '

Somit bedeutet der Besitz wahrer Gedanken uberall zugleich den
Besitz wertvoller Mittel zum Handeln, sie helfen uns in die Einzel-
heiten der Erfahrung eindringen und ,vorteilhafte Verbindungen mit
ihnen stiften.

Auch in der Sphire rein geistiger Ideen ist die Wahrheit ,nichts
anderes als eine Fiahrerin“. Wir bringen unsere Ideen miteinander in
Beziehung und bauen schliesslich Systeme logischer und mathematischer
Wahrheit auf, in deren einzelne Ficher die ,sinnfilligen Tatsachen der
Erfahrung® sich selbst einordnen, ,so dass unsere ewigen Wahrheiten
auch fir die wirkliche Welt Geltung haben. Auch hier stellt sich die
Ubereinstimmung als Akt des Fithrens heraus, und zwar niitzlichen Fiih-
rens, durch welches wir dorthin gelangen, wo Dinge sich finden, die fir
uns von Wichtigkeit sind; sie fihren uns zur Konsequenz, zur Stabilitiit,
zu ununterbrochenem menschlichen Verkehr, . . . weg von unfruchtbarem
Denken . .. und endlich zu einer anschaulichen Verifikation durch
Sinneserfahrung . . ., die irgend jemand in seiner Vorstellung abge-
bildet hat. ;

Daraus erhellt fur den Pragmatiker, dass nicht nur das Recht und
die Sprache, sondern auch die Wahrheiten von Menschen gemachte
Dinge sind, und er bezeichnet seine Lehre daher auch als ,Humanismus®.
»Menschliche Motive bestimmen unsere Fragen, menschliche Befriedigung
steckt in unsern Antworten, und alle unsere Formeln enthalten ein aus
menschlichen Fiden gewobenes Band“. Jedoch steckt in allen unsern
Wahrheiten auch die Uberzeugung vom Vorhandensein einer ,Wirklich-
keit“, d. h. eines Unabhingigen, das gefunden und nicht hervorgebracht



335

wird. Dieses Unabhingige steckt in den Sinneswahrnehmungen, in ihren
osunmittelbar* wahrgenommenen verdinderlichen und konstanten Be-
ziehungen und in den ,alten Wahrheiten“, auf die jede neue Unter-
suchung Riicksicht nehmen muss. Allerdings ist der letztere Teil ein
Faktor, der weniger hartnickigen Widerstand leistet und am Ende oft
nachgibt. Trotzdem nun diese Elemente der Wirklichkeit ,ziemlich fest-
gelegt sind, haben wir aber doch eine gewisse Freiheit, mit ihnen zu
operieren. Wir bekommen den Marmorblock, aber wir selbst hauen die
Statue aus; Form und Ordnung, in die das Ganze gebracht wird, ist so
»2anz offenbar Menschenwerk“. Demnach koénnen wir eigentlich das
Unabhéngige nicht als solches ,erfassen”; was wir erfassen, ist nur ,ein
Surrogat, das durch fritheres menschliches Denken verdaulich gemacht
und fiir unsern Gebrauch gekocht worden ist¢. Ahnlich hitbsche Bilder
hat dann W. James auch fir das Verhalten des Rationalisten dieser
Ansicht gegeniiber: fiir diesen sei eine solche Welt freilich ,ein Reise-
koffer ohne Handhabe, ein Hund ohne Halsband¥, die ,Bauchbinde seines
Universums miisse fest zugezogen sein“.

Nun glaubt freilich W. James durchaus nicht, dass die menschliche
die hochste Form der Erfahrung ist, die es in der Welt gibt, sondern
vielmehr, dass wir zur Welt etwa in derselben Beziehung stehen, ,wie
unsere Schosshunde und unsere Zimmerkatzen zu dem Ganzen des mensch-
lichen Lebens.* Diese bewohnen unsere Salons und Bibliothekzimmer,
und nehmen an Szenen teil, von deren Bedeutung sie keine Ahnung
haben. Sie sind nur ,Tangenten zu den Kurven des Lebens, deren An-
fang und Ende, deren Form ganz ausserhalb ihres Bereiches liegt. Ebenso
sind wir selbst Tangenten zu den Kurven des hohern Lebens.“ Aber so
wie viele von den Idealen unserer Hunde mit unsern Idealen zusammenfallen,
so durfen wohl auch wir auf Grund der von der religiosen Erfahrung
gelieferten Beweise glauben, dass es hohere Méchte gibt und dass sie
am Werke sind, die Welt in derjenigen Richtung zu erlésen, ,die unsern
Idealen entspricht“. Die Hypothese von Gott ist wahr, ,wenn sie im
weitesten Sinne des Wortes befriedigend wirkt“. Indem der Pragmatis-
mus auf Grund seiner Erfahrung die Religion als melioristisch auffassen
zu diirfen erklirt, wird er religios. :

Diese Denk- und Stilproben werden geniigen, um Ihnen einen allge-
meinen Begriff von der Philosophie der modernen Aufklirung zu geben.
Sie verstehen nun auch, in welchem Sinne ich diesen Ausblick als eine
Vorbereitung auf unsere Arbeit bezeichnet habe. Er hat Ihnen gezeigt,
dass die Popularphilosophie von heute sich keineswegs auf die sogenannte
Weltweisheit, d. h. auf eine harmlose Lebensklugheit, beschrinkt, son-



336

dern dass sie sich auch erkenntnistheoretischen Problemen zuwendet,
und dabei unter anderm nichts Geringeres unternimmt, als ein Kriterium
der Wahrheit aufzustellen, wenn es auch nur aus Motiven der Niitzlich-
keit geschieht. Es ist nicht daran zu zweifeln, dass diese ,Methode“
sich wéhrend einer Reihe von Jahren erhalten und die Bildungslustigen
interessieren wird. Nun erweckt aber dieses Interesse ohne weiteres das
Bedurfnis nach einer gewissen Kenntnis auch der ,Schulphilosophie®.
Wenn Sie das Buch von W. James lesen, werden Sie bemerken, dass der
Verfasser mit einer gewissen Nervositit bemiiht ist, sich mit den tradi-
tionellen Standpunkten auseinanderzusetzen, bezw. sie zu diskreditieren.
Wie jede Partei, muss auch die des common sense zur Verteidigung
geriistet sein, und letzteres um so mehr, als ihre Volksreden unmittel-
bare und weitreichende praktische Folgen haben konnen, welche die
Wissenschaft nicht ignorieren darf. Denn, wo wesentliche Interessen der
Kultur in Frage kommen, ist die Wissenschaft zur Kritik ver-
pflichtet, und diese Kritik wird verstehen wollen, wer immer von jenen
Interessen beseelt ist. Solches Verstindnis aber erfordert Studium, und
darum fihrt die Auftklirung stets wieder zur Schulphilosophie zuriick;
sie regt an und bereitet vor zu grindlichster Denkarbeit, weil sie mit der
unvermeidlichen Einsicht endigt, dass die Haarspalterei in der Architek-
tonik der Vernunft eine weit bedeutsamere Rolle spielt, als der gesunde
Menschenverstand sich triomen liess.

Besonders einleuchtend wird dieser Riickzug der Mathematik gegen-
tiber. Bei der Lektiire solcher Aufklirungsbiicher bemerken Sie, wie aut
alle Wissenschaften, auf Ethik, Psychologie, Geschichte, Volkswirtschaft,
Chemie, Physik, Biologie Bezug genommen, der Mathematik dagegen
gemeiniglich ausgewichen wird, als der Klippe, welche der common
sense am meisten furchtet. Es gewihrt eben keinen ,eigenartigen Reiz,
von mathematischen Dingen reden zu horen, wenn weder die Vortra-
genden noch die Hoérenden die Sache ganz verstehen. Hier will der
Unterricht nicht durch den Vortragszyklus, die trockene Formel nicht
durch den Esprit sich ersetzen lassen; hier muss man durch die Ele-
mente hindurch langsam und sorgfiltiz Schritt fiur Schritt vorwirts
gehen. Hier kann man auch nicht an die Brust schlagen und rufen:
ySeien wir ehrlich!“ und ,Lasst uns in die Tiefe dringen!“, denn das
versteht sich in der Mathematik allzu augenscheinlich von selbst. Die
Antwort, die Euklid dem Beherrscher Agyptens gab, dass die Geometrie
keinen eigenen Zugang fur Konige habe, gilt auch dann, wann der Konig
das Volk ist. ’



337

Nun fordert aber die Mathematik, wie jede andere Wissenschaft,
ihre erkenntnistheoretische Grundlegung. Will also der common sense
die Philosophie verwalten, so muss er auch eine Philosophie der Mathe-
matik liefern, wozu er die Kenntnis der mathematischen Methode bedarf.
Deren Aneignung ldsst sich aber schlechterdings nicht ohne Haarspal-
tereien vollziehen, so dass er durch diese Bemihung unfehlbar zur Schul-
weisheit zurickgefuhrt wird.

Das ist somit der propadeutische Wert aller ,Aufklirung®, dass,
wenn wir sie allseitiz ausdenken, das Verlangen nach strengster Philo-
sophie zu neuer Kraft erwacht. Die Mathematik ist zu allen Zeiten die
unbestrittenste Wahrheitserzeugung des Menschengeistes gewesen, an ihr
hat denn auch die Erkenntnislehre, so oft sie auf Abwege geriet, immer
wieder sich orientiert und ihr Kriterium der Wahrheit berichtigt.

Die selbstverschuldete Unmindigkeit, von welcher die Kantische
Definition der Aufklirung spricht, besteht in der Duldung irgendeiner
andern Autoritit, als der der reinen Vernunft, wie sie sich in ihrer -
logischen, mathematischen und ethischen Gesetzgebung offenbart, die
allein auch den Naturanschauungen der empirischen Wissenschaft Gel-
tung und Bestand verleihen kann.

Lassen Sie uns nun in den folgenden Stunden betrachten, wie
Kant diese Autonomie der Vernunft in seiner Kritik zur Darstellung ge-
bracht hat.




	Der Pragmatismus

