
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 18 (1908)

Heft: 5

Artikel: Zur Geschichte der Pädagogik im Seminar : erstes Volum über die
Arbeit von Dr. E. Schneider, Seminardirektor in Bern : die historische
Pädagogik am Seminar

Autor: Conrad, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


305

Zur Geschichte der Pädagogik im Seminar.

Erstes Votum über die Arbeit von Dr. E. Schneider, Seminardirektor

in Bern:

Die historische Pädagogik am Seminar.
Von P. Conrad.

1

Mein erstes Votum setzt die genaue Kenntnis der Arbeit von Kollege
Dr. Schneider voraus. •) Es darf dies geschehen, da sich die genannte
Arbeit schon mehr als ein Jahr gedruckt in Ihren Händen befindet. Ich
verzichte deshalb auf eine zusammenfassende Inhaltsangabe derselben und

beginne gleich damit, Ihnen die Gedanken vorzulegen, die sich mir beim

Studium der Schneiderschen Arbeit aufgedrängt haben. Selbstverständlich

geschieht das unter steter Bezugnahme auf die Schneiderschen Anschauungen,

so dass diese Ihnen dabei, freilich in etwas anderer Anordnung
und Verbindung, doch wieder in Erinnerung gebracht werden.

Über die Bedeutung- der historischen Betrachtungsweise
der Wissenschaften brauchen heute keine Worte mehr gemacht zu werden.

Seitdem Leibniz die Lehre aufgestellt hat, dass sich die notwendigen
Wahrheiten aus den zufälligen entwickeln, und nachdem Lessing diese

Lehre dahin ergänzt hat, dass alles Weltleben als die stufenweise

Erfüllung eines Ideals anzusehen sei, ist die Überzeugung immer lebhafter
und allgemeiner geworden, dass jede Entwicklungsstufe ein notwendiges
Glied zur Erreichung höherer Vollkommenheit bilde. Eine richtige
historische Betrachtungsweise ist von dieser Grundüberzeugung getragen, und
sie bemüht sich, nachzuweisen, dass und wie man sich im Laufe der Zeiten

schrittweise dem Ideal immer mehr genähert hat. Sie ermöglicht so

einmal eine richtige Schätzung des Vergangenen. Sie bewahrt uns vor
dem voreingenommenen unhistorischen Absprechen über das bisher
Geleistete. Dies gilt für jede Wissenschaft und ist für jede von Bedeutung,

von besonderer Bedeutung aber gerade für die pädagogische Wissenschaft

in der Gegenwart. Die Pädagogik soll gegenwärtig auf andere Füsse

*) Siehe Schweiz. Pädagog. Zeitschrift, 1907, S. 275 ff.



306

gestellt werden; die naturwissenschaftliche Methode, die systematische-
Beobachtung und das Experiment sollen allein massgebend werden. Man

glaubt, so zu sicherem und zuverlässigem Resultaten zu gelangen als-

auf dem Wege der gelegentlichen, mehr zufälligen Erfahrung. Manch
einer geht noch weiter und behauptet, dass die bisherigen Pädagogen
überhaupt nichts Brauchbares geleistet haben, und dass die Experimentellen

ganz von vorn anfangen müssen. Der Wert des Experiments
für die Pädagogik und ihre Hulfswissenschaften darf nun keineswegs
verkannt werden. Ich weiss, wir verdanken ihm schon jetzt einzelne recht
wertvolle Ergebnisse, und es wird deren mit der Zeit ohne Zweifel immer
mehr geben. Auf der anderen Seite lehrt die Vertiefung in die Geschichte
der Pädagogik aber auch, dass eine Reihe pädagogischer Hauptwahrheiten,

so über die Anschauung, das Gedächtnis, die Phantasie, die
Gewinnung des Allgemeinen aus dem Besonderen, die Übung usw., schon lange-
auf dem Wege der gelegentlichen Erfahrung und der Überlegung mit
überzeugender Sicherheit festgestellt worden sind, und dass alles, was die

experimentelle Forschung bisher für die Praxis geleistet hat, dagegen von
geringer Bedeutung ist. Wie häufig kann das Experiment nur das

bestätigen, was die gelegentliche Erfahrung schon gelehrt, oder das aus der
gelegentlichen Erfahrung Geschöpfte und für die Praxis mit durchaus

genügender Genauigkeit Festgestellte zahlenmässig fixieren. Zu dieser

Erkenntnis muss die Vertiefung in die bisherige Pädagogik jeden führen,
der Gegenwärtiges und Vergangenes vorurteilsfrei würdigen kann. Die
erste Frucht des Studiums der Vergangenheit ist also die: es ermöglicht
uns, den Wert der bisherigen Leistungen auf pädagogischem Gebiet richtig
zu schätzen, in dem Sinne, dass wir diesen Wert nicht zu gering
anschlagen gegenüber der Entwicklungsstufe, auf der wir uns gegenwärtige
befinden; es lehrt uns damit Bescheidenheit.

Aber auch die Kehrseite ist von Bedeutung. Sie wurde schon
angedeutet. Beim Emporsteigen von älteren Zeiten zu neueren und zu den

neuesten weitet sich der Blick immer mehr. Die Einsicht vertieft sich von

Epoche zu Epoche; das Bildungswesen gestaltet sich immer vollkommene^
und noch nie stand es in unterrichtlicher und erzieherischer Hinsicht
theoretisch besser als in unserer gegenwärtigen Zeit. Diese Einsicht, die

uns als zweite Frucht der historischen Pädagogik in den Schoss fällt,
bewahrt uns vor Überschätzung des bisher Geleisteten und

Unterschätzung unserer gegenwärtigen Leistungen.
Wie bescheiden wir uns also auch vom Studium der Geschichte des

Bildungswesens erheben, wir erheben uns doch wieder mit Mut und

Zuversicht, die unerlässlich sind zu erfolgreicher Weiterarbeit.



307

Schon diese Wirkungen eines richtigen Studiums der historischen
Pädagogik sind gewiss nicht gering anzuschlagen. Ein nach den
Anschauungen Dr. Schneiders erteilter Unterricht in der Geschichte der
Pädagogik befasst sich aber nicht bloss mit einer Aufzählung der
pädagogischen Theorien und deren Verwirklichung in der Praxis, wie sie im
Laufe der Zeit aufeinandergefolgt sind. Sie bietet eine Geschichte des
menschlichen Geistes, soweit er unsere heutige Kultur geschaffen hat.
Dadurch weitet sie den Blick der Zöglinge für Menschensehnen, Menschenringen

und Menschenideale, weckt das Verständnis für die Ziele und
Aufgaben der Gegenwart und die Fähigkeit, an deren Erreichung und
Lösung mitzuarbeiten. Es kommt der Geschichte der Pädagogik damit
ein hohes Mass bildenden Wertes zu.

So kann die Geschichte der Pädagogik jedoch nur wirken, wenn sie
eben nicht für sich allein steht, wenn man sie vielmehr mit den übrigen
Geisteswissenschaften in Beziehung setzt. Sehneider will das in umfassender

Weise tun.
Die Geschichte der Pädagogik tritt nach seinen Vorschlägen in

Beziehung zur Profangeschichte, zur Religionsgeschichte und zur
Kunstgeschichte. Mit gutem Grund. Der Geschichte der Pädagogik fehlt die
Eigenbewegung; sie ist durchaus eine Wirkung der allgemeinen
Kulturbewegung.

Es ist also nicht zufällig, dass die Bildungsideale mit der Zeit
wechseln. Ihr Inhalt hängt aufs innigste zusammen mit den jeweiligen
Anschauungen und Zuständen auf politischem, wirtschaftlichem, sozialem,
sittlichem, religiösem, künstlerischem und intellektuellem Gebiete. Diese
Verhältnisse müssen also klargelegt werden, wenn die Bildungsideale und
die Kämpfe um deren Verwirklichung verständlich werden sollen, mit
anderen Worten, wenn man zu wirklichen Erkenntnissen für die
pädagogische Entwicklung gelangen will.

Diese Zusammenhänge drängen sich jedem, der sich auch nur einigermassen

in den Gegenstand vertieft, sofort auf. Es wäre deshalb mehr als

auffällig, wenn die Historiker der Pädagogik sie nicht schon lauge
entdeckt und nachgewiesen hätten. Tatsächlich haben sie dies denn auch

getan. Nur wenige Beispiele zum Beweis.

Leutz geht bei Behandlung Rousseaus von den schlimmen sozialen
Zuständen aus, wie sie zu jener Zeit in Frankreich herrschten, und
erklärt seine pädagogischen Bestrebungen daraus. Um uns die realistische

Strömung in der Pädagogik, als deren Hauptvertreter wir Comenius

kennen, verständlich zu machen, stellt Martig zuerst die Wege dar,
die die wissenschaftliche Forschung zu jener Zeit ging; im besonderen



308

kennzeichnet er Baco mit seinen methodologischen Reformen als den

Vorläufer dieser Richtung der Pädagogik. Das Bildungsideal der Aufklärer
leitet er aus den Anschauungen ab, die sie in bezug auf Religion, Staat

und Stellung des einzelnen hatten.
Besonders gründlich und umfassend gehen Hemann, Willmann und

Paulsen solchen Zusammenhängen nach. Sehr schön bringt z. B. Hemann

das Bildungsideal der Philanthropisten mit der Anschauung in Zusammenhang,

dass der Mensch zur Glückseligkeit bestimmt sei. Diese Anschauung
brachte es mit sich, dass sie die Sittenlehre an Stelle des Religionsunterrichtes

setzten, dass sie dem Unterricht alles Mühsame und Beschwerliche

nehmen wollten, dass sie sich in erster Linie vom Nützlichkeitsprinzip
leiten liessen, dass sie den Kosmopolitismus predigten. Hemann zeigt
ferner, wie der deutsche Kulturstaat sich entwickeln musste infolge des

Zusammenbruches der kleinen deutschen Staaten und sogar Preussens vor
der Napoleonischen Macht, dass zum Kulturstaat die Pflege der Bildung
und Erziehung als wesentliches Moment hinzugehört, und dass sein Bil-
dungsideal kein anderes sein kann als: das ganze Volk zur Teilnahme

an der Kulturarbeit und auch am Kulturgenuss zu befähigen. Willmann
macht hinsichtlich der gleichen Epoche im besonderen noch darauf aufmerksam,

welchen Wandel die der französischen Revolution folgenden erschütternden

Ereignisse und der Aufschwung des französischen Kaiserreichs

in der Weltanschauung hervorbrachten : man kam zur Einsicht, dass es

mit der Aufklärung nicht getan sei, dass man vielmehr Leute mit starkem
Wollen und Können brauche, zur Einsicht ferner, dass das Heil nicht
im früher gepredigten Kosmopolitismus, sondern im Nationalsinn und

Nationalbewusstsein liege. Daraus ergab sich das neue Bildungsideal, alle

jungen Leute zu Nationsgenossen zu erziehen, von selbst. An anderer
Stelle weist Willmann auf die Folge der Aufklärung hin, dass man sich

von den Alten und von dem Studium des Altertums mehr abwandte oder
sich doch recht kühl dagegen verhielt; dagegen habe besonders der
Klassizismus in der Literatur, wie er namentlich in Gcethe und Schiller
in die Erscheinung trat, es bewirkt, dass das altklassische Element im
Unterricht wieder mehr Berücksichtigung und Pflege erfuhr. Trefflich
führt Paulsen aus, wie sich die Ritterakademien und ihr modernes
weltmännisches Bildungsideal mit der Verbreitung der französischen Kultur
in Deutschland entwickelten, wie sie mit dem Emporkommen des Bürgerstandes

und seiner rechtlichen Gleichstellung im Staat, im Zivil- und im
Militärdienst wieder schwanden, und wie die Emanzipation des Bürgertums

in Verbindung mit dem wirtschaftlichen Aufschwung der Städte seit
dem Wienerfrieden eine lebhafte Entwicklung des Realschulwesens bedingte.



309

Diese wenigen Beispiele mögen zeigen, wie die von unserem
Referenten geforderte Richtung der historischen Pädagogik schon bisher

gepflegt worden ist. Es geschah dies um so ausgesprochener und gründlicher,

je mehr man sich der Gegenwart nähert. Eines dürfen wir dabei

freilich nicht übersehen: Dr. Schneider redet in seiner Arbeit ausdrücklich

von philosophischer Arbeit, die nötig sei, um das jeweilige
Bildungsideal aus seinen natürbchen Komponenten zu gewinnen. In den

später folgenden Skizzen ist die Rede von der Besprechung des

Empirismus, des Rationalismus und von einer „Überleitung zu Kant", und
in der Zusammenfassung am Schluss heisst es unter 1. : Die historische

Pädagogik werde zu einem Zentralfach und zu einer pilosophischen
Disziplin der Seminarbildung. Nun ist es ja sicher, dass die jeweiligen
religiösen Anschauungen, z. B. auch gerade die religiösen Anschauungen
der Rationalisten von Einfluss auf das Bild ungswesen geworden sind, und
dass Zöglinge in den oberen Seminarklassen bezüglichen Belehrungen sehr

wohl zugänglich sind; sie dürfen deshalb gewiss in einer Geschichte der
Pädagogik nicht fehlen. Ebenso müssen gewisse erkenntnistheoretische

Fortschritte, wie z. B. die Begründung des Empirismus und der induktiven

Forschung durch Baco von Verulam unbedingt bekannt sein, wenn
man den Zusammenhang des Realismus eines Comenius mit der allgemeinen
Geistesentwicklung einsehen will. Gerade bei Behandlung der Entwicklung

der Erkenntnistheorie möchte ich aber zu weiser Beschränkung-
mahnen, und hier ist wohl ein Punkt, wo ich die Stellung des Referenten
nicht ganz teile. So könnte ich mich z. B. nicht dazu entschliessen, in
meinem Pädagogikunterricht auf den Empirismus Lockes und die Kritik der
reinen Vernunft Kants genauer einzugehen. Beschränkung tut in diesen

Dingen aus verschiedenen Gründen not: einmal ist der Einfluss der

jeweiligen erkenntnistheoretischen Anschauungen auf Bildungsideal und

Bildungswesen, wenn man von den Universitäten absieht, mit wenigen
Ausnahmen — Baco — sehr gering, um nicht zu sagen gleich Null. Zum
anderen sind die Seminarzöglinge für solche Dinge im Durchschnitt nicht
reif; die meisten werden auch nach Einrichtung des von Dr. Schneider

postulierten fünften Seminarkurses noch nicht reif dafür sein. Endlich
müssen wir, wie Dr. Schneider selber andeutet, auch mit der für den

Pädagogikunterricht zur Verfügung stehenden Zeit rechnen. Wenn wir
mit der Zeit auch den fünften Kurs bekommen, so glaube ich kaum, dass

die Pädagogik daraus einen wesentlichen Gewinn an Unterrichtsstunden
ziehen wird. Die Schätzung, bezw. Geringschätzung, der die Pädagogik
heute in weiten Kreisen begegnet, scheint mir nicht dafür zu sprechen.
Und wenn auch, so mehren sich dafür auch die anderweitigen Aufgaben

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 190S. 21



310

des Pädagogikunterrichts sozusagen von Tag zu Tag, und sie haben sich

schon seit längerer Zeit fortwährend vermehrt. Neben der Psychologie,
die schon jahrzehntelang auf den Lehrplänen der Seminarien steht,
verlangt man gegenwärtig auch Unterricht in Ethik, Logik, Schulgesund-

heitslehre, aus Gründen, die jedermann einleuchten müssen, weshalb ich
nicht näher darauf einzugehen brauche. Dazu kommt, wie bereits erwähnt,
dass die wissenschaftliche Forschung auf didaktischem und psychologischem
Gebiete immer mehr den Weg blosser gelegentlicher Beobachtung
verlässt und an [ihre Stelle die systematische experimentelle
Untersuchung und Beobachtung setzt. Soll der Schulunterricht nicht den

Vorwurf der Rückständigkeit auf sich laden, so muss er sich stets auf
der Höhe der Wissenschaften halten, die er zu vermitteln hat. Der

Pädagogikunterricht darf es also je länger, desto weniger unterlassen, die

Zöglinge auch mit den neuen Methoden der Forschung für Psychologie
und Didaktik bekannt zu machen, ebenso mit den sicheren Ergebnissen,
zu denen diese Methoden schon geführt haben. Das Ideal besteht sogar
darin, sie diese Resultate auf dem Wege des Versuchs selber finden zu
lassen, wie wir es z. B. in Physik und Chemie auf allen Schulstufen
wirklich tun. Dies ist freilich für den ganzen Umfang der Psychologie
und der Didaktik nie auch nur von ferne erreichbar. Wer selber schon

psychologische und didaktische Experimente ausgeführt hat, weiss das*.

Wie umständlich und zeitraubend ist es z. B., nur den allgemeinen Satz,
dass das Vergessen in den ersten ein oder zwei Tagen nach dem Lernen

verhältnismässig schnell, nachher bedeutend langsamer fortschreitet, auf
experimentellem Wege mit zwingender Sicherheit festzustellen! Welche
Anzahl sorgfältig ausgewählter und peinlich durchgeführter Experimente
bedarf es ferner, um zu dem Gesetze zu gelangen, dass die Ganzmethode
für das Auswendiglernen vorteilhafter sei als die Teilmethode, ebenso,

um auch nur bei wenigen Schülern den Vorstellungstypus mit voller
Sicherheit festzustellen Man wird sich danach in den meisten Fällen auf
eine Anzahl gut gewählter Demonstrationsversuche beschränken müssen,
d. h. man zeigt den Schülern durch Experimente den neuen Forschungsweg,

ohne darauf auszugehen, wissenschaftlich unanfechtbare Resultate
zu erzielen. Aber auch dieses Verfahren, dessen wir uns immer weniger
entschlagen können, ist so zeitraubend, dass wir nicht zu gleicher Zeit
auch noch den Unterricht in der historischen Pädagogik mit ebenfalls
zeitraubenden Aufgaben belasten dürfen. Im Gegenteil heisst es da sparen
so viel wie möglich, soll es uns nicht gehen, wie es früher dem Geschichtsunterricht

vielfach erging, indem er sich mit aller Gründlichkeit in
Altertum und Mittelalter vertiefte und darüber die neueste Zeit und die



311

Gegenwart vergass. Es ist dies auch ein Grund, dass man den philosophischen
Betrieb der historischen Pädagogik in den engsten Grenzen halten muss.
Hemann tut dies in seinem vorzüglichen Lehrbuch der Geschichte der
Pädagogik, ohne dass er deswegen darauf verzichten müsste, die natürliche

Bedingtheit der pädagogischen Entwicklung nachzuweisen.
Das Resultat hinsichtlich der Stellung der Geschichte der Pädagogik

heisst also : die pädagogische Entwicklung ist darzustellen als ein Resultat
der Kulturentwicklung im allgemeinen; man halte aber weise Mass bei
Erörterung philosophischer, besonders erkenntnistheoretischer Fragen.

Zu einem ähnlichen Ergebnis haben mich Erfahrung und Überlegung
mit Rücksicht auf den Unterrichtsbetrieb in der Geschichte der Pädagogik
geführt. Die historische Pädagogik hat sich, wie unser Referent
nachweist, auf drei Dinge zu beziehen und diese in ihrer wechselseitigen
Bedingtheit zu zeigen: die Bildungsideale, die Persönlichkeiten, die diese

Bildungsideale konzipiert haben, und die Institutionen, die jeweilen zur
Verwirklichung der Bildungsideale geschaffen wurden. Der Bedeutung
und der Zeit nach, die wir darauf verwenden, müssen wir jedenfalls die

Darstellung der Bildungsideale und ihrer Entwicklung an erste Stelle
setzen, und es ist nun die Frage: wie hat diese Darstellung zu
erfolgen Schneider empfiehlt das Quellenstudium. Wer wagte heutzutage,
ihm zu widersprechen Es klingt viel unmittelbarer und packender,
wenn der pädagogische Klassiker selber zu uns spricht, als wenn wir
bloss das Referat eines andern hören. Dem Referat fehlt die Anschaulichkeit

und Breite des Originals, die allein lebensvolle Bilder zu schaffen

vermögen.
Geben wir unsern Zöglingen deshalb die Grosse Unterrichtslehre, den

Emil, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt in die Hand, und lassen wir sie

selber darin forschen, so packt sie das gewaltig; sie vertiefen sich in die

Anschauungen eines Comenius, eines Rousseau und eines Pestalozzi, und
diese werden ihnen zum bleibenden Eigentum.

Allein die Mahnung: gehen wir nicht zu weit, muss angesichts der
Schneiderschen Forderungen auch hier erhoben werden. In seinen Skizzen

(S. 283) lesen wir u. a. : Lektüre der Didactica magna, Lektüre des Emil,
Lektüre von Wie Gertrud ihre Kinder lehrt. Das heisst doch, wenn man es

dem Wortlaute nach nimmt, dass diese Werke vom ersten Buchstaben bis

zum letzten gelesen werden sollen. Dass Schneider in seinem Referat
wirklich diesen Standpunkt vertritt, geht auch aus einer früheren Stelle
hervor (S. 280), wo wir lesen: Die Lektüre eines pädagogischen Hauptwerkes

verschafft mehr Bildungswerte als die Inhaltsangabe ganzer
Reihen von Werken. Nach mündlichen Äusserungen des Referenten muss



312

ich freilich annehmen, dass er in Wirklichkeit selber nicht so weit gehen,

sondern die genannten Werke und andere nur mit weiser Auswahl lesen

lassen will. Und das ist es gerade, was ich empfehlen möchte. Auch

nur die drei genannten Werke ganz zu lesen, verbietet uns nicht nur
die Rücksicht auf die beschränkte Zeit, es hat auch gar keinen Wert,
die Schüler die ganze Didactica magna etc. durchstudieren zu lassen.

Vieles, was uns diese älteren Pädagogen bieten, entbehrt sowohl in
theoretischer wie praktischer Hinsicht jeglichen Wertes; manches erscheint
schon dem denkenden Seminarzögling zum mindesten als recht naiv;
anderes bedarf, wenn es zum Verständnis gebracht werden soll, einer

Menge von Erklärungen und damit eines Zeit- und Kraftaufwandes, dem

der erzielte Bildungswert bei weitem nicht entspricht. Also nicht Lektüre

pädagogischer Hauptwerke, sondern Lesen in pädagogischen
Hauptwerken, oder, um sich die Auswahl zu erleichtern und den Schülern

unnötige Ausgaben zu ersparen, noch viel lieber in einem Quellenbuch

zur Geschichte der Pädagogik oder in Schulausgaben von pädagogischen
Klassikern. Beides haben wir glücklicherweise seit geraumer Zeit, ein

Beweis, dass man auch anderwärts auf die Lektüre ganzer Werke
verzichten will. Eine Reihe trefflicher Schulausgaben sind erschienen im
Verlage von Velhagen & Klasing, ebenso im Verlage von Ferdinand Hirt.
Ein Quellenbuch mit trefflicher Auswahl hat Heilmann herausgegeben.
Diese Schulausgaben wie auch Heilmann bieten Stoff mehr als genug,
für meine Verhältnisse noch viel zu viel. Ich musste bisher auch daraus

wieder eine Auswahl treffen. Man kann ja wohl die Schüler anhalten,
eine Reihe von Schulausgaben oder das Quellenbuch zu Hause
durchzustudieren und im Unterricht Rechenschaft darüber abzulegen. Verfährt
man dabei aber gründlich und stellt man auch nur massige Ansprüche
hinsichtlich der Genauigkeit der Referate, so mutet man einem
Durchschnittsschüler zu viel zu und überanstrengt ihn. Ein blosses Lesen

ohne einigermassen gründliche Aneignung der Hauptgedanken dagegen
hat geringen Wert. Die Forderung könnte deshalb lauten: Lesen einer

Anzahl wichtiger Kapitel aus Werken pädagogischer Klassiker, und zwar
wählt man natürlich diejenigen aus, die die pädagogische Entwicklung
und den Zusammenhang mit der Entwicklung auf andern Gebieten des

geistigen Lebens am deutlichsten erkennen lassen, so bei Comenius vor
allem das, was sich auf die Pflege der Muttersprache, auf die Begründung-
alles Wissens durch die Anschauung und auf die Förderung des

Volksschulwesens bezieht.

Was sodann die Darstellung der die Bildungsideale bedingenden

Kulturlagen anbetrifft, so können diese teils nach dem vorausgehenden



313

Unterricht in Geschichte, Religion und Literatur von den Schülern selber

gekennzeichnet werden, zum Teil werden die Bilder von Lehrern und
Schülern in gemeinsamer Arbeit entworfen. Das Unterrichtsverfahren
ist übrigens auch abhängig von der Stellung der historischen Pädagogik
zu den übrigen Zweigen des pädagogischen Unterrichts, zu Psychologie,
zu Logik, zu Ethik und zu allgemeiner Pädagogik. Es gibt Seminarien,
wo man den Pädagogikunterricht mit dem Lesen pädagogischer Klassiker,
also mit der historischen Pädagogik, eröffnet, n andern erscheint sie am
Schluss. Nach den Vorschlägen Schneiders kämen wir, wenn ich ihn
recht verstehe, zu einer Mittelstellung. Die Geschichte der Pädagogik
soll bei ihm direkte Fühlung mit dem Unterricht in den übrigen
Geisteswissenschaften haben, indem sie von Stufe zu Stufe die in den andern
Fächern gesponnenen Fäden der Kulturentwicklung sammelt und zur
Weltanschauung der betreffenden Zeit verdichtet. Der Unterricht in Geschichte
der Pädagogik begänne danach vor dem Unterricht in andern
pädagogischen Disziplinen, später ginge er neben diesem her (S. 280 u. 281).

Alle diese Wege führen früher oder später zum Ziel. Jeder hat auch
seine Vorteile, indem stets der Unterricht in einer Disziplin leichter fällt,
wenn eine verwandte Disziplin ganz oder teilweise vorausgegangen ist.
So ist es gewiss eine Erleichterung für die Auffassung der systematischen
Pädagogik, wenn schon Unterricht in der historischen Pädagogik erteilt
worden ist. Umgekehrt stösst auch die Geschichte der Pädagogik auf
wesentlich geringere Schwierigkeiten, sofern sie sich auf eine gründliche
Kenntnis der Psychologie, Logik, Ethik und systematischen Pädagogik
stützen kann. Meines Erachtens ist der Vorteil aber nicht in allen Fällen
gleich gross. Der Vorteil, den der Unterricht in der Geschichte der
Pädagogik aus der Kenntnis der Psychologie, der systematischen Pädagogik

etc. zieht, erscheint mir wesentlich grösser als der Vorteil, der
diesen aus jenem erwächst. Entscheidend ist aber die Frage: wo ist die

Erleichterung durch vorausgehenden Unterricht in verwandten Disziplinen
am nötigsten? Und da ist es für mich über allen Zweifel erhaben,
dass dies für die Geschichte der Pädagogik gilt. Das Historische im
engern Sinne kann zwar bei einer richtigen Verbindung mit dem Unterricht

in den übrigen Fächern auch von vornherein aufgefasst werden,
nicht aber das rein Pädagogische. Da ist die Rede vom Erziehungsziel, von
Erziehungsmitteln, von Anschauungen, von Begriffsbildung, von Urteilen
und Schlüssen, vom Üben, von Fertigkeiten etc. Von allen diesen Dingen
haben die Schüler zwar schon gehört. Ihre einschlägigen Begriffe sind
aber ausserordentlich unklar und unbestimmt; sie können sich deshalb
auch von den pädagogischen Anschauungen der in Frage kommenden



314

Pädagogen nur ein verschwommenes Bild machen, oder der Unterricht
muss durch fortwährende Erklärungen und Entwicklungen über Gebühr

aufgehalten werden, wodurch die Sache an Reiz und Interesse verliert.
Ein einigermassen müheloses Erfassen der Ideen pädagogischer Klassiker
und ein gründliches Eindringen in sie setzt unbedingt Vertrautheit mit
den Hauptlehren der Psychologie, der Logik und der systematischen
Pädagogik voraus. Der Unterricht in diesen Disziplinen dagegen ist
viel weniger von der Kenntnis der Geschichte der Pädagogik abhängig.
Er findet Anknüpfungspunkte in der vielfachen pädagogischen Erfahrung
der Schüler; diese kann leicht durch planmässige Versuche erweitert
werden. Diese Disziplinen gestatten endlich, viel mehr als der Unterricht
in der Geschichte der Pädagogik, einen Fortschritt vom Einfacheren zum
Verwickelteren und damit vom Leichteren zum Schwereren. Aus diesen

Gründen empfiehlt es sich meines Erachtens entschieden, den

pädagogischen Unterricht nicht mit der Geschichte zu beginnen, sondern zu
schliessen. Es hat das neben den schon genannten noch den Vorzug,
dass man es dann überhaupt mit gereifteren Schülern zu tun hat, und
dies ist vor allem dann nötig, wenn die Geschichte der Pädagogik nach
dem Vorschlage Schneiders zu einer Art Geschichte der Philosophie
werden soll, aber auch dann, wenn man sich etwas bescheidet und die

pädagogische Entwicklung in etwas beschränkterem Umfange in Beziehung

bringt zu den jeweiligen religiösen, politischen, sozialen, künstlerischen
und intellektuellen Verhältnissen und Anschauungen mit möglichster
Einschränkung erkenntnistheoretischer Erörterungen.

Die von Schneider geforderte zentrale Stellung der Geschichte der

Pädagogik und die damit zusammenhängende Konzentration des Unterrichts

wird auf diese Weise nicht preisgegeben, wohl aber etwas
verschoben. Die Geschichte der Pädagogik bildet nicht während mehrerer

Kurse, wohl aber im letzten Kurse oder doch während eines Teiles des

letzten Kurses das Zentralfach; sie nimmt deshalb auch das in den

andern Fächern Gelernte nicht nur aus dem gleichzeitigen Unterricht,
sondern auch aus dem Unterricht früherer Jahre auf. Die Nachteile, die

man darin allenfalls erblicken könnte, erscheinen mir gegenüber den

namhaft gemachten Vorteilen gering.
Wie wird nun das Unterrichtsverfahren durch die Stellung der

historischen Pädagogik zu den übrigen pädagogischen Disziplinen beein-

flusst? Der Fortschritt nach dem Prinzip der Höhenpunkte, den

Dr. Schneider vorschlägt, ist bei jeder Anordnung der Disziplinen möglich

und empfehlenswert. Aber auch bei Anwendung dieses Prinzips
kann die Darstellung zweierlei Gestalt annehmen : man sammelt zunächst



315

die Momente, die zu einem Höhepunkt hingeführt und ein bestimmtes

Bildungsideal gezeitigt haben, studiert sodann den einschlägigen
pädagogischen Klassiker nach der Quelle und betrachtet die Wirkungen seiner
Ideen. Oder man beginnt mit dem Studium des pädagogischen Werkes,
und nachher erst betrachtet man die Zeitumstände, die die kennen

gelernten Ideen hervorgebracht haben, sowie die Wirkungen dieser.

Schneider stellt beide Wege nebeneinander, ohne sich theoretisch für den
einen oder den andern zu entscheiden ; in seinen Skizzen freilich hält er
sich in der Mehrzahl der Beispiele an den letztern. Wenn damit dieser
als der bessere empfohlen werden sollte, könnte ich ihm nicht beistimmen.
Zwar gebe ich gerne zu, dass bei der von mir empfohlenen Stellung der
Geschichte der Pädagogik der eine Weg fast ebensogut gangbar ist wie
der andere. Steht dagegen die historische Pädagogik am Anfang, so

darf man die Lektüre der pädagogischen Klassiker wenigstens der noch

möglichen Vorbereitung durch die vorausgehende Kennzeichnung der
bedingenden Kulturlage unter keinen Umständen berauben. In diesem

Falle ist meines Erachtens der an erster Stelle genannte Weg der einzig
richtige. Ich ziehe ihn sogar im andern Falle, wo also die historische
Pädagogik den pädagogischen Unterricht abschliesst, vor, weil die Hauptideen

in diesem Falle viel rascher als solche erfasst werden und sich
deshalb auch leichter und fester einprägen.

Wollte man die Frage des historischen Pädagogikunterrichts
erschöpfend behandeln, so müsste man noch von gar manchen Dingen
reden, so von der Stellung und Behandlung des Biographischen, von der

Berücksichtigung der verschiedenen Schulstufen, von Massregeln, die dem

gerade hier häufig vorkommenden Vermischen und Verwechseln der
erworbenen Kenntnisse steuern sollen usf. Da der Herr Referent diese

Dinge jedoch nicht behandelt hat, kann ich mich um so weniger darauf
einlassen, als mein erstes Votum ohnedem schon den Umfang des Referates

erreicht hat. Ich schliesse deshalb, indem ich die Hauptergebnisse
meiner Ausführungen kurz zusammenstelle und dabei den Nachdruck
auf die Punkte lege, in denen ich mit dem Referenten nicht ganz
einig gehe.

1. Die Geschichte der Pädagogik ist in Verbindung zu bringen mit
den übrigen historischen Fächern und zwar in der Weise, dass sie die in
diesen enthaltenen Momente, die zu einer Entwicklung des Bildungsideals
führten, sammelt und unter Umständen ergänzt und im Zusammenhange
damit das neue Bildungsideal gewinnt und die ihm entsprechenden
Veranstaltungen charakterisiert. Dabei beschränkt sie sich besonders in



316

erkenntnistheoretischer Hinsicht auf das für das Verständnis der
pädagogischen Entwicklung unumgänglich Nötige.

2. Die fortschreitende Wandlung der Bildungsideale lernen die

Zöglinge direkt aus den Hauptwerken der grossen Pädagogen kennen. Sie

haben jedoch bloss diejenigen Kapitel dieser Werke zu studieren, die fur
die pädagogischen Anschauungen der betreffenden Zeit besonders
charakteristisch sind.

3. Die Geschichte der Pädagogik bildet am vorteilhaftesten das
Schlussstück des pädagogischen Unterrichts.

4. In diesem Falle kann eine Epoche fast ebensogut mit der Lektüre
aus dem pädagogischen Hauptwerke wie mit der Kennzeichnung der
allgemeinen Kulturlage beginnen. Immerhin verdient das letztere
Verfahren den Vorzug. Unter allen Umständen an die zweite Stelle zu
setzen ist der pädagogische Klassiker aber dann, wenn die historische

Pädagogik dem Unterricht in den übrigen pädagogischen Disziplinen
vorangestellt wird.


	Zur Geschichte der Pädagogik im Seminar : erstes Volum über die Arbeit von Dr. E. Schneider, Seminardirektor in Bern : die historische Pädagogik am Seminar

