Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 17 (1907)

Heft: 6

Artikel: Sokrates

Autor: Usteri, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

289

Sokrates.®
Von Dr. Paul Usteri, Burgdorf.

Sokrates lebte in Athen wvon 469—399. Das war eine grosse Zeit,
eine Zeit gewaltiger geistiger Entwicklung. Sokrates erlebte als erwach-
sener Mann die Blitezeit Athens vor dem peloponnesischen Kriege. Die
materiell glinzende Lage ermoglichte es den Athenern, sich mit voller
Musse geistiger Betéitigung zuzuwenden. Und da gab es viel zu lernen.
Wir stehen im Zeitalter der Aufklirung. In Ionien, wo die Menschen
losgelést waren von der heimischen Tradition, wo sie durch den regen
Handelsverkehr fremder Menschen Sitten und Anschauungen kennen
lernten, hatte das freie, voraussetzungslose, philosophische Denken seinen
Anfang genommen. Man begniigte sich nicht mehr mit der von den
Vitern uberkommenen religiosen Weltbetrachtung, die in allen Natur-
erscheinungen das Wirken besonderer goéttlicher Michte erkannte. Die
grossen ionischen Denker philosophierten nun ein jeder auf eigene Faust
und suchten auf verschiedenen Wegen die Welt und ihre ritselhaften
Erscheinungen zu erkldren. Die ionische Philosophie wanderte dann nach
Athen und fand dort einen iiberaus fruchtbaren Boden. Denn die athe-
nische Demokratie gewiihrte zur Zeit des Perikles Biirgern und Fremden
die grosstmogliche Freiheit in politischen und religiosen Dingen. Jeder
konnte bis zu einem gewissen Grade nach seiner Fasson selig werden.
Der rege athenische Geist durstete nach Weisheit und Wissen. Diesem
Bedirfnis kamen nun die Sophisten entgegen. Das waren Weisheits-

*) Das nachstehende Lebensbild von Sokrates will nicht umfassend sein. Der
Verf. hat absichtlich sein Thema auf einzelne Punkte eingeschrinkt, so dass alles,
was im Folgenden nicht zurf Sprache kommt, als mit Absicht weggelassen zu be-
trachten ist.

Zuerst wird die geistige Entwicklung des Sokrates und im Anschluss daran
sein Verhiltnis zum Staat dargestellt werden. In einem zweiten Teile wird Sokrates
als Mensch in seiner ganzen Originalitit uns beschéftigen. Zum Schlusse werden
wir von seinem Prozess und seinem Ende reden. ' '

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1907. 21



290

lehrer, die das Wissen aut den Markt brachten. Sie hielten Unterrichts-
kurse, zum Teil gegen sehr hohe Bezahlung. (Protagoras z. B. bezog-
ein Honorar von 100 Minen — 10,000 Fr.) Sie lehrten alle Wissenszweige,
vor allem praktische Dinge; die Kunst, seine Giiter gut zu verwalten,
oder den Staat zu leiten. Namentlich zur Ausiibung der politischen
Kunst brauchte man die Kunst des Redens. So wurde die Rhetorik
oelehrt. Man tbte die Kunst und Fihigkeit, jede Sache so zu drehen,
wie man sie haben wollte, und den Gegner zu widerlegen mit Griinden
oder Scheingrinden. Darin war man nicht skrupulés. Man spekulierte
auf die Dummheit des Publikums. Man warf daher in Athen allen
Sophisten vor, sie lehrten die Kunst zov %7r@ Aéyov xpeirvre moweiv, die
schlechtere Sache zur bessern zu machen. Dieser Skrupellosigkeit im
Disputieren entsprachen auch ihre sonstigen sittlichen Grundsatze. Sie
sahen die Widerspriiche bei den verschiedenen Menschen und bei den
verschiedenen Volkern. Die Sitten und Anschauungen stimmten gar nicht
utberein. Was die einen fiir recht hielten, hielten die andern fiir unrecht.
Die Sophisten fanden nun keinen absoluten Masstab, an dem sie die
Meinungen der Menschen hiitten messen konnen und priifen, welche die
richtige sei. Sie sahen nur die Relativitit von allem. So verzweifelten
sie an einer absoluten, objektiven Wahrheit. Sie glaubten nur noch an
subjektive Wahrheiten, d. h. sie meinten, nur das sei richtig oder gut,
was ihnen gerade jetzt als richtig oder gut erscheine. Die Gesetze sind
demnach einfach der Ausdruck der Meinungen fritherer Menschen. Wenn
wir jetzt anders denken, so haben sie fiir uns keine Geltung. Diese Be-
trachtungsweise fand in dem berihmten Satz des Protagoras ihren
Ausdruck : uérgov daovrov yonuaror dvipoaog, der Mensch ist das Mass
aller Dinge.

Als Sokrates mit offenen Augen und nachdenklichem Sinn das Leben
und Treiben in Athen betrachtete, sah er eine Zerfahrenheit sonder-
gleichen. Von einer Einheit und Gleichmissigkeit im Denken war keine
Rede mehr. Die einen hielten noch mehr oder weniger an der Tradition
fest. Die Mehrzahl war in ihrem Denken schwankend geworden. Ein
Teil lief diesem- Weisheitslehrer nach, ein Teil jenem. Vielen war ihre
jeweilige Laune die einzige Richtschnur. Ein seichter Dilettantismus
machte sich auf allen Gebieten breit.

Sokrates konnte diese allgemeine Verwirrung in geistigen Dingen
nicht ruhig mit ansehen, denn er fiihlte die Kraft in sich zu selb-
stindigem Denken. So liess er das Bildhauerhandwerk, das er von
seinem Vater Sophroniskos gelernt hatte, liegen und widmete seine ganze
Zeit seiner geistigen Ausbildung. Zuerst machte er sich mit den Lehren




291

der grossen Denker bekannt. Die gaben sich hauptsichlich mit Natar-
philosophie ab, mit Astronomie, Physik und dergleichen. Aber die Pro-
bleme der Naturerklirung vermochten ihn auf die Dauer nicht zu fesseln.
‘Denn er sah ihren Nuizen nicht ein. Das Wort ,Nutzen® muss man
hier aber richtig verstehen. Wenn heutzutage die Philosophie, die alten
Sprachen und dergleichen als unnutze Wissenschaften abgelehnt werden,
so geschieht das vom Standpunkt des Gelderwerbs aus. Man kann damit
* kein oder nur wenig Geld verdienen. Bei Sokrates spielt aber dieser Punkt
nicht die geringste Rolle. Wenn er die Naturwissenschaften im Detail
als nutzlos ablehnt, so geschieht das mit Riicksicht auf den ethischen
Menschen. Diese Kenntnisse machen einen Menschen nicht gut und tiichtig;
eine Erfahrung, die man ja auch heutzutage bei der ubertriebenen Wert-
schitzung des Wissens immer wieder macht. Sokrates sagte sich nun:
Die Erforschung der Naturwissenschaften nimmt wohl ein ganzes Men-
~ schenleben in Anspruch. Viel wichtiger fur meine Zeit ist aber eine
richtige Fundamentierung der Ethik. Die Menschen miussen vorerst eine
Richtschnur haben fir ihr Verhalten im téglichen Leben. So konzen-
trierte sich Sokrates auf diese wichtigste Aufgabe und machte sie zu
seiner Lebensaufgabe. In der Beschrinkung zeigte sich der Meister. Aus
der grossen Verschiedenheit der Erklirungen von Naturerscheinungen
schloss er auch, dass ihre Erkenntnis dem Menschen unmoglich sei.
Das Denken des Sokrates richtete sich also auf die Ethik; er wollte
sicher wissen, wie man sich jederzeit zu verhalten habe. Sokrates ging
auf die Suche nach Weisheit in diesen Dingen. Da sich in Athen das
Leben der Biirger ganz in der Offentlichkeit abspielte, war es nicht
schwer, Leute zu finden, mit denen man sich besprechen konnte. Man
fand sie zur Geniige in den Gymnasien, auf dem Markt, in den Butiken
der Handwerker. Sokrates erzihlt uns selbst in seiner Verteidigungsrede,
wie sie uns Plato itberliefert, wie es ihm auf diesen Streifziigen ergangen
sei. Er ging zuerst zu einem Staatsmann, der im Rufe grosser Weisheit
stand, und forschte ihn aus. Wihrend des Gesprichs merkte er aber mit
seinem scharfen Verstand, dass der Politiker zwar vielen andern und am
meisten sich selber weise vorkomme, es aber nicht sei. Sokrates wollte
ihn von diesem Sachverhalt uberzeugen. Aber er zog sich dadurch nur
die Feindschaft des Politikers und derer, die das Gesprich mit anhérten,
zu. Im Weggehen sagte sich Sokrates: Ich bin weiser, als dieser Mann.
Wir wissen zwar beide nichts Rechtes. Aber ich bin mir doch dessen be-
wusst, wihrend dieser meint, etwas zu wissen, obgleich er nichts weiss.
Nach den Staatsminnern ging Sokrates zu den Dichtern und fragte sie
iiber wichtige, schwierige Stellen ihrer Werke aus. Aber sie blieben ihm



292

eine befriedigende Antwort schuldig, so dass Sokrates zu der Uberzeu-
oung kam, sie dichteten nicht aus Weisheit und wirklicher Kenntnis,
sondern aus einer natirlichen Begabung und Begeisterung heraus. Es ist
begreiflich, dass die Dichter, bei denen Intuition und Gefuhl die Haupt-
rolle spielen, dem rein logischen, verstandesmiissigen Denken des Sokrates
nicht standhalten konnten. Nachher ging Sokrates zu den Handwerkern.
Diese verstanden zwar ihr Handwerk recht wohl. aber in geistigen Dingen
wussten sie nicht Bescheid. Doch war ihnen das nicht klar, sondern sie -
meinten, wie ubrigens auch die Dichter, dass sie, weil sie ihre Kunst
“verstanden, auch in den andern Dingen weise seien.

Das Resultat dieses Suchens nach Weisheit bei sich und den andern
war also die Erkenntnis des Nichtswissens, nur mit dem Unterschied,
dass Sokrates diese Selbsterkenntnis hatte, die andern aber nicht. Da
dieses Sichselbsterkennen, das y»édt oavior, das tber dem Tempel des
Apollo in Delphi stand, der einzige Weg zu einer bessern Erkenntnis
war, sah Sokrates seine erste Aufegabe darin, den Leuten ihr Nichtwissen
klar zu machen. Dabei kam seine berithmte sokr. Ironie zur Anwendung.
Er verstellte sich immer. Er trat nie als der Lehrende auf, sondern als
der scheinbar Lernende. Er fragte immer, wie wenn er sich belehren
lassen wollte. Er liess sich auf seine scheinbar harmlosen Fragen ant-
worten. Das Resultat war aber immer das, dass der Gefragte schliesslich
eingestehen musste, dariiber nichts zu wissen, woriiber er etwas zu
wissen gemeint hatte.

s ist klar, dass ein Denker, wie Sokrates, sich auf die Dauer mit
diesem Resultat nicht begnigte. Die bloss negative Denkarbeit, das Ver-
neinen und Feststellen des Unrichtigen konnte ihn nicht ganz befrie-
digen. Es entwickelte sich bei ihm allm#hlich die Erkenntnis des Rich-
tigen, oder er war wenigstens im Besitze der richtigen Methode des be-
grifflichen Denkens. Aber nun teilte er seinen Zuhérern nicht direkt das
von ihm Gefundene mit, sondern er suchte es gemeinsam mit ihnen.
Er stellte ihnen lauter Fragen und liess sie durch ihre Antworten selber
auf das Richtige kommen; gerade so, wie es noch heutzutage in der
Pidagogik gelehrt und an unzihligen Musterbeispielen vordemonstriert
wird. Der Lehrer ist bereits im Besitze des Wissens und sucht nun durch
geschickte Fragen den Schiler so zu lenken, dass er selbst das Gesuchte
findet. Der Unterschied zwischen einem modernen Lehrer und Sokrates
ist nur der, dass der moderne Pidagoge es nur selten dazu bringt, dass
durch ein solches genau vorgezeichnetes Frag- und Antwortspiel die
Schiiller ungesucht und ohne Nachhiilfe das Gewiinschte finden, wiihrend
dem Sokrates nachgeruhmt wird, dass er jeden zwang, das zuzugestehen,



293

worauf er ihn fihren wollte. (VgL Plato, Symp. 213.) Diese Kunst, aus
andern die richtigen Gedanken herauszulocken, verglich Sokrates mit
der Hebammenkunst, der Maieutik, die seine Mutter Phainarete besessen
hatte. Dagegen betonte er sein ganzes Leben hindurch, dass er selbst
von sich aus nichts wisse. Das war nun allerdings nicht richtie, sondern
wiederum Ironie, verglichen mit dem Wissen der andern Menschen; wie
hitte er sonst als Lehrer der andern auftreten konnen! Aber es war
Sokrates damit voller Ernst, wenn er den absoluten Masstab anlegte.
Er sagt es selbst (Apol. IX A), dass die menschliche Weisheit so viel
wie nichts wert sei im Vergleich zu der gottlichen. ,Wie jeder wahr-
hatt geistestiefe Mann war er Zeit seines Lehens wissensbescheiden,
erfilllt von dem Gefithl fur den unendlichen Abstand der Wahrheit an
sich und des uns Menschen moglichen Masses derselben.“ (Pfleiderer.)
Diese Bescheidenheit gegeniber Gott, dem Absoluten, berechtigte Sokrates,
so selbstbewusst aufzutreten gegeniiber den eingebildeten Menschen, die,
obgleich sie keine wirkliche Weisheit hatten, sich doch so weise diinkten.
Des Sokrates Verteidigungsrede vor Gericht, wie sie uns Plato itber-
liefert, ist ein interessantes Beispiel dafur, wie in einem grossen Manne
grosste Bescheidenheit und grosstes Selbstbewusstsein harmonisch beiein-
ander wohnen konnen. Zuerst die Bescheidenheit. Sokrates erzihlt, wie
sein Freund Chairephon zum Orakel von Delphi ging und fragte, ob
einer weiser sei, als er. Die Pythia antwortete: ,Nein, keiner ist
weiser.“ Diesen Ausspruch deutete nun Sokrates so: Wenn Apollo mich
als den Weisesten bezeichnet, so kann er das nur deshalb tun, weil ich
mir der vollstindigen Unzulinglichkeit meines Wissens bewusst bin, die
andern abernicht. Ja, der Gott will nicht eigentlich gerade mich als den Wei-
sesten bezeichnen, sondern vielmehr allgemein sagen: ,Dieser von euch
ist der Weiseste, der, wie Sokrates, erkannt hat, dass sein Wissen nichts
taugt gegenitber der gottlichen Weisheit.* Auf der andern Seite hat
Sokrates die allergrisste Meinung von seinem Berufe, seine Mitbiirger
tiber ihr Scheinwissen aufzukliren und zu richtiger Erkenntnis der Dinge
zu fihren. Er sagt in seiner Verteidigungsrede: ,Ich glaube, dass der
Stadt niemals ein grisseres Glick widerfahren ist, als die geistig-sitt-
liche Arbeit, die ich an ihren Burgern verrichte.* Als er daher gegen-
iiber dem Strafantrage seiner Ankliger, der auf Tod lautete, einen Ge-
genantrag zu stellen hatte, sagte er es rund heraus, er, als der grosste
Wohltiter der Stadt, verdiene eigentlich keine Strafe, sondern eine Be-
lohnung. Und da wire fur ihn, den armen Mann, die passendste Beloh-
nung, ihn tiglich auf Staatskosten im Rathause speisen zu lassen, damit
er ruhig seine ganze Zeit seinem geistigen Berufe widmen koénnte.



294

Sokrates war ein durchaus praktischer Philosoph und Moralist. Er
wollte seine Mitburger nicht bloss um des Denkens willen richtig denken
lehren, sondern er wollte sie dadurch wirklich tiichtig machen firs Leben,
ein Ziel. das auch die Sophisten anstrebten, allerdings viel oberfliichlicher.
Sehen wir an einem Beispiel, wie Soktrates zu lehren pflegte. Glaukon,
der Bruder Platos, wollte, noch nicht zwanzigjahrig, um jeden Preis als
Volksredner auftreten. Seine Freunde und Verwandten konnten ihn
einfach nicht davon abbringen; nur dem Sokrates gelang es. Zuerst
fesselte er Glaukon durch eine Schmeichelei, denn Soktrates war ge-
firchtet wegen seiner unerbittlichen Dialektik, und viele wichen ihm aus,
wenn sie konnten. Sokrates sagte daher zu Glaukon: ,Nicht wahr, du
beabsichtigst, den Staat zu lenken. Das ist wahrlich der schonste Beruf.
Da wird einer berithmt, zuerst in seiner Vaterstadt, dann in Griechen-
land, und vielleicht, wie Themistokles, auch bei den Barbaren. Wo immer
du gehst, richten sich aller Augen auf dich.* Das tat dem Glaukon sehr
wohl in seinem Herzen, und er hirte gern weiter den Sokrates an. Aber
nun kam ein peinliches Verhor. Sokrates fragte, womit er sich zuerst
um den Staat verdient machen wolle. Glaukon schwieg und besann sich.
, Willst du ihn etwa reicher machen, seine Einkiinfte vermehren? So
sage mir denn, woher bezieht der Staat gegenwiirtiz seine Einkinfte,
und was betragen sie? Du hast natirlich schon dariber nachgedacht,
um, falls die eine oder andere Quelle sparsamer flosse, den Ausfall zu
decken, und wenn sie ganz versiegen sollte, eine neue zu erdffnen.”
Glaukon anwortete: ,Daran gerade habe ich noch nicht gedacht.* So-
krates: ,Nun, wenn du dies iibergangen hast, so nenne uns wenigstens
die Ausgaben des Staates; denn du beabsichtigst ohne Zweifel, auch hier
die unndtigen Ausgaben aus dem Budget zu streichen.“ Glaukon: ,Nein,
beim Zeus, auch damit habe ich mich noch nicht befasst.® Sokrates:
,Nun, so denke ich, wollen wir damit noch warten, den Staat reich zu -
machen. Denn wie kann man damit anfangen, ohne die Ausgaben und
Einnahmen zu kennen?* Glaukon meinte nun, man koénne sich ja auch
von den Feinden bereichern. Sokrates erwiderte, ja, wenn man ihnen
uberlegen sei.  Um dies zu entscheiden, miisse man vor allem die eigenen
Streitkriifte kennen. Glaukon weiss aber auch hier nichts. Mit feiner Ironie
weist Sokrates ihm auch noch in andern Punkten seine vorderhand voll-
stindige Untauglichkeit zum Politiker nach. Sokrates meint zum Schluss,
bevor er den grossen Staatshaushalt, der mehr als 10,000 Haushaltungen
umfasse, besorgen wolle, solle er zuerst lernen, einen einzigen Haushalt
recht zu besorgen. Die Haushaltung seines Oheims hitte es z. B. sehr
notig, dass ihr aufgeholfen werde. Glankon meint, er wiirde seinem



295

“Oheim schon helfen, wenn er ihm nur gehorchen wollte. Sokrates:
»Wenn du deinen Oheim nicht tberreden kannst, meinst du denn, du
konnest alle Athener samt deinem Oheim uberreden ?“ Auf diese Weise
belehrte Sokrates den Glaukon zugleich in negativer und positiver Weise.
Er uberwies ihn des Nichtwissens und leitete ihn an, wie er sich die
niétigen Vorkenntnisse zur politischen Laufbahn zu erwerben habe. In
dhnlicher Weise disputierte Sokrates jahrzehntelang tagtiglich mit jedem,
der sich von ihm ausfragen lassen wollte. So suchte er auch den hoch-
‘begabten Alkibiades zu bilden, und dieser gesteht selber im Gastmahl
des Plato: ,Sokrates zwingt mich, zu bekennen, dass ich, wihrend es
mir selbst noch an vielem fehlt, mich selbst vernachlissige und dabei
doch die Angelegenheiten der Athener betreibe.“ Aber diese Selbstzucht,
-die Sokrates in hochstem Grade verlangte, wollte Alkibiades nicht auf
sich nehmen ; seine Selbstsucht, sein Ehrgeiz waren michtiger in ihm.
So fing er an, den Sokrates zu meiden; denn er schimte sich vor ihm.
Es ist bekannt, wie dann seine Politik, die sich nicht von Vernunft-
griinden leiten liess, wie Sokrates es gewollt hatte, sondern von Laune
und Leidenschaft, Athen ins Verderben stiirzte.

Mit seiner ganzen politiséhen Erziehung der athen. Biirger be-
zweckte Sokrates Nookratie, Herrschaft der Vernunft im Staatsleben.
Sein philosophischer Geist verlangte auch in der Politik Wahrheit, ein
griindliches Verstehen und Wissen. Nur der sollte an der Staatsleitung
teilnehmen, der etwas von der Staatsverwaltung verstand, gerade wie
pur der schustere, der das Schusterhandwerk gelernt habe. Mit diesen
politischen Forderungen des Sokrates stimmte aber die athenische Demo-
kratie keineswegs iiberein. Das war die erste Demokratie der Welt. Aus
der Geschichte war noch nichts zu lernen. Und so haben die Athener
mit jugendlichem Idealismus den Gedanken der Volksherrschaft in wei-
testem Sinne ausgestaltet. Sie glaubten an die politische Befihigung jedes
Birgers, und so wurden z. B. die 500 Ratsherren, die die Staatsleitung
in Hénden hatten, durch Bohnen ausgelost aus denen, die sich zu die-
-sem Amte gemeldet hatten. So suchte man vollstdndige Unparteilichkeit
zu erreichen und eine wirkliche V olksherrschaft. Diese Volksherrschaft
brachte Athen keinen Schaden, so lange sie durch die tatséichlichen Ver-
hiéltnisse aufgehoben wurde, d. h. so lange Ménner in der Verwaltung
waren, die durch ihren allmichtigen Einfluss den Staat nach ihrem
Willen regierten. So war es bei Perikles, und der Geschichtschreiber
Thukydides hat diesen Sachverhalt in den berithmten Worten richtig
zum Ausdruck gebracht: Dem Namen nach war Athen eine Demokratie,
in Wahrheit aber stand es unter der Herrschaft des ersten Mannes. Nach des



296

Perikles Tod jedoch fehlte es in Athen an einer einheitlichen Leitung,
und da trat die Haltlosigkeit und Unhaltbarkeit der athenischen Demo-
kratie immer mehr zautage. Der Staat wurde von lauter Leuten regiert,
die ihr Metier nicht recht verstanden und denen es auch ganz an der
notigen Charakterstirke fehlte. Das ist bei einem Nikias, dem Fihrer der
Konservativen, so gut wie bei einem Kleon, dem Fihrer der Radikalen,
nachzuweisen. Sokrates hat den ganzen peloponnesischen Krieg miterlebt,
hat den bestindigen Wankelmut der athenischen Volksversammlung und
den griisslichen politischen Dilettantismus die ganze Zeit mit ansehen
miissen, und er hat die athenische Demokratie, wie sie war, theoretisch
verurteilt. Er sagte es offen, es sei eine Torheit, die Beamten des Staates
durchs Bohnenlos zu bestimmen, wéihrend doch niemand Lust habe,
einen durchs Bohnenlos Gewidhlten zum Steuermanne, Baumeister, Floten-
spieler oder zu andern dhnlichen Verrichtungen zu nehmen, wo ein Ver-
stoss weit weniger zu bedeuten habe, als in den Angelegenheiten des
Staates. :

Wenn Sokrates so urteilte und sprach, so war das, kurz gesagt, eine
Majestitsbeleidigung, allerdings nicht die Beleidigung der Majestiit eines
Monarchen, aber der Majestéit des Volkes. Und die athenischen Demo-
kraten waren so eifersiichtig auf ihre Ehre, wie nur irgendein Monarch.
Als daher im Jahre 399 Sokrates angeklagt wurde, fiel die Anklage auf
glinstigen Boden, nachdem wenige Jahre vorher auf die furchtbare Ernie-
drigung unter den dreissig Tyrannen hin die Demokratie sich miithsam
wieder erhoben hatte. Man wollte den Sokrates einmal mundtot machen,
der zwar praktisch und personlich gesetzestreu war, wie nur irgend-
Ciner, aber wegen der schneidenden Schiirfe seines Geistes der weitaus
gefahrlichste theoretische Gegner der bestehenden demokratischen Ein-
richtungen. Als die Stirkern haben sie ihn getdtet, aber hatte er darum
unrecht? Ich glaube, nein. Auch mit Ricksicht auf unsere schweize-
rische Demokratie gibt er uns zu denken. Wir sind freilich gewohnt, die
vollstiindige Gleichberechtigung aller Biirger in politischen Dingen als
ein unantastbares Ideal anzusehen. Und praktisch ist diese Verfassungs-
torm wohl auch die beste. Aber von einer wirklich idealen Verfassung
ist sie denn doch noch sehr weit entfernt. Sie ist nur die am wenigsten
schlechte. Oder ist es denn so ideal, wenn bei einer Volksabstimmung
die Stimme des einsichtigen Burgers nicht mehr gilt, als die des unein-
sichtigen. Und der uneinsichtigen gibt es doch eine schwere Menge, ehr-
lich gesagt, die grosse Mehrheit. Muss sich doch selbst der Gebildete bei
vielen Abstimmungen, wenn er aufrichtig sein will, sagen, dass er blut--
wenig von der Materie versteht. Wir sind also, wenn auch nicht so weit




297
wie die Athener, so doch gewiss moch weit genug entfernt von dem
Ideal des Sokrates, dass nur die den Staat lenken sollen, die diese Kunst
verstehen.

Bevor wir nun davon reden, wie sie den Sokrates angeklagt, verur-
teilt und getotet haben, wollen wir den Menschen in seinem tiglichen
Leben kurz schildern. Sokrates war, wie bekannt, sehr hisslich. Er hatte
hervorstehende Augen und einen stieren Blick, weit offenstehende Nasen-
locher und eine stumpfe Nase, einen grossen Mund mit schwulstigen
Lippen. Man pflegte ihn mit den hésslichen Silenen und Satyrn, den
Begleitern des Weingottes Bakchos, zu vergleichen. Sokrates spottete mit
seinem uberlegenen Humor selbst iber sein Ausseres. Im Gastmahl des
Xenophon wird erzihlt, wie er es zum Scherz unternahm, mit seiner
Dialektik einem schonen Jingling, Kritobulos, zu beweisen, dass er, So-
krates, schoner sei als jener. Zuerst wird der Begriff des Schénen fest-
gestellt; denn das war bei Sokrates immer das erste, dass er sich mit
seinen Unterrednern iiber die in Frage kommenden Begriffe einigte. Hier
handelte es sich nun speziell um den Begriff des Schiénen: schin =
zweckentsprechend. Auf Grund davon behauptet nun Sokrates, seine
Augen seien schoner, als die des Kritobulos, weil sie dem Zweck des
Sehens mehr entspriichen. Des Kritobulos Augen kiénnen nur gradaus
sehen, die des Sokrates aber auch das, was auf der Seite ist, weil sie
vorstehend sind. Auch seine Nase sei schoner, sie erfille den Nasenzweck,
das Riechen, besser. Die Nasenlicher des Kritobulos schauen zur Erde,
die des Sokrates aber stehen offen, so dass sie die Geriiche von iiberall
her aufnehmen kinnen. Ferner sei die stumpfe Nase deshalb schoner als
eine gerade, weil eine hohe Nase die Augen gleichsam verbaue und den
Blick hindere, die stumpfe aber nicht. Und so disputierte Sokrates zum
Scherz noch weiter.

Interessant ist es, dass ein so hiisslicher Mann, wie Sokrates, unter
Griechen eine so bezaubernde Wirkung ausiiben konnte, unter Griechen,
bei denen der Schonheitssinn so ausgeprigt war, und bei denen Minner-
schonheit in ganz besonderem Ansehen stand. Aber es war so, dass die
vornehmsten und schonsten Junglinge formlich in ihn verliebt waren,
und das war keineswegs ein vorubergehender Rausch, sondern ein so
genialer Mann wie Plato z B. stand Zeit seines Lebens im Banne und
unter dem Zauber von Sokrates’ Personlichkeit. Der ungeheure Einfluss
des Sokrates ist ein glinzender Beweis fur die wissenschaftliche Bega-
bung der Griechen. Das wirklich wissenschaftliche Denken, das ihnen in.
Sokrates zum erstenmal entgegentrat, berauschte sie formlich; sie wur-
den von einem Weisheitswahnsinn und Taumel erfasst. (Plato, Symp. 218.)



298

Sokrates war arm; sein ganzes Vermdgen, sein Haus mitgerechnet,
betrug finf Minen, etwa 500 Franken. Daher lebte er fdusserst dirftig.
Er trug nie Schuhe, auch kein Unterkleid, sondern Sommer und Winter
den gleichen einfachen Mantel. Er tat es in der Abhirtung allen andern
zuvor. Bei einem Feldzuge lag er mit den Athenern vor Potidia auf -
der Chalkidike. Da gab es einen strengen Winter mit Eis und Schnee.
Seine Kameraden gingen nun entweder gar nicht aus, oder, wenn einer
ausging, in wunderlich dichter Kleidung und mit Sandalen unter den in
Filz und Schafpelze eingewickelten Fiissen. Sokrates aber ging unter
ihnen in dem Mantel, den er auch sonst trug, und barfuss schritt er
leichter iiber das Eis, als die anderen mit ihren Sandalen. Und die Sol-
daten sahen ihn mit scheelen Augen an, als wolle er sich tber sie er-
heben.

Nicht nur in der Kleidung, auch im Essen und Trinken war Sokrates
dusserst einfach. Er konnte besser, als alle andern, Mangel ertragen. Da-
her genoss er auch den Uberfluss um so mehr. Wenn er z. B. zum
Trinken gezwungen wurde, so trank er, nicht aus Lust am Trinken, alle
nieder. Und Alkibiades bezeugt im Gastmahl des Plato: ,Was am
meisten zu verwundern .ist, den Sokrates hat nie jemand betrunken ge-
sehen.“ Gerade bei jenem Gastmahl legte Sokrates einen Beweis seiner
unverwiistlichen Geisteskraft ab. Das war ein Gastmahl im Hause des
Tragodiendichters Agathon zur Feier eines tragischen Sieges desselben.
Zuerst unterhielt man sich mit weisen Gespriichen iiber das Wesen des
Eros, der Liebe. Dann kam Alkibiades halbbetrunken hereingesturmt,
mit zahlreicher Begleitung, darunter eine Flotenspielerin. Er nahm die
Bénder aus dem Kranz von Epheu und Veilchen auf seinem Haupt und
bekriinzte damit Agathon, als Anerkennung fir seinen Sieg mit einer
Tragbdie. Sobald er aber den Sokrates erblickte, nahm er wieder einige
Biinder vom Haupte des Agathon und legte sie auf das wunderbare
Haupt des Sokrates, der ja mit der Gewalt seiner Rede immer alle be-
siege, und nicht nur neulich, wie Agathon. Dem weinseligen Alkibiades
ist nun die wirdige Tischgesellschaft, in die er geraten ist, viel zu
niichtern. Er wihlt sich daher selber zum Trinkkénig, lisst ein ganzes
Kiuhlgefiss statt eines Bechers mit Wein fillen und diktiert einem jeden
‘dieses Mass zu. Alkibiades soll nun auch noch, wie die andern, eine
Lobrede auf den Eros halten; er wihlt aber den Sokrates zum Gegen-
stand seiner Lobrede. Er bringt darin mit grosser Offenheit seine ruck-
haltlose Bewunderung fiir den einzigarticen Mann zum Ausdruck und
-entschuldigt die Offenheit seiner Lobrede des oftern damit, dass er ja
Jbetrunken sei und der Wein bekanntlich die Wahrheit ans Licht bringe.




299

Als des Alkibiades Rede zu Ende war, drangen plitzlich sehr viele
Nachtschwiirmer von draussen herein. Da gab es einen allgemeinen
Tuamult. und man wurde gezwungen, nachdem jegliche Trinkordnung aufge-
hoben war, sehr viel Wein zu trinken. Die solideren Herren benititzten
nun diese Gelegenheit, um zu verschwinden. Von den Zuriickbleibenden
schliefen viele ein, darunter auch Aristodemos, der uns das Ganze erziihlt.
Er schlief sehr lange und erwachte erst gegen Tagesanbruch, als schon
die Hihne krihten. Da sah er, wie einzig noch Sokrates, der Komddien-
dichter Aristophanes und Agathon wach waren und aus einer grossen
Schale rechtsherum tranken. Von ihrem Gesprich horte Aristodemos
in seinem Dusel nicht viel; die Hauptsache davon aber sei gewesen, dass
Sokrates die beiden andern, den Komdédien- und Tragddiendichter, zwang,
znzugestehen, dass im Prinzipe einer, der sich auf Tragddien verstehe,
auch Komodien miisse dichten konnen. Die beiden andern hiitten aber
nicht mehr recht folgen kénnen und seien eingeschlummert, zuerst
Aristophanes und, als es schon tagte, der Gastgeber Agathon. Nun
stand Sokrates auf, um wegzugehen, und Aristodemos folgte ihm, wie
gewohnt. Sokrates ging hinaus zum Gymnasion Lykeion, und nachdem
er sich gewaschen hatte, brachte er dort, wie auch sonst, den ganzen
Tag zu, und nach so verbrachtem Tage ruhte er erst gegen Abend
zuhause aus.

Aus dieser Schilderung ersieht man, dass Sokrates nicht Asket war
aus Prinzip, wie dann spiiter ein Zweig seiner Schiiler, die sog. Kyniker ;
die Bedurfnislosigkeit war ihm nicht Selbstzweck, sondern nur Mittel
zam Zweck, der absoluten Freiheit und Unabhéngigkeit des Geistes. Er
wollte durch seinen Korper und dessen Bedurfnisse in keiner Weise an
seinem geistigen Berufe gehindert werden. Mit Ricksicht auf diese Un-
abhingigkeit tat er den berithmten Ausspruch, nichts bediirfen sei gott-
lich, aber so wenig als moglich bediirfen, komme der Gottheit am
niachsten. Mit andern Worten: Vollstindige Bedirtnislosigkeit sei den
Gottern allein vorbehalten; aber der Mensch, der am wenigsten bediirfe,
sei einem Gotte am #dhnlichsten.

Der gleiche Freiheitsdrang war schuld, dass Sokrates trotz seiner
Armut von keinem Schiler ein Honorar annahm. Er sagte sich: So-
bald ich mich bezahlen lasse, bin ich gezwungen, meine Weisheit jedem
zu verkaufen, der sie bezahlen kann. Meine Weisheit ist mir aber viel
zu kostbar, als dass ich mich mit einem unterhalten moéchte, der mir
nicht gefillt. Deshalb nehme ich von niemand Geld an und bin so
vollig frei.

Wir sehen, wie Sokrates seinen geistigen Beruf, selbst besser zu



300
werden und miglichst viele seiner Mitbirger besser zu machen, tber
alles stellte und ihm seine ganze Zeit widmete. Er sagt es selbst oft,
wie er deshalb seine Privatinteressen alle die Jahre hindurch ganz ver-
nachlissigte. Das wird am meisten seine Frau Xanthippe zu spiiren be-
kommen haben. Sokrates heiratete erst spit, zwischen 45 und 50 Jahren.
Er hatte von seiner Frau drei Kinder. Von dieser Xanthippe weiss
man gewohnlich nur, dass sie ein bises Weib war, ist doch ihr Name
zum Gattungsbegriff fur diese Sorte von Frauen geworden. Sie verdient
aber entschieden ein paar Worte der Ehrenrettung. Sie war freilich
heftig, leidenschaftlich und hielt ihre Zunge nicht im Zaum. Aber sie
meinte es doch gut mit den Ihrigen und hat um ihren Gatten, als er
sterben musste, aufrichtig getrauert, freilich mit heftigem Wehklagen
und Schreien, wie es ihre Art war. Dieser ihr vom Gefihl beherrschte-
Charakter war natiirlich dem rein verstandesmissigen des Sokrates voll-
stindig entgegengesetzt. Sokrates war ein einseitiger, geradezu pedanti-
scher Vernunftmensch. Ein richtiges Verstindnis fir die anders ge-
artete Frau ging ihm ab. Und so ist es ganz klar, dass es oft zu Kon-
flikten zwischen den beiden Ehegatten kommen musste. Xanthippe hatte
berechtigten Grund zu Klagen; denn sie wusste wohl Tag tir Tag
kaum, wo das Essen fiir ihre Haushaltung hernehmen. Wenn sie dann
ihrem Manne Vorwiirfe machte wegen seiner Gleichgiiltigkeit gegenuber
seiner Familie, wird er ihr in gewohnter Weise mit so und so viel Ver-
standesgrinden bewiesen haben, dass er so und nicht anders handeln
misgse. Gegen seinen Verstand kam sie natiirlich noch viel weniger auf
als irgend jemand, und da wird sie sich eben jeweilen nach Frauenart
oeholfen haben. Von einer modernen Frau konnte man vielleicht ver-
langen, dass sie sich und ihre Interessen verleugne und aufopferungsvolles
Verstiindnis zeige fiir den idealen Beruf ihres Mannes. Einer ehrbaren '
attischen Frau war dies schlechterdings unméglich; denn ihre geistige
Erziehung war so ziemlich gleich Null. Und Sokrates war nicht der
Mann, seine Frau geistig zu bilden. Sein ganzes Denken war dem
minnlichen Geiste angepasst; sein ganzes Herz, seine ganze Liebe ge-
hirte seinen Freunden, der Offentlichkeit, dem Staate. Man fragt sich
unwillkiirlich, warum denn Sokrates tiberhaupt geheiratet habe. Ich
glaube, der Hauptgrund war fur ihn die Erfillung einer Burgerpflicht,
nur so konnte er dem Staate eheliche Kinder erzengen. Die Frau war
also bloss das notwendige Mittel zam Zweck. Seine ganze geistige Ver-
anlagung und iibrigens auch die damaligen Verhdiltnisse schlossen eine
hiohere Betrachtung der Ehe aus. Sokrates war einer der grossen
Miinner, die absolut nicht zur Ehe taugen. Ihr Leben wird von einer




301
einzigen grossen Aufgabe so vollkommen beherrscht, dass sie keinerlei
Einschriinkung durch Familienriicksichten ertragen; gehen sie aber doch
eine so intime Verbindung wie die Ehe ein, so leidet diese eben schwer
unter ihrem hihern Beruf.

Was den Sokrates vor allen andern Weisheitslehrern seiner Zeit aus-
zeichnete, war die eminente Ehrlichkeit und Tiefgrindigkeit seines Den-
kens. Wenn sich ihm ein Problem darbot, so ruhte er nicht, bis er es
gelist hatte. LKr war der grossten geistigen Konzentration fihig. So
geschah es, als Sokrates mit Aristodemos zum Gastmahl des Agathon
ging, dass er in Nachdenken versank. Er blieb allmihlich zurick, hiess
aber seinen Begleiter ruhig weitergehen. Als nun Aristodemos im Hause
des Agathon ankam, sah er den Sokrates nirgends mehr. Ein Sklave
wurde geschickt, nach Sokrates zu sehen. Der berichtete, Sokrates stehe
im Vorplatz des Nachbarhauses und wolle nicht hereinkommen. Es
oging dann aber weniger lange, als es sonst zu gehen pflegte, bis Sokrates
kam, und alle schlossen darans, dass er nun den gesuchten Gedanken
gefunden habe.

Als die Athener vor Potidda lagen, geriet Sokrates einmal auf einen
Gedanken und stand vom Morgen an nachsinnend auf der gleichen
Stelle. Und es war schon Mittag., und die Leute bemerkten es, und ver-
wundert sagte es einer dem andern: ,Sokrates steht vom frihen Morgen

7

an, einem Gedanken nachsinnend, da.®

Als es nun Abend war, nahmen
einige junge Leute ihre® Decken ins Freie, es war im Sommer, und sie
schliefen teils, teils beobachteten sie den Sokrates, ob er auch wihrend
der Nacht stehen bleibe.” Er aber blieb stehen, bis die Sonne aufging.
Dann- betete er zum Sonnengott und ging nachher weg.

Verwandt mit dieser intensiven Kontemplation des Sokrates ist seine
Gewohnheit, von Jugend an .auf die Stimme seines Innern zu horen.
Er nannte sie sein Daimonion, d. h. das Gottliche, das Orakel in seinem
Herzen. Ganz unwillkiirlich, intuitiv offenbarte sich ihm manchmal das,
was fir ihn oder andere das richtige Verhalten sei. Und Sokrates war
seinem Daimonion stets gehorsam.

Wegen der Tiefe seines Denkens machte Sokrates auf seine Zuhorer
immer gleich starken Eindruck, obschon seine Reden schmucklos und
einférmig waren. Denn bei seinen Beweisfithrungen gebrauchte er immer
wieder die gleichen Beispiele aus dem tiglichen Leben. Er sprach von
Lasteseln, Schmieden, Schustern und Gerbern und schien fortwéihrend
in denselben Ausdriicken dasselbe zu wiederholen. So redete er den
vornehmen, reichen Kallias, der zwei Sthne hatte, einmal an: ,Wenn
deine Séhne Fillen oder Kilber wiren, so wiirden wir wohl einen Auf-



302

seher fiir sie anstellen, der in der Reitkunst oder der Landwirtschaft
erfahren ist. Nun sie aber Menschen sind, musst du wohl fiir sie einen
Autfseher haben, der in der menschlichen und biirgerlichen Tuechtigkeit
erfahren ist.“ Diese volkstiimliche, pedantische, etwas philistrose Rede-
weise wiirde den anspruchsvollen Athenern bald verleidet sein, wenn sie
nicht ein Sokrates angewendet hiitte, ein Mann von solcher Originalitat
und gesunder Kraft, dass auch aus den alten, bekannten Worten immer
wieder neues Leben hervorleuchtete. Und das allergrossartigste und
wirkungsvollste an Sokrates war die unvergleichliche Harmonie von
Denken und Handeln. Dies trat am glanzvollsten bei seinem Ende
zutage. Da zeigte es sich unwiderleglich, dass Sokrates nicht nur ein
grosser Denker, sondern ebenso sehr ein grosser Charakter ge-
wesen ist.

Wie wir wissen, wurde Sokrates hauptsichlich aus poelitischen
Griinden angeklagt. Die drei Ankliger, Meletos, Anytos und Lykon
drickten das so aus, Sokrates verderbe die Jugend. Freilich machte er
die sonst schon kritisch veranlagte Jugend noch kritischer und lehrte
sie denken. Und das Denken ist bekanntlich bei den Philistern zu allen
Zeiten verpont gewesen. Die Hauptanklage gegen Sokrates lautete aber
auf Gottlosigkeit. Es hiess, er leugne die Gotter des Staates. Diese
Anklage wurde jedoch durch das praktische Verhalten des Sokrates ginz-
lich widerlegt. Aber schon dazumal, wie noch hentzutage, musste eben
die gefihrdete Religion sehr oft als Deckmantel*fur politische Agitation
dienen.

Sokrates sprach in seiner Verteidigungsrede so, wie er zeitlebens
getan hatte. Er machte vielmehr den Eindruck eines Lehrers der Richter,
als den eines Angeklagten. Wenn er demiitig um Freisprechung gebeten
hitte, hétte er sie sicher erlangt. Aber. da er sich unschuldig tuhlte.
widersprach eine solche Erniedrigung seinem hohen Ehrgefuhl. Dazu
kam noch, dass er schon 70 Jahre alt war. Das Leben konnte ihm nichts
mehr bringen als allfallige Beschwerden des Alters. Sokrates fand es
daher unverniinftig, am Leben zu kleben, und nach seiner Vernunft
handelte er. .

Er wurde nach dem Antrag der Ankliger zum Tode verurteilt.

Noch 30 Tage schob sich die Vollstreckung des Todesurteils hinaus.
Alltaglich besuchten ihn seine Freunde im Gefingnis, und er unterhielt
sich mit ihnen in der gewohnten Weise, heiter und wohlgemut, wie immer.
Seine Freunde, namentlich sein Gemeinde- und Altersgenosse Kritom,
suchten ihn zu bewegen, aus dem Gefingnisse zu entflichen, was sich
leicht hiitte bewerkstellicen lassen. Aber dem Sokrates war es infolge:




303

der jahrzehntelangen guten Gewohnung rein unméglich geworden, etwas
anderes zu tun, als was er vor seinem Gewissen verantworten konnte.
In einem prichtigen Dialog mit Kriton, den uns Plato aberliefert hat,
macht er seinem Freunde klar, dass er nicht aus dem Gefingnis ent-
fliechen durfe. Man dirfe unter keinen Umstinden Unrecht tun, auch
wenn man selbst Unrecht erlitten habe. Aber durch seine Flucht wurde
Sokrates den Gesetzen des Staates Unrecht tun, er wurde sie, so viel an
ihm liege, auflésen. Und doch habe er 70 Jahre lang diese Gesetze an-
erkannt, denn mehr als irgend ein anderer Athener sei er immer in
Athen geblieben und habe damit deutlich zu erkennen gegeben, dass es
ihm hier gefalle.

Und so brach der letzte Tag an. Die Jiinger des Sokrates kamen wieder
zu ihm in das Geféingnis. Heiter und gelassen unterhielt er sich mit
- ihnen den ganzen Tag. Sie sprachen von dem, was ein Mensch nach
seinem Tode zu erwarten habe. Sokrates entwickelte die Griunde, welche
die Unsterblichkeit der Seele wahrscheinlich machen. Er war sich aber
als wahrer Philosoph wohl bewusst, dass sich dariiber nichts absolut
Sicheres sagen ldsst. Doch war er voller Zuversicht und freute sich
darauf, dass seine Seele vom Korper als einem Kerker befreit sein und
so zu unbeschriinkter Erkenntnis der Wahrheit gelangen werde. Unter
solchen Gesprichen kam der Abend heran. Hoéren wir nun zum Schlusse.
wie Plato in seinem Dialog Phidon uns durch den Mund des Sokrates-
schilers Phidon das Ende seines Lehrers erzihlt hat. Sokrates sagte:
,Ihr, meine Freunde, werdet in Zukunft jeder zu seiner Zeit die Reise
nach dem Hades antreten. Mich aber ruft schon jetzt das Geschick,
und es scheint mir ziemlich an der Zeit, zum Bade mich anzuschicken ;
es dinkt mich ndmlich besser, nachdem ich gebadet habe, das Gift zu
trinken und den Frauen nicht durch das Abwaschen meines Leichnams
Miuhe zu machen.“ :

Darauf sagte Kriton: ,Gut, lieber Sokrates; was triigst du aber diesen
oder mir auf in betreff deiner Kinder oder sonst, womit wir dir den
grossten Gefallen erweisen kinnten.“ Sokrates antwortete: , Was ich euch
immer sage, nichts Neues. Dass ihr, wenn ihr um euch selbst besorgt
seid, mir und den meinigen und euch selbst einen Gefallen er-
weisen werdet, was immer ihr tut; auch wenn ihr mir es jetzt nicht
versprecht. Wenn ihr aber euch selbst vernachlissigt und nicht gleich-
sam die Spur des jetzt und frither Gesagten verfolgen und so leben
wollt, dann werdet ihr nichts ausrichten, auch wenn ihr mir jetzt viele
Versprechungen macht.“ Kriton sagte: ,Wir werden uns bestreben, so zu
handeln. Auf welche Weise aber sollen wir dich bestatten ?* | Wie



304

immer ihr wollt,“ antwortete Sokrates. _falls ihr mich dann wirklich
habt und ich euch nicht entschliipfe.“ Zugleich lachte er ruhig, blickte uns
an und sprach: ,Den Kriton kann ich einfach nicht iberzeugen. dass
ich der Sokrates bin. der sich jetzt mit euch unterhilt, sondern er meint,
ich sei der, den er in Biilde als Leichnam sehen wird, und deshalb fragt
er, wie er mich begraben solle. Was ich aber lidngst ausfithrlich euch
auseinandersetzte, dass ich, wenn ich das Gift getrunken habe, nicht
mehr bei euch sein werde, sondern eingehen zu irgend welchem Gliicke
der Seligen, das, meint er, sage ich nicht im Ernst, sondern nur, um
euch und mich zu trosten. Versichert nun dem Kriton, wenn ich ge-
storben bin, dass ich nicht hier bleiben, sondern weggehen werde, da-
mit er es leichter ertriigt und nicht, wenn er sieht, wie mein Leib
verbrannt oder begraben wird, sich meinetwegen entriistet, wie wenn
ich etwas Schreckliches erduldete, und nicht bei der Bestattung sagt,
er begrabe den Sokrates. Du musst mutig sein, Kriton, und sagen.
dn begrabest meinen Leib, und du sollst ihn so begraben, wie es dir
am richtigsten scheint.®

Hierauf stand Sokrates auf und ging in ein Nebengemach, um zu
baden, und Kriton folgte ihm, uns aber hiess er warten. Wir warteten
also, indem wir iiber das Gesagte uns besprachen und ihm nachforschten,
dann aber auch wieder von dem grossen Ungliick redeten, das uns zu-
cestossen sei, und wir waren fest uberzeugt, dass wir, wie des Vaters
beraubt. als Waisen unser weiteres Leben zubringen miissten.

Nachdem er gebadet hatte, brachte man seine Kinder zu ihm — er
hatte ndmlich zwei kleine Sohne und einen erwachsenen —, und die
Frauen seiner Verwandtschaft kamen. In Kritons Gegenwart unterhielt
er sich mit ihnen und trug ihnen auf, was er wollte. Dann hiess er die
Frauen und Kinder weggehen und kehrte zu uns zuruck. Und schon war
es nahe bei Sonnenuntergang, denn er hatte lange Zeit drinnen verweilt.
Und er setzte sich uud sprach nicht mehr viel.

Und da kam der Diener der Polizeibehirde, trat zu Sokrates und
sprach: _Lieber Sokrates, mit dir werde ich die schlimme Erfahrung
nicht machen, die ich mit andern mache, dass sie mir zirnen und
fluchen, wenn ich ihnen, von der Behorde gezwungen. das Gift zu
trinken befehle. Dich aber habe ich sowohl sonst in dieser Zeit als den
tichtigsten, sanftesten und besten Mann kennen gelernt von allen, die
jemals hieher kamen, als auch jetzt weiss ich wohl, dass du nicht mir
zurnst, kennst du doch die Schuldigen, sondern jenen. Jetzt aber, denn du
weisst, mit welchem Befehle ich gekommen bin, lebe wohl und versuche,
so leicht als miglich das Notwendige zu ertragen.* Und zugleich wandte




305

er sich unter Triinen um und ging weg. Und Sokrates blickte zu ihm
auf und sprach: ,Auch du leb wohl, und ich will dies besorgén.“ Und
zu uns sagte er: ,Wie fein doch der Mensch ist; in der ganzen Zeit
kam er zu mir und unterhielt sich bisweilen mit mir und war der beste
Mensch, und jetzt, wie edel beweint er mich. Aber wohlan, lieber Kri-
ton, wir wollen ihm gehorchen, und es soll einer das Gift bringen, wenn
es zerrieben ist; wo nicht, so soll man es zerreiben“ (nédmlich die Samen-
korner des Schierlings). ' ‘

Und Kriton sprach: ,Aber ich glaube, o Sokrates, dass die Sonne
noch aut den Bergen ist und noch nicht untergegangen. - Und zugleich
weiss ich, dass auch andere sehr spit das Gitt getrunken haben, nach-
dem man es ihnen befohlen hatte, indem sie noch sehr gut assen und
tranken und sich einige mit denen vergniigten, die sie begehrten. Eile -
also nicht, denn noch hat es Zeit.“

Und Sokrates sprach: ,Ganz naturlich ist es, Kriton, dass jene, von
denen du sprichst, das tun — denn sie meinen damit etwas zu gewinnen
—, und ganz natiirlich werde ich es nicht tun. Denn ich meine, indem
ich etwas spiiter trinke, nichts anderes zu gewinnen, als dass ich mich
vor mir selbst licherlich mache, indem ich am Leben klebe und es ver-
lingere, obwohl es keinen Inhalt mehr hat. Drum, wohlan, gehorche
und handle nicht anders.“ : y

Und Kriton winkte seinem in der Niahe stehenden Sklaven. Und
der ging hinaus und kam nach geraumer Zeit mit dem, der dem Sokrates
das Gift geben sollte und es zerrieben in einem Becher brachte. Als
Sokrates den Menschen erblickte, sagte er: ,Gut, mein Bester, was
muss man nun tun? verstehst du dich doch darauf.“ _Weiter nichts,“
- erwiderte er, ,als, wenn du getrunken hast, herumgehen, bis dir die
Beine schwer werden, und dann dich niederlegen, und so wird es von
selbst wirken. Und dabei reichte er dem Sokrates den Becher. Und
der nahm ihn, und sehr heiter, ohne zu zittern oder seine Farbe oder
Miene zu éndern, sondern, wie er es zu tun pflegte, den Mann mit
stierem Blick ansehend, sagte er: ,Was meinst du von diesem Trunk,
darf man da auch, wie sonst, einem Gotte etwas davon spenden oder
nicht?“ ,0 Sokrates,“ sagte er, ,wir zerreiben nur so viel, als wir
glauben, dass genug sei.“ ,Ich verstehe,“ sagte Sokrates; ,aber gestattet
ist es wohl und notig, zu den Gottern zu flehen, dass der Umzug von
hier ins Jenseits glicklich ausfalle. Und darum flehe ich, und es modge
in Erfullung gehen.“ Und bei diesen Worten fuhrte er den Becher zum
Munde und trank ihn ganz leicht und heiter aus. ;

Und die meisten von uns hatten bis jetzt so ziemlich ihre Trinen
Schweiz. Padagog. Zeitschrift. 1907. 99



. 306

zurickhalten kénnen; als wir aber sahen, wie er trank und ausgetrunken
hatte, da konnten wir es nicht mehr, sondern mit Gewalt und in Stré-
men brachen meine Trinen hervor, so dass ich mich verhiillte und
mich selbst beweinte. Denn nicht beweinte ich jenen, sondern mein
eigenes Geschick, weil ich eines solchen Freundes beraubt sein sollte.
Kriton aber war noch frither als ich, da er seine Trinen einfach nicht
zurickhalten konnte, zur Seite getreten. Apollodoros aber weinte schon
vorher bestindig, jetzt aber schrie er laut auf und erweichte durch
sein Weinen und Jammern jeden der Anwesenden ausser den Sokrates
selbst. Der aber sprach: ,Was macht ihr denn, ihr seltsamen
Menschen? Nicht am wenigsten deshalb habe ich ja die Frauen weg-
geschickt, damit sie nicht einen solchen Fehler begehen. Habe ich doch
- gehort, dass man in feierlicher Stille sterben soll. Drum seid nun ruhig
und nehmt euch zusammen.“ Und als wir das horten, schiimten wir
uns und hielten die Triinen zuriick.

Er aber ging auf und ab. Und als er sagte, dass ihm die Schenkel
schwer werden, legte er sich auf den Rucken; denn so befahl es der
Mann, der ihm das Gift gegeben hatte. Und zugleich betastete ihn
dieser, und nach einiger Zeit betrachtete er seine Fiisse und Schenkel,
driickte seinen Fuss heftiz und fragte, ob er es spiire. Sokrates aber
verneinte es. Und darauf driickte er ebenso seine Schenkel. Und indem er so
aufwirts ging, zeigte er uns, wie er kalt und starr werde. Und Sokrates
selbst betastete sich und sagte, dass er, wenn es ihm ans Herz komme,
scheiden werde. Seine Bauchgegend war nun schon beinahe erkaltet,
und er enthiillte sich, er hatte sich nimlich verhillt, und sprach, das
waren seine letzten Worte: ,O Kriton, wir sind dem Heilgotte Asklepios
einen Hahn schuldig. So bezahlt ithm denn die Schuld und versiumt
es nicht.“ _Das soll geschehen“, antwortete Kriton,” ,aber sieh, ob du
noch sonst einen Auftrag hast.* Auf diese Frage antwortete Sokrates
nicht mehr, sondern nach kurzer Zeit machte er eine Bewegung. Der
Mann enthiillte ihn, und seine Augen waren starr. Als Kriton das sah,
schloss er ihm den Mund und die Augen.

Das war das Ende unseres Freundes, eines Mannes, der, wie wir
wohl sagen moéchten, von den Zeitgenossen, die wir kennen lernten, der
beste war und auch sonst der verstindigste und gerechteste.




	Sokrates

