
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 17 (1907)

Heft: 6

Artikel: Sokrates

Autor: Usteri, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


289

S o k r a t e s. *)

Von Dr. Paul Usteri, Burgdorf.

Sokrates lebte in Athen von 469—31)9. Das war eine grosse Zeit,
eine Zeit gewaltiger geistiger Entwicklung. Sokrates erlebte als erwachsener

Mann die Blütezeit Athens vor dem peloponnesischen Kriege. Die
materiell glänzende Lage ermöglichte es den Athenern, sich mit voller
Musse geistiger Betätigung zuzuwenden. Und da gab es viel zu lernen.
Wir stellen im Zeitalter der Aufklärung. In Ionien, wo die Menschen

losgelöst waren von der heimischen Tradition, wo sie durch den regen
Handelsverkehr fremder Menschen Sitten und Anschauungen kennen

lernten, hatte das freie, voraussetzungslose, philosojdiische Denken seinen

Anfang genommen. Man begnügte sich nicht mehr mit der von den

Vätern überkommenen religiösen Weltbetrachtung, die in allen
Naturerscheinungen das Wirken besonderer göttlicher Mächte erkannte. Die

grossen ionischen Denker philosophierten nun ein jeder auf eigene Faust
und suchten auf verschiedenen Wegen die Welt und ihre rätselhaften
Erscheinungen zu erklären. Die ionische Philosophie wanderte dann nach
Athen und fand dort einen überaus fruchtbaren Boden. Denn die
athenische Demokratie gewährte zur Zeit des Perikles Bürgern und Fremden
die grösstmögliche Freiheit in politischen und religiösen Dingen. Jeder
konnte bis zu einem gewissen Grade nach seiner Fasson selig werden.
Der rege athenische Geist dürstete nach Weisheit und Wissen. Diesem
Bedürfnis kamen nun die Sophisten entgegen. Das waren Weisheits-

*) Das nachstehende Lebensbild von Sokrates will nicht umfassend sein. Der
Verf. hat absichtlich sein Thema auf einzelne Punkte eingeschränkt, so dass alles,
¦was im Folgenden nicht zur Sprache kommt, als mit Absicht weggelassen zu
betrachten ist.

Zuerst wird die geistige Entwicklung des Sokrates und im Anschluss daran
sein Verhältnis zum Staat dargestellt werden. In einem zweiten Teile wird Sokrates
als Mensch in seiner ganzen Originalität uns beschäftigen. Zum Schlüsse werden
wir von seinem Prozess und seinem Ende reden.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1907. 21



290

lelirer, die das Wissen auf den Markt brachten. Sie hielten Unterrichts-
kurse, zum Teil gegen sehr hohe Bezahlung. (Pro ta gor as z. B. bezog
ein Honorar von 100 Minen 10,000 Fr.) Sie lehrten alle Wissenszweige,

vor allem praktische Dinge; die Kunst, seine Güter gut zu verwalten,
oder den Staat zu leiten. Namentlich zur Ausübung der politischen
Kunst brauchte man die Kunst des Redens. So wurde die Rhetorik
gelehrt. Man übte die Kunst und Fähigkeit, jede Sache so zu drehen,
wie man sie haben wollte, und den Gegner zu widerlegen mit Gründen
oder Scheingriinden. Darin war man nicht skrupulös. Man spekulierte
auf die Dummheit des Publikums. Man warf daher in Athen allen

Sophisten vor, sie lehrten die Kunst ròv ^rrco Xóyov v.qüxxat xouïv, die
schlechtere Sache zur bessern zu machen. Dieser Skrupellosigkeit im
Disputieren entsprachen auch ihre sonstigen sittlichen Grundsätze. Sie

sahen die Widersprüche bei den verschiedenen Menschen und bei den

verschiedenen Völkern. Die Sitten und Anschauungen stimmten gar nicht
überein. Was die einen für recht hielten, hielten die andern für unrecht.
Die Sophisten fanden nun keinen absoluten Masstab, an dem sie die

Meinungen der Menschen hätten messen können und prüfen, welche die

richtige sei. Sie sahen nur die Relativität von allem. So verzweifelten
sie an einer absoluten, objektiven Wahrheit. Sie glaubten nur noch an

subjektive Wahrheiten, d. h. sie meinten, nur das sei richtig oder gut,
was ihnen gerade jetzt als richtig oder gut erscheine. Die Gesetze sind
demnach einfach der Ausdruck der Meinungen früherer Menschen. Wenn

wir jetzt anders denken, so haben sie für uns keine Geltung. Diese

Betrachtungsweise fand in dem berühmten Satz des Protagoras ihren
Ausdruck: nèroov àxdvicor ¦/,çy/,iâ.Tcoi> âvdçcoxoç, der Mensch ist das Mass

aller Dinge.
Als Sokrates mit offenen Augen und nachdenklichem Sinn das Leben

und Treiben in Athen betrachtete, sah er eine Zerfahrenheit
sondergleichen. Von einer Einheit und Gleichmässigkeit im Denken war keine
Rede mehr. Die einen hielten noch mehr oder weniger an der Tradition
fest. Die Mehrzahl war in ihrem Denken schwankend geworden. Ein
Teil lief diesem • Weisheitslehrer nach, ein Teil jenem. Vielen war ihre
jeweilige Laune die einzige Richtschnur. Ein seichter Dilettantismus
machte sich auf allen Gebieten breit.

Sokrates konnte diese allgemeine Verwirrung in geistigen Dingen
nicht ruhig mit ausehen, denn er fühlte die Kraft in sich zu

selbständigem Denken. So liess er das Bildhauerhandwerk, das er von
seinem Vater Sophroniskos gelernt hatte, liegen und widmete seine ganze
Zeit seiner geistigen Ausbildung. Zuerst machte er sich mit den Lehren



29t

der grossen Denker bekannt. Die gaben sich hauptsächlich mit
Naturphilosophie ab, mit Astronomie, Physik und dergleichen. Aber die
Probleme der Naturerklärung vermochten ihn auf die Dauer nicht zu fesseln.

Denn er sah ihren Nutzen nicht ein. Das Wort „ Nutzen" muss man
hier aber richtig verstehen. Wenn heutzutage die Philosophie, die alten

Sprachen und dergleichen als unnütze Wissenschaften abgelehnt werden,

so geschieht das vom Standpunkt des Gelderwerbs aus. Man kann damit
kein oder nur wenig Geld verdienen. Bei Sokrates spielt aber dieser Punkt
nicht die geringste Rolle. Wenn er die Naturwissenschaften im Detail
als nutzlos ablehnt, so geschieht das mit Rücksicht auf den ethischen

Menschen. Diese Kenntnisse machen einen Menschen nicht gut und tüchtig;
eine Erfahrung, die man ja auch heutzutage bei der übertriebenen

Wertschätzung des Wissens immer wieder macht. Sokrates sagte sich nun :

Die Erforschung der Naturwissenschaften nimmt wohl ein ganzes
Menschenleben in Anspruch. Viel wichtiger für meine Zeit ist aber eine

richtige Fundamentierung der Ethik. Die Menschen müssen vorerst eine

Richtschnur haben für ihr Verhalten im täglichen Leben. So konzentrierte

sich Sokrates auf diese wichtigste Aufgabe und machte sie zu
seiner Lebensaufgabe. In der Beschränkung zeigte sich der Meister. Aus
der grossen Verschiedenheit der Erklärungen von Naturerscheinungen
schloss er auch, dass ihre Erkenntnis dem Menschen unmöglich sei.

Das Denken des Sokrates richtete sich also auf die Ethik; er wollte
sicher wissen, wie man sich jederzeit zu verhalten habe. Sokrates ging
auf die Suche nach Weisheit in diesen Dingen. Da sich in Athen das

Leben der Bürger ganz in der Öffentlichkeit abspielte, war es nicht
schwer, Leute zu finden, mit denen man sich besprechen konnte. Man
fand sie zur Genügte in den Gymnasien, auf dem Markt, in den Butiken
der Handwerker. Sokrates erzählt uns selbst in seiner Verteidigungsrede,
wie sie uns Plato überliefert, wie es ihm auf diesen Streifzügen ergangen
sei. Er ging zuerst zu einem Staatsmann, der im Rufe grosser Weisheit
stand, und forschte ihn aus. Während des Gesprächs merkte er aber mit
seinem scharfen Verstand, dass der Politiker zwar vielen andern und am
meisten sich selber weise vorkomme, es aber nicht sei. Sokrates wollte
ihn von diesem Sachverhalt überzeugen. Aber er zog- sich dadurch nur
die Feindschaft des Politikers und derer, die das Gespräch mit anhörten,
zu. Im Weggehen sagte sich Sokrates: Ich bin weiser, als dieser Mann.

Wir wissen zwar beide nichts Rechtes. Aber ich bin mir doch dessen

bewusst, während dieser meint, etwas zu wissen, obgleich er nichts weiss.

Nach den Staatsmännern ging Sokrates zu den Dichtern und fragte sie

über wichtige, schwierige Stellen ihrer Werke aus. Aber sie blieben ihm



292

eine befriedigende Antwort schuldig, so dass Sokrates zu der Überzeugung

kam, sie dichteten nicht aus Weisheit und wirklicher Kenntnis,
sondern aus einer natürlichen Begabung und Begeisterung heraus. Es ist
begreiflich, dass die Dichter, bei denen Intuition und Gefühl die Hauptrolle

spielen, dem rein logischen, verstandesmässigen Denken des Sokrates

nicht standhalten konnten. Nachher ging Sokrates zu den Handwerkern.
Diese verstanden zwar ihr Handwerk recht wohl, aber in geistigen Dingen
wussten sie nicht Bescheid. Doch war ihnen das nicht klar, sondern sie

meinten, wie übrigens auch die Dichter, dass sie, weil sie ihre Kunst
verstanden, auch in den andern Dingen weise seien.

Das Resultat dieses Suchens nach Weisheit bei sich und den andern

war also die Erkenntnis des Nichtswissens, nur mit dem Unterschied,
dass Sokrates diese Selbsterkenntnis hatte, die andern aber nicht. Da
dieses Sichselbsterken nen, das yvmât oatnóv, das über dem Tempel des

Apollo in Delphi stand, der einzige Weg zu einer bessern Erkenntnis

war, sali Sokrates seine erste Aufgabe darin, den Leuten ihr Nichtwissen
klarzumachen. Dabei kam seine berühmte sokr. Ironie zur Anwendung.
Er verstellte sich immer. Er trat nie als der Lehrende auf, sondern als

der scheinbar Lernende. Er fragte immer, wie wenn er sich belehren
lassen wollte. Er liess sich auf seine scheinbar harmlosen Fragen
antworten. Das Resultat war aber immer das, dass der Gefragte schliesslich

einge-tehen müsste, darüber nichts zu wissen, worüber er etwas zu

wissen gemeint hatte.
Es ist klar, dass ein Denker, wie Sokrates. sich auf die Dauer mit

diesem Resultat nicht begnügte. Die bloss negative Denkarbeit, das
Verneinen und Feststellen des Unrichtigen konnte ihn nicht ganz befriedigen.

Es entwickelte sich bei ihm allmählich die Erkenntnis des

Richtigen, oder er war wenigstens im Besitze der richtigen Methode des

begrifflichen Denkens. Aber nun teilte er seinen Zuhörern nicht direkt das

von ihm Gefundene mit, sondern er suchte es gemeinsam mit ihnen.
Er stellte ihnen lauter Fragen und liess sie durch ihre Antworten selber

auf das Richtige kommen ; gerade so, wie es noch heutzutage in der

Pädagogik gelehrt und an unzähligen Musterbeispielen vordemonstriert
wird. Der Lehrer ist bereits im Besitze des Wissens und sucht nun durch

geschickte Fragen den Schüler so zu lenken, dass er selbst das Gesuchte

findet. Der Unterschied zwischen einem modernen Lehrer und Sokrates

ist nur der, dass der moderne Pädagoge es nur selten dazu bringt, dass

durch ein solches genau vorgezeichnetes Frag- und Antwortspiel die

Schüler ungesucht und ohne Nachhülfe das Gewünschte finden, während
dem Sokrates nachgerühmt wird, dass er jeden zwang, das zuzugestehen.



293

worauf er ihn führen wollte. (Vgl. Plato, Symp. 213.) Diese Kunst, aus
andern die richtigen Gedanken herauszulocken, verglich Sokrates mit
der Hebammenkunst, der Maieutik, die seine Mutter Phainarete besessen

batte. Dagegen betonte er sein ganzes Leben hindurch, dass er selbst

von sich aus nichts wisse. Das war nun allerdings nicht richtig, sondern
wiederum Ironie, verglichen mit dem Wissen der andern Menschen; wie
hätte er sonst als Lehrer der andern auftreten können Aber es war
Sokrates damit voller Ernst, wenn er den absoluten Masstab anlegte.
Er sagt es selbst (Apol. IX A), dass die menschliche Weisheit so viel
wie nichts wert sei im Vergleich zu der göttlichen. „Wie jeder wahrhaft

geistestiefe Mann war er Zeit seines Lebens wissensbescheiden,
erfüllt von dem Gefühl für den unendlichen Abstand der Wahrheit an
sich und des uns Menschen möglichen Masses derselben." (Pfleiderer.)
Diese Bescheidenheit gegenüber Gott, dem Absoluten, berechtigte Sokrates,
so selbstbewusst aufzutreten gegenüber den eingebildeten Menschen, die,

obgleich sie keine wirkliche Weisheit hatten, sich doch so weise dünkteu.
Des Sokrates Verteidigungsrede vor Gericht, wie sie uns Plato
überliefert, ist ein interessantes Beispiel dafür, wie in einem grossen Manne

grösste Bescheidenheit und grösstes Selbstbewusstsein harmonisch beieinander

wohnen können. Zuerst die Bescheidenheit. Sokrates erzählt, wie
sein Freund Chaireplion zum Orakel von Delphi ging und fragte, ob

einer weiser sei, als er. Die Pythia antwortete: „Nein, keiner ist
weiser." Diesen Ausspruch deutete nun Sokrates so : Wenn Apollo mich
als den Weisesten bezeichnet, so kann er das nur deshalb tun, weil ich
mir der vollständigen Unzulänglichkeit meines Wissens bewusst bin, die
andern aber nicht. Ja, der Gott will nicht eigentlich gerade mich als den
Weisesten bezeichnen, sondern vielmehr allgemein sagen : „Dieser von euch

ist der Weiseste, der, wie Sokrates, erkannt hat, dass sein Wissen nichts

taugt gegenüber der göttlichen Weisheit." Auf der andern Seite hat
Sokrates die allergrösste Meinung von seinem Berufe, seine Mitbürger
über ihr Scheinwissen aufzuklären und zu richtiger Erkenntnis der Dinge
zu führen. Er sagt in seiner Verteidigungsrede: „Ich glaube, dass der
Stadt niemals ein grösseres Glück widerfahren ist, als die geistig-sittliche

Arbeit, die ich an ihren Bürgern verrichte." Als er daher gegenüber

dem Strafantrage seiner Ankläger, der auf Tod lautete, einen

Gegenantrag zu stellen hatte, sagte er es rund heraus, er, als der grösste
Wohltäter der Stadt, verdiene eigentlich keine Strafe, sondern eine

Belohnung. Und da wäre für ihn, den armen Mann, die passendste Belohnung,

ihn täglich auf Staatskosten im Rathause speisen zu lassen, damit
er ruhig seine ganze Zeit seinem geistigen Berufe widmen könnte.



294

Sokrates war ein durchaus praktischer Philosoph und Moralist. Er
wollte seine Mitbürger nicht bloss um des Denkens willen richtig denken
lehren, sondern er wollte sie dadurch wirklich tüchtig* machen fürs Leben.
ein Ziel, das auch die Sophisten anstrebten, allerdings viel oberflächlicher.
Sehen wir an einem Beispiel, wie Soktrates zu lehren pflegte. Glaukon,
der Bruder Piatos, wollte, noch nicht zwanzigjährig, um jeden Preis als

Volksredner auftreten. Seine Freunde und Verwandten konnten ihn
einfach nicht davon abbringen ; nur dem Sokrates gelang es. Zuerst
fesselte er Glaukon durch eine Schmeichelei, denn Soktrates war
gefürchtet wegen seiner unerbittlichen Dialektik, und viele wichen ihm aus,

wenn sie konnten. Sokrates sagte daher zu Glaukon: „Nicht wahr, du

beabsichtigst, den Staat zu lenken. Das ist wahrlich der schönste Beruf.
Da wird einer berühmt, zuerst in seiner Vaterstadt, dann in Griechenland,

und vielleicht, wie Themistokles, auch bei den Barbaren. Wo immer
du gehst, richten sieh aller Augen auf dich." Das tat dem Glaukon sehr

wohl in seinem Herzen, und er hörte gern weiter den Sokrates an. Aber

nun kam ein peinliches Verhör. Sokrates fragte, womit er sich zuerst

um den Staat verdient machen wolle. Glaukon schwieg und besann sich.

„Willst du ihn etwa reicher machen, seine Einkünfte vermehren? So

sage mir denn, woher bezieht der Staat gegenwärtig seine Einkünfte,
und was betragen sie? Du hast natürlich schon darüber nachgedacht,

um, falls die eine oder andere Quelle sparsamer flösse, den Ausfall zu

decken, und wenn sie ganz versiegen sollte, eine neue zu eröffnen."
Glaukon anwortete: „Daran gerade habe ich noch nicht gedacht."
Sokrates : „Nun, wenn du dies übergangen hast, so nenne uns wenigstens
die Ausgaben des Staates; denn du beabsichtigst ohne Zweifel, auch hier
die unnötigen Ausgraben aus dem Budget zu streichen." Glaukon : „Nein,
beim Zeus, auch damit habe ich mich noch nicht befasst." Sokrates:

„Nun, so denke ich, wollen wir damit noch warten, den Staat reich zu

machen. Denn wie kann man damit anfangen, ohne die Ausgaben und

Einnahmen zu kennen?" Glaukon meinte nun, man könne sich ja auch

von den Feinden bereichern. Sokrates erwiderte, ja, wenn man ihnen

überlegen sei. Um dies zu entscheiden, müsse man vor allem die eigenen

Streitkräfte kennen. Glaukon weiss aber auch hier nichts. Mit feiner Ironie
weist Sokrates ihm auch noch in andern Punkten seine vorderhand
vollständige Untauglichkeit zum Politiker nach. Sokrates meint zum Schluss,

bevor er den grossen Staatshaushalt, der mehr als 10,000 Haushaltungen
umfasse, besorgen wolle, solle er zuerst lernen, einen einzigen Haushalt
recht zu besorgen. Die Haushaltung seines Oheims hätte es z. B. sehr

nötig, dass ihr aufgeholfen werde. Glaukon meint, er würde seinem



295

Oheim schon helfen, wenn er ihm nur gehorchen wollte. Sokrates:
„Wenn du deinen Oheim nicht überreden kannst, meinst du denn, du
könnest alle Athener samt deinem Oheim überreden ?" Auf diese Weise
belehrte Sokrates den Glaukon zugleich in negativer und positiver Weise.

Er überwies ihn des Nichtwissens und leitete ihn an, wie er sich die

nötigen Vorkenntnisse zur politischen Laufbahn zu erwerben habe. In
ähnlicher Weise disputierte Sokrates jahrzehntelang tagtäglich mit jedem,
der sich von ihm ausfragen lassen wollte. So suchte er auch den
hochbegabten Alk ibi a des zu bilden, und dieser gesteht selber im Gastmahl
des Plato: „Sokrates zwingt mich, zu bekennen, dass ich, während es

mir selbst noch an vielem fehlt, mich selbst vernachlässige und dabei
doch die Angelegenheiten der Athener betreibe." Aber diese Selbstzucht,
die Sokrates in höchstem Grade verlangte, wollte Alkibiades nicht auf
sich nehmen ; seine Selbstsucht, sein Ehrgeiz waren mächtiger in ihm.
So fing er an, den Sokrates zu meiden; denn er schämte sich vor ihm.
Es ist bekannt, wie dann seine Politik, die sich nicht von Vernunftgründen

leiten liess, wie Sokrates es gewollt hatte, sondern von Laune
und Leidenschaft, Athen ins Verderben stürzte.

Mit seiner ganzen politischen Erziehung- der athen. Bürger
bezweckte Sokrates Nookratie, Herrschaft der Vernunft im Staatsleben.
Sein philosophischer Geist verlangte auch in der Politik Wahrheit, ein

gründliches Verstehen und Wissen. Nur der sollte an der Staatsleitung
teilnehmen, der etwas von der Staatsverwaltung verstand, gerade wie

nur der schustere, der das Schusterhandwerk gelernt habe. Mit diesen

politischen Forderungen des Sokrates stimmte aber die athenische Demokratie

keineswegs überein. Das war die erste Demokratie der Welt. Aus
der Geschichte war noch nichts -zu lernen. Und so haben die Athener
mit jugendlichem Idealismus den Gedanken der Volksherrschaft in
weitestem Sinne ausgestaltet. Sie glaubten an die politische Befähigung jedes
Bürgers, und so wurden z. B. die 500 Ratsherren, die die Staatsleitung
in Händen hatten, durch Bohnen ausgelost aus denen, die sich zu
diesem Amte gemeldet hatten. So suchte man vollständige Unparteilichkeit
zu erreichen und eine wirkliche V o 1 k s herrschaft. Diese Volksherrschaft
brachte Athen keinen Schaden, so lange sie durch die tatsächlichen
Verhältnisse aufgehoben wurde, cl. h. so lange Männer in der Verwaltung
waren, die durch ihren allmächtigen Einfluss den Staat nach ihrem
Willen regierten. So war es bei Perikles, und der Geschichtschreiber

Thukydides hat diesen Sachverhalt in den berühmten Worten richtig
zum Ausdruck gebracht: Dem Namen nach war Athen eine Demokratie,
in Wahrheit aber stand es unter der Herrschaft des ersten Mannes. Nach des



29fi

Perikles Tod jedoch fehlte es in Athen an einer einheitlichen Leitung,
und da trat die Haltlosigkeit und Unhaltbarkeit der athenischen Demokratie

immer mehr zutage. Der Staat wurde von lauter Leuten regiert,
die ihr Metier nicht recht verstanden und denen es auch ganz an der

nötigen Charakterstärke fehlte. Das ist bei einem Nikias, dem Führer der

Konservativen, so gut wie bei einem Kleon, dem Führer der Radikalen,
nachzuweisen. Sokrates hat den ganzen peloponnesischen Krieg miterlebt,
hat den beständigen Wankelmut der athenischen Volksversammlung und
den grässlichen politischen Dilettantismus die ganze Zeit mit ansehen

müssen, und er hat die athenische Demokratie, wie sie war, theoretisch
verurteilt. Er sagte es offen, es sei eine Torheit, die Beamten des Staates

durchs Bohnenlos zu bestimmen, während doch niemand Lust habe,
einen durchs Bohnenlos Gewählten zum Steuermanne, Baumeister, Flötenspieler

oder zu andern ähnlichen Verrichtungen zu nehmen, wo ein
Verstoss weit weniger zu bedeuten habe, als in den Angelegenheiten des

Staates.

Wenn Sokrates so urteilte und sprach, so war das, kurz gesagt, eine

Majestätsbeleidigung, allerdings nicht die Beleidigung der Majestät eines

Monarchen, aber der Majestät des Volkes. Und die athenischen
Demokraten waren so eifersüchtig auf ihre Ehre, wie nur irgendein Monarch.
Als daher im Jahre 399 Sokrates angeklagt wurde, fiel die Anklage auf
günstigen Boden, nachdem wenige Jahre vorher auf die furchtbare
Erniedrigung unter den dreissig Tyrannen hin die Demokratie sich mühsam

wieder erhoben hatte. Man wollte den Sokrates einmal mundtot machen,
der zwar praktisch und persönlich gesetzestreu war, wie nur irgendwer,

aber wegen der schneidenden Schärfe seines Geistes der weitaus

gefährlichste theoretische Gegner der bestehenden demokratischen
Einrichtungen. Als die Stärkern haben sie ihn getötet, aber hatte er darum
unrecht? Ich glaube, nein. Auch mit Rücksicht auf unsere schweizerische

Demokratie gibt er uns zu denken. Wir sind freilich gewohnt, die

vollständige Gleichberechtigung aller Bürger in politischen Dingen als

ein unantastbares Ideal anzusehen. Und praktisch ist diese Verfassungsform

wohl auch die beste. Aber von einer wirklich idealen Verfassung
ist sie denn doch noch sehr weit entfernt. Sie ist nur die am wenig-sten
schlechte. Oder ist es denn so ideal, wenn bei einer Volksabstimmung
die Stimme des einsichtigen Bürgers nicht mehr gilt, als die des unein-

sichtig-en. Und der uneinsichtigen gibt es doch eine schwere Menge, ehrlich

gesagt, die grosse Mehrheit. Muss sich doch selbst der Gebildete bei

vielen Abstimmungen, wenn er aufrichtig sein will, sagen, dass er
blutwenig von der Materie versteht. Wir sind also, wenn auch nicht so weit



297

wie die Athener, so doch gewiss noch weit genug entfernt von dem

Ideal des Sokrates, dass nur die den Staat lenken sollen, die diese Kunst
verstehen.

Bevor wir nun davon reden, wie sie den Sokrates angeklagt, verurteilt

und getötet haben, wollen wir den Menschen in seinem täglichen
Leben kurz schildern. Sokrates war, wie bekannt, sehr hässlich. Er hatte
hervorstehende Augen und einen stieren Blick, weit offenstehende Nasenlöcher

und eine stumpfe Nase, einen grossen Mund mit schwülstigen
Lippen. Man pflegte ihn mit den hässlichen Silenen und Satyrn, den

Begleitern des Weingottes Bakekos, zu vergleichen. Sokrates spottete mit
seinem überlegenen Humor selbst über sein Äusseres. Im Gastmahl des

Xenophon wird erzählt, wie er es zum Scherz unternahm, mit seiner

Dialektik einem schönen Jüngling, Kritobulos, zu beweisen, dass er,
Sokrates, schöner sei als jener. Zuerst wird der Begriff des Schönen

festgestellt; denn das war bei Sokrates immer das erste, dass er sich mit
seinen Unterrednern über die in Frage kommenden Begriffe einigte. Hier
handelte es sich nun speziell um den Begriff des Schönen: schön

zweckentsprechend. Auf Grund davon behauptet nun Sokrates, seine

Augen seien schöner, als die des Kritobulos, wreil sie dem Zweck des

Sehens mehr entsprächen. Des Kritobulos Augen können nur gradaus
sehen, die des Sokrates aber auch das, was auf der Seite ist. weil sie

vorstehend sind. Auch seine Nase sei schöner, sie erfülle den Nasenzweck,
das Riechen, besser. Die Nasenlöcher des Kritobulos schauen zur Erde,
die des Sokrates aber stehen offen, so dass sie die Gerüche von überall
her aufnehmen können. Ferner sei die stumpfe Nase deshalb schöner als
eine gerade, weil eine hohe Nase die Augen gleichsam verbaue und den
Blick hindere, die stumpfe aber nicht. Und so disputierte Sokrates zum
Scherz noch weiter.

Interessant ist es, dass ein so hässlicher Mann, wie Sokrates, unter
Griechen eine so bezaubernde Wirkung ausüben konnte, unter Griechen,
bei denen der Schönheitssinn so ausgeprägt war, und bei denen
Männerschönheit in ganz besonderem Ansehen stand. Aber es war so, dass die
vornehmsten und schönsten Jünglinge förmlich in ihn verliebt waren,
und das war keineswegs ein vorübergehender Rausch, sondern ein so

genialer Mann wie Plato z. B. stand Zeit seines Lebens im Banne und

unter dem Zauber von Sokrates' Persönlichkeit. Der ungeheure Einfluss
des Sokrates ist ein glänzender Beweis für die wissenschaftliche Begabung

der Griechen. Das wirklich wissenschaftliche Denken, das ihnen in
Sokrates zum erstenmal entgegentrat, berauschte sie förmlich ; sie wurden

von einem Weisheitswahnsinn und Taumel erfasst. (Plato, Synip. 21s.)



298

Sokrates war arm; sein ganzes Vermögen, sein Haus mitgerechnet,
betrug fünf Minen, etwa 500 Franken. Daher lebte er äusserst dürftig.
Er trug nie Schuhe, auch kein Unterkleid, sondern Sommer und Winter
den gleichen einfachen Mantel. Er tat es in der Abhärtung allen andern

zuvor. Bei einem Feldzuge lag er mit den Athenern vor Potidäa auf
der Chalkidike. Da gab es einen strengen Winter mit Eis und Schnee.

Seine Kameraden gingen nun entweder gar nicht aus, oder, wenn einer

ausging, in wunderlich dichter Kleidung und mit Sandalen unter den in
Fdz und Schafpelze eingewickelten Füssen. Sokrates aber ging' unter
ihnen in dem Mantel, den er auch sonst trug, und barfuss schritt er
leichter über das Eis, als die anderen mit ihren Sandalen. Und die
Soldaten sahen ihn mit scheelen Augen an, als wolle er sich über sie

erheben.

Nicht nur in der Kleidung, auch im Essen und Trinken war Sokrates

äusserst einfach. Er konnte besser, als alle andern, Mangel ertragen. Daher

genoss er auch den Überfluss um so mehr. Wenn er z. B. zum
Trinken gezwungen wurde, so trank er, nicht aus Lust am Trinken, alle
nieder. Und Alkibiades bezeugt im Gastmahl des Plato: „Was am
meisten zu verwundern, ist, den Sokrates hat nie jemand betrunken
gesehen." Gerade bei jenem Gastmahl legte Sokrates einen Beweis seiner

unverwüstlichen Geisteskraft ab. Das war ein Gastmahl im Hause des

Tragödiendichters Agathon zur Feier eines tragischen Sieges desselben.

Zuerst unterhielt man sich mit weisen Gesprächen über das Wesen des

Eros, der Liebe. Dann kam Alkibiades halbbetrunken hereingestürmt,
mit zahlreicher Begleitung, darunter eine Flötenspielerin. Er nahm die

Bänder aus dem Kranz von Epheu und Veilchen auf seinem Haupt und

bekränzte damit Agathon. als Anerkennung für seinen Sieg mit einer

Tragödie. Sobald er aber den Sokrates erblickte, nahm er wieder einige
Bänder vom Haupte des Agathon und legte sie auf das wunderbare

Haupt des Sokrates, der ja mit der Gewalt seiner Rede immer alle

besiege, und nicht nur neulich, wie Agathon. Dem weinseligen Alkibiades
ist nun die würdige Tischgesellschaft, in die er geraten ist, viel zu
nüchtern. Er wählt sich daher selber zum Trinkkönig, lässt ein ganzes
Kühlgefäss statt eines Bechers mit Wein füllen und diktiert einem jeden
dieses Mass zu. Alkibiades soll nun auch noch, wie die andern, eine

Lobrede auf den Eros halten; er wühlt aber den Sokrates zum Gegenstand

seiner Lobrede. Er bring-t darin mit grosser Offenheit seine

rückhaltlose Bewunderung für den einzigartigen Mann zum Ausdruck und

entschuldigt die Offenheit seiner Lobrede des öftern damit, dass er ja
betrunken sei und der Wein bekanntlich die Wahrheit ans Licht bringe.



299

Als des Alkibiades Rede zu Ende war, drangen plötzlich sehr viele
Nachtschwärmer von draussen herein. Da gab es einen allg-emeinen
Tumult, und man wurde gezwungen, nachdem jegliche Trinkordnung aufgehoben

war, sehr viel Wein zu trinken. Die solideren Herren benützten

nun diese Gelegenheit, um zu verschwinden. Von den Zurückbleibenden
schliefen viele ein, darunter auch Aristodemos, der uns das Ganze erzählt.
Er schlief sehr lange und erwachte erst gegen Tagesanbruch, als schon
die Hähne krähten. Da sah er, wie einzig noch Sokrates, der Komödien-
dichter Aristophanes und Agathon wach waren und aus einer grossen
Schale rechtsherum tranken. Von ihrem Gespräch hörte Aristodemos
in seinem Dusel nicht viel; die Hauptsache davon aber sei gewesen, dass

Sokrates die beiden andern, den Komödien- und Tragödiendichter, zwang,
zuzugestehen, dass im Prinzipe einer, der sich auf Tragödien verstehe,
auch Komödien müsse dichten können. Die beiden andern hätten aber

nicht mehr recht folgen können und seien eingeschlummert, zuerst

Aristophanes und, als es schon tagte, der Gastgeber Agathon. Nun
stand Sokrates auf, um- wegzugehen, und Aristodemos folgte ihm, wie

gewohnt. Sokrates ging hinaus zum Gyrmnasion Lykeiou, und nachdem

er sich gewaschen hatte, brachte er dort, wie auch sonst, den ganzen
Tag zu. und nach so verbrachtem Tage ruhte er erst gegen Abend
zuhause aus.

Aus dieser Schilderung ersieht man, dass Sokrates nicht Asket war
aus Prinzip, wie dann später ein Zweig seiner Schüler, die sog. Kyniker ;

die Bedürfnislosigkeit war ihm nicht Selbstzweck, sondern nur Mittel
zum Zweck, der absoluten Freiheit und Unabhängigkeit des Geistes. Er
wollte durch seinen Körper und dessen Bedürfnisse in keiner Weise an
seinem geistigen Berufe gehindert werden. Mit Rücksicht auf diese

Unabhängigkeit tat er den berühmten Ausspruch, nichts bedürfen sei göttlich,

aber so wenig als möglich bedürfen, komme der Gottheit am
nächsten. Mit andern Worten: Vollständige Bedürfnislosigkeit sei den

Göttern allein vorbehalten; aber der Mensch, der am wenigsten bedürfe,
sei einem Gotte am ähnlichsten.

Der gleiche Freiheitsdrang war schuld, dass Sokrates trotz seiner

Armut von keinem Schüler ein Honorar annahm. Er sagte sich:
Sobald ich mich bezahlen lasse, bin ich gezwungen, meine Weisheit jedem

zu verkaufen, der sie bezahlen kann. Meine Weisheit ist mir aber viel
zn kostbar, als dass ich mich mit einem unterhalten möchte, der mir
nicht gefällt. Deshalb nehme ich von niemand Geld an und bin so

völlig frei.
Wir sehen, wie Sokrates seinen geistig-en Beruf, selbst besser zu



300

werden und möglichst viele seinei Mitbürger besser zu machen, über
alles stellte und ihm seine g-anze Zeit widmete. Er sagt es selbst oft,
wie er deshalb seine Privatinteressen alle die Jahre hindurch ganz
vernachlässigte. Das wird am meisten seine Frau Xanthippe zu spüren
bekommen haben. Sokrates heiratete erst spät, zwischen 45 und 50 Jahren.
Er hatte von seiner Frau drei Kinder. Von dieser Xanthippe weiss

man gewöhnlich nur, dass sie ein böses Weib war, ist doch ihr Name

zum Gattungsbegriff für diese Sorte von Frauen geworden. Sie verdient
aber entschieden ein paar Worte der Ehrenrettung. Sie war freilich
heftig, leidenschaftlich und hielt ihre Zunge nicht im Zaum. Aber sie

meinte es doch gut mit den Ihrigen und hat um ihren Gatten, als er
sterben müsste, aufrichtig getrauert, freilich mit heftigem Wehklagen
und Schreien, wie es ihre Art war. Dieser ihr vom Gefühl beherrschte
Charakter war natürlich dem rein verstandesmässigen des Sokrates

vollständig entgegengesetzt. Sokrates war ein einseitiger, geradezu pedantischer

Vernunftmensch. Ein richtiges Verständnis für die anders
geartete Frau ging ihm ab. Und so ist es ganz klar, dass es oft zu
Konflikten zwischen den beiden Ehegatten kommen müsste. Xanthippe hatte

berechtigten Grund zu Klagen ; denn sie wusste wohl Tag- für Tag
kaum, wo das Essen für ihre Haushaltung- hernehmen. AVenn sie dann
ihrem Manne Vorwürfe machte wregen seiner Gleichgültigkeit gegenüber
seiner Familie, wird er ihr in gewohnter W^eise mit so und so viel
Verstandesgründen bewiesen haben, class er so und nicht anders handeln
müsse. Gegen seinen Verstand kam sie natürlich noch viel weniger auf
als irgend jemand, und da wird sie sich eben jeweilen nach Frauenart

geholfen haben. Von einer modernen Frau könnte man vielleicht
verlangen, dass sie sich und ihre Interessen verleugne und aufopferungsvolles
Verständnis zeige für den idealen Beruf ihres Mannes. Einer ehrbaren

attischen Frau war dies schlechterdings unmöglich; denn ihre geistige

Erziehung war so ziemlich gleich Null. Und Sokrates war nicht der

Mann, seine Frau geistig zu bilden. Sein ganzes Denken war dem

männlichen Geiste angepasst; sein ganzes Herz, seine ganze Liebe

gehörte seinen Freunden, der Öffentlichkeit, dem Staate. Man fragt sich

unwillkürlich, warum denn Sokrates überhaupt geheiratet habe. Ich

glaube, der Hauptgrund war für ihn die Erfüllung einer Bürgerpflicht,
nur so konnte er dem Staate eheliche Kinder erzeugen. Die Frau wrar

also bloss das notwendige Mittel zum Zweck. Seine ganze geistige

Veranlagung und übrigens auch die damaligen Verhältnisse schlössen eine

höhere Betrachtung der Ehe aus. Sokrates war einer der grossen

Männer, die absolut nicht zur Ehe taugen. Ihr Leben wird von einer



301

«einzigen grossen Aufgabe so vollkommen beherrscht, dass sie keinerlei
Einschränkung durch Familienrücksichten ertragen; gehen sie aber doch

eine so intime Verbindung wie die Ehe ein, so leidet diese eben schwer
unter ihrem höhern Beruf.

Was den Sokrates vor allen andern Weisheitslehrern seiner Zeit
auszeichnete, war die eminente Ehrlichkeit und Tiefgründigkeit seines
Denkens. Wenn sich ihm ein Problem darbot, so ruhte er nicht, bis er es

gelöst hatte. Er war der grössten geistigen Konzentration fähig. So

geschah es, als Sokrates mit Aristodemos zum Gastmahl des Agathon
ging, class er in Nachdenken versank. Er blieb allmählich zurück, liiess

aber seinen Begleiter ruhig weitergehen. Als nun Aristodemos im Hause
des Agathon ankam, sah er den Sokrates nirgends mehr. Ein Sklave
wurde geschickt, nacli Sokrates zu sehen. Der berichtete, Sokrates stehe

im Vorplatz des Nachbarhauses und wolle nicht hereinkommen. Es

ging dann aber weniger lange, als es sonst zu gehen pflegte, bis Sokrates

kam, und alle schlössen daraus, dass er nun den gesuchten Gedanken

gefunden habe.

Als die Athener vor Potidäa lagen, geriet Sokrates einmal auf einen
Gedanken und stand vom Morgen an nachsinnend auf der gleichen
Stelle. Und es war schon Mittag, und die Leute bemerkten es, und
verwundert sagte es einer dem andern : -Sokrates steht vom frühen Morgen
an. einem Gedanken nachsinnend, da." Als es nun Abend war, nahmen

einige junge Leute ihre" Decken ins Freie, es war im Sommer, und sie

schliefen teils, teils beobachteten sie den Sokrates, ob er auch während
der Nacht stehen bleibe." Er aber blieb stehen, bis die Sonne aufging.
Dann betete er zum Sonnengott und ging nachher weg.

Verwandt mit dieser intensiven Kontemplation des Sokrates ist seine

Gewohnheit, von Jugend an .auf die Stimme seines Innern zu hören.
Er nannte sie sein Daimonion, cl. h. das Göttliche, das Oi-akel in seinem

Herzen. Ganz unwillkürlich, intuitiv offenbarte sich ihm manchmal das,

was für ihn oder andere das richtige Verhalten sei. Und Sokrates war
seinem Daimonion stets gehorsam.

Wegen der Tiefe seines Denkens machte Sokrates auf seine Zuhörer
immer gleich starken Eindruck, obschon seine Reden schmucklos und

-einförmig waren. Denn bei seinen Beweisführungen gebrauchte er immer
wieder die gleichen Beispiele aus dem täglichen Leben. Er sprach von
Lasteseln, Schmieden, Schustern und Gerbern und schien fortwährend
in denselben Ausdrücken dasselbe zu wiederholen. So redete er den

vornehmen, reichen Kallias, der zwei Söhne hatte, einmal an : „Wenn
¦deine Söhne Füllen oder Kälber wären, so würden wir wohl einen Auf-



302

seher für sie anstellen, der in der Reitkunst oder der Landwirtschaft
erfahren ist. Nun sie aber Menschen sind, musst du wohl für sie einen
Aufseher haben, der in der menschlichen und bürgerlichen Tüchtigkeit
erfahren ist." Diese volkstümliche, pedantische, etwas philiströse Redeweise

würde den anspruchsvollen Athenern bald verleidet sein, wenn sie

nicht ein Sokrates angewendet hätte, ein Mann von solcher Originalität
und gesunder Kraft, dass auch aus den alten, bekannten Worten immer
wieder neues Leben hervorleuchtete. Und das allergrossartigste und
wirkungsvollste an Sokrates war die unvergleichliche Harmonie von
Denken und Handeln. Dies trat am glanzvollsten bei seinem Ende
zutage. Da zeigte es sich unwiderleglich, dass Sokrates nicht nur ein

grosser Denker, sondern ebenso sehr ein grosser Charakter
gewesen ist.

Wie wir wissen, wurde Sokrates hauptsächlich aus politischen
Gründen angeklagt. Die drei Ankläger, Meletos, Anytos und Lykon
drückten das so aus, Sokrates verderbe die Jugend. Freilich machte er
die sonst schon kritisch veranlagte Jugend noch kritischer und lehrte
sie denken. Und das Denken ist bekanntlich bei den Philistern zu allen
Zeiten verpönt gewiesen. Die Hauptanklag-e gegen Sokrates lautete aber
auf Gottlosigkeit. Es hiess, er leugne die Götter des Staates. Diese

Anklage wurde jedoch durch das praktische Verhalten des Sokrates gänzlich

widerlegt. Aber schon dazumal, wie noch heutzutage, müsste eben
die gefährdete Religion sehr oft als Deckmantel'für politische Agitation.
dienen.

Sokrates sprach in seiner Verteidigungsrede so, wie er zeitlebens

getan hatte. Er machte vielmehr den Eindruck eines Lehrers der Richter,
als den eines Angeklagten. Wenn er demütig um Freisprechung- gebeten
hätte, hätte er sie sicher erlangt. Aber, da er sich unschuldig- tühlte.
widersprach eine solche Erniedrigung seinem hohen Ehrgefühl. Dazu
kam noch, dass er schon 70 Jahre alt war. Das Leben konnte ihm nichts
mehr bringen als allfällige Beschwerden des Alters. Sokrates fand es.

daher unvernünftig, am Leben zu kleben, und nach seiner Vernunft
handelte er.

Er wurde nach dem Antrag der Ankläger zum Tode verurteilt.
Noch 30 Tage schob sich die Vollstreckung des Todesurteils hinaus.

Alltäglich besuchten ihn seine Freunde im Gefängnis, und er unterhielt
sich mit ihnen in der gewohnten Weise, heiter und wohlgemut, wie immer.
Seine Freunde, namentlich, sein Gemeinde- und Altersgenosse K ri ton,
suchten ihn zu bewegen, aus dem Gefängnisse zu entfliehen, was sich
leicht hätte bewerkstelligen lassen. Aber dem Sokrates war es infolge



303

der jahrzehntelangen guten Gewöhnung rein unmöglich geworden, etwas
anderes zu tun, als was er vor seinem Gewissen verantworten konnte.
In einem prächtigen Dialog mit Kriton, den uns Plato überliefert hat.
macht er seinem Freunde klar, dass er nicht aus dem Gefängnis
entfliehen dürfe. Man dürfe unter keinen Umständen Unrecht tun, auch

wenn man selbst Unrecht erlitten habe. Aber durch seine Flucht würde
Sokrates den Gesetzen des Staates Unrecht tun, er würde sie, so viel an
ihm liege, auflösen. Und doch habe er 70 Jahre lang diese Gesetze

anerkannt, denn mehr als irgend ein anderer Athener sei er immer in
Athen geblieben und habe damit deutlich zu erkennen gegeben, class es

ihm hier gefalle.
Und so brach der letzte Tag an. Die Jünger des Sokrates kamen wieder

zu ihm in das Gefängnis. Heiter und gelassen unterhielt er sich mit
ihnen den ganzen Tag. Sie sprachen von dem, was ein Mensch nach
seinem Tode zu erwarten habe. Sokrates entwickelte die Gründe, welche
die Unsterblichkeit der Seele wahrscheinlich machen. Er wrar sich aber
als wahrer Philosoph wohl bewusst, dass sich darüber nichts absolut
Sicheres sagen lässt. Doch war er voller Zuversicht und freute sich

darauf, dass seine Seele vom Körper als einem Kei-ker befreit sein und
so zu unbeschränkter Erkenntnis der Wahrheit gelangen werde. Unter
solchen Gesprächen kam der Abend heran. Hören wir nun zum Schlüsse,

wie Plato in seinem Dialog- Phädon uns durch den Mund des Sokrates-
schülers Phädon das Ende seines Lehrers erzählt hat. Sokrates sagte :

..Ihr. meine Freunde, werdet in Zukunft jeder zu seiner Zeit die Reise

nach dem Hades antreten. Mich aber ruft schon jetzt das Geschick,
und es scheint mir ziemlich an der Zeit, zum Bade mich anzuschicken ;

es dünkt mich nämlich besser, nachdem ich gebadet habe, das Gift zu
trinken und den Frauen nicht durch das Abwaschen meines Leichnams
Mühe zu machen."

Daraufsagte Kiiton: „Gut, lieber Sokrates; was trägst du aber diesen

oder mir auf in betreff deiner Kinder oder sonst, womit wir dir den

grössten Gefallen erweisen könnten." Sokrates antwortete: „Was ich euch

immer sage, nichts Neues. Dass ihr, wenn ihr um euch selbst besorgt
seid, mir und den meinigen und euch selbst einen Gefallen
erweisen werdet, was immer ihr tut; auch wenn ihr mir es jetzt nicht
versprecht. Wenn ihr aber euch selbst vernachlässigt und nicht gleichsam

die Spur des jetzt und früher Gesagten verfolgen und so leben

wollt, dann werdet ihr nichts ausrichten, auch wrenn ihr mir jetzt viele
Versprechungen macht." Kriton sagte: „Wir werden uns bestreben, so zu
handeln. Auf welche Weise aber sollen wir dich bestatten ?" „Wie



304

immer ihr wollt," antwortete Sokrates. „falls ihr mich dann wirklich
habt und ich euch nicht entschlüpfe." Zugleich lachte er ruhig, blickte uns

an und sprach: „Den Kriton kann ich einfach nicht überzeugen, dass

ich der Sokrates bin. der sich jetzt mit euch unterhält, sondern er meint,
ich sei der, den er in Bälde als Leichnam sehen wird, und deshalb fragt
er. wie er mich begraben solle. Was ich aber längst ausführlich euch

auseinandersetzte, dass ich, wenn ich das Gift getrunken habe, nicht
mehr bei euch, sein werde, sondern eingehen zu irgend welchem Glücke
der Seligen, das. meint er, sage ich nicht im Ernst, sondern nur, um

euch und mich zu trösten. Versichert nun dem Kriton, wenn ich
gestorben bin, dass ich nicht hier bleiben, sondern weggehen werde,
damit er es leichter erträgt und nicht. wTenn er sieht, wie mein Leib
verbrannt oder begraben wird, sich meinetwegen entrüstet, wie wenn
ich etwas Schreckliches erduldete, und nicht bei der Bestattung sagt,

er begrabe den Sokrates. Du musst mutig sein, Kriton, und sagen,
du begrabest meinen Leib, und du sollst ihn so begraben, wie es dir
n,m richtigsten scheint."

Hierauf stand Sokrates auf und ging in ein Nebengemach, um zu

baden, und Kriton folgte ihm, uns aber hiess er warten. Wir warteten
also, indem wir über das Gesagte uns besprachen und ihm nachforschten,
dann aber auch wieder von dem grossen Unglück redeten, das uns zu-
g'estossen sei. und wir waren fest überzeugt, dass wir, wie des Vaters
beraubt, als Waisen unser weiteres Leben zubringen mussten.

Nachdem er gebadet hatte, brachte man seine Kinder zu ihm — er

liatte nämlich zwei kleine Söhne und einen erwachsenen —, und die

Frauen seiner Verwandtschaft kamen. In Kritons Gegenwart unterhielt
er sich mit ihnen und trug ihnen auf, was er wollte. Dann hiess er die

Frauen und Kinder weggehen und kehrte zu uns zurück. Und schon war
es nahe bei Sonnenuntergang, denn er hatte lange Zeit drinnen verweilt.
Und er setzte sich uud sprach nicht mehr viel.

Und da kam der Diener der Polizeibehörde, trat zu Sokrates und

sprach: „Lieber Sokrates, mit dir werde ich die schlimme Erfahrung
nicht machen, die ich mit andern mache, dass sie mir zürnen und

flucheu, wenn ich ihnen, von der Behörde gezwungen, das Gift zu
trinken befehle. Dich aber habe ich sowohl sonst in dieser Zeit als den

tüchtigsten, sanftesten und besten Mann kennen gelernt von allen, die

jemals hieher kamen, als auch jetzt weiss ich wohl, dass du nicht m i r
zürnst, kennst du doch die Schuldigen, sondern jenen. Jetzt aber, denn du

weisst, mit welchem Befehle ich gekommen bin, lebe wohl und versuche,
¦so leicht als möglich das Notwendige zu ertragen." Und zugleich wandte



305

er sich unter Tränen um und ging weg. Und Sokrates blickte zu ihm
auf und sprach: „Auch du leb wohl, und ich will dies besorgen." Und
zu uns sagte er: „Wie fein doch der Mensch ist; in der ganzen Zeit
kam er zu mir und unterhielt sich bisweilen mit mir und war der beste

Mensch, und jetzt, wie edel beweint er mich. Aber wohlan, lieber Kriton,

wir wollen ihm gehorchen, und es soll einer das Gift bringen, wenn
es zerrieben, ist ; wo nicht, sosoll man es zerreiben" (nämlich die Samenkörner

des Schierlings).
Und Kriton sprach: „Aber ich glaube, o Sokrates, dass die Sonne

noch auf den Bergen ist und noch nicht untergegangen. Und zugleich
weiss ich, dass auch andere sehr spät das Gift getrunken haben, nachdem

man es ihnen befohlen hatte, indem sie noch sehr gut assen und
tranken und sich einige mit denen vergnügten, die sie begehrten. Eile
also nicht, denn noch hat es Zeit."

Und Sokrates sprach: „Ganz natürlich ist es, Kriton, dass jene, von
denen du sprichst, das tun — denn sie meinen damit etwas zu gewinnen

—, und ganz natürlich werde ich es nicht tun. Denn ich meine, indem
ich etwas später trinke, nichts anderes zu gewinnen, als dass ich mich

vor mir selbst lächerlich mache, indem ich am Leben klebe und es

verlängere, obwohl es keinen Inhalt mehr hat. Drum, wohlan, gehorche
und handle nicht anders."

Und Kriton winkte seinem in der Nähe stehenden Sklaven. Und
der ging hinaus und kam nach geraumer Zeit mit dem, der dem Sokrates
das Gift geben sollte und es zerrieben in einem Becher brachte. Als
Sokrates den Menschen erblickte, sagte er: „Gut, mein Bester, was

muss man nun tun? verstehst du dich doch darauf." „Weiter nichts,"
erwiderte er, „als, wenn du getrunken hast, herumgehen, bis dir die
Beine schwer werden, und dann dich niederlegen, und so wird es von
selbst wirken." Und dabei reichte er dem Sokrates den Becher. Und
der nahm ihn, und sehr heiter, ohne zu zittern oder seine Farbe oder
Miene zu ändern, sondern, wie er es zu tun pflegte, den Mann mit
stierem Blick ansehend, sagte er : „Was meinst du von diesem Trunk,
darf man da auch, wie sonst, einem Gotte etwas davon spenden oder

nicht?" ,0 Sokrates," sagte er, „wir zerreiben nur so viel, als wir
glauben, dass genug sei." „Ich verstehe," sagte Sokrates; „aber gestattet
ist es wohl und nötig, zu den Göttern zu flehen, dass der Umzug von
hier ins Jenseits glücklich ausfalle. Und darum flehe ich, und es möge

in Erfüllung gehen." Und bei diesen Worten führte er den Becher zum
Munde und trank ihn ganz leicht und heiter aus.

Und die meisten von uns hatten bis jetzt so ziemlich ihre Tränen
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1907. 22



.306

zurückhalten können ; als wir aber sahen, wie er trank und ausgetrunken
hatte, da konnten wir es nicht mehr, sondern mit Gewalt und in Strömen

brachen meine Tränen hervor, so dass ich mich verhüllte und
mich selbst beweinte. Denn nicht beweinte ich jenen, sondern mein

eigenes Geschick, weil ich eines solchen Freundes beraubt sein sollte.
Kriton aber war noch früher als ich, da er seine Tränen einfach nicht
zurückhalten konnte, zur Seite getreten. Apollodoros aber weinte schon

vorher beständig, jetzt aber schrie er laut auf und erweichte durch
sein Weinen und Jammern jeden der Anwesenden ausser den Sokrates
selbst. Der aber sprach : „Was macht ihr denn, ihr seltsamen
Menschen Nicht am wenigsten deshalb habe ich ja die Frauen
weggeschickt, damit sie nicht einen solchen Fehler begehen. Habe ich doch

gehört, dass man in feierlicher Stille sterben soll. Drum seid nun ruhig
und nehmt euch zusammen." Und als wir das hörten, schämten wir
uns und hielten die Tränen zurück.

Er aber ging auf und ab. Und als er sagte, dass ihm die Schenkel

schwer werden, legte er sich auf den Rücken ; denn so befahl es der
Mann, der ihm das Gift gegeben hatte. Und zugleich betastete ihn
dieser, und nach einiger Zeit betrachtete er seine Füsse und Schenkel,
drückte seinen Fuss heftig und fragte, ob er es spüre. Sokrates aber
verneinte es. Und darauf drückte er ebenso seine Schenkel. Und indem er so
aufwärts ging, zeigte er uns, wie er kalt und starr werde. Und Sokrates
selbst betastete sich und sagte, dass er, wenn es ihm ans Herz komme,
scheiden werde. Seine Bauchgegend war nun schon beinahe erkaltet,
und er enthüllte sich, er hatte sich nämlich verhüllt, und sprach, das

waren seine letzten Worte : „0 Kriton, wir sind dem Heilgotte Asklepios
einen Hahn schuldig. So bezahlt ihm denn die Schuld und versäumt
es nicht." „Das soll geschehen", antwortete Kriton, „aber sieh, ob du
noch sonst einen Auftrag hast." Auf diese Frage antwortete Sokrates
nicht mehr, sondern nach kurzer Zeit machte er eine Bewegung. Der
Mann enthüllte ihn, und seine Augen waren starr. Als Kriton das sah,
schloss er ihm den Mund und die Augen.

Das war das Ende unseres Freundes, eines Mannes, der, wie wir
w7ohl sagen möchten, von den Zeitgenossen, die wir kennen lernten, der
beste war und auch sonst der verständigste und gerechteste.


	Sokrates

