
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 17 (1907)

Heft: 2

Artikel: Naturwissenschaft und Philosophie

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Naturwissenschaft und Philosophie.
Von Dr. Paul Häberlin.

In einem, im Juli 1905, am zehnten Niederländischen Nat urto rscher-
und Arztekongress gehaltenen Vortrage vertritt Max Verworn unter
anderem die Ansicht, es liege im Programm der Naturwissenschaft, „die
Philosophie zu resorbieren und aus naturwissenschaftlichen Prinzipien
heraus eine eigene, allumfassende, einheitliche Weltanschauung zu formen- *).
Der Autor gibt der Hoffnung Raum, diese Aufgabe rücke ihrer Lösungen

tgegen.
Die Hoffnung des verdienten Forschers ist heute eine so allgemein

verbreitete und vielen Lesern dieser Zeitschrift wahrscheinlich so geläufige,
dass ich es mir nicht versagen kann, gerade hier einmal meine gegenteilige

Ansicht auszusprechen.
Denn ich halte jene Hoffnung für eine gefährliche Illusion.
Zur Begründung erörtere ich zunächst zwei Fragen :

1. Was heisst Wissenschaft?
2. Was heisst Philosophie?

Aus der Beantwortung dieser Fragen wird sich das Verhältnis der
beiden ergeben, und erst dann ist auch einzusehen, welche Stellung
speziell die Naturwissenschaft zur Philosophie einnimmt. — Der Leser

möge die Knappheit mancher Ausführungen entschuldigen. Man könnte
über dieses Thema Bücher schreiben; hier aber handelt es sich lediglich
um eine Orientierung.

Das Gebiet der Weissenschaff im weitesten Sinne ist die Gesamtheit

der allgemein gültigen Tatsachen. Sie beschäftigt sich mit den

Dingen, die unserer sinnlichen Erfahrung auf irgend eine Weise zugänglich
sind, mit objektiv feststehenden Wahrheiten.

*) Vgl. ,,Naturwissenschaftliche Wochenschrift" vom 16. Juli 1905. Der
Vortrag ist seither auch separat bei Fischer in Jena erschienen.



122

Was nicht Gegenstand allgemeiner Erkenntnis werden kann, das

gehört nicht in ihren Bereich.

Von diesen Tatsachen nimmt die Naturwissenschaft diejenigen
für sich in Anspruch, die wir im Gegensatz zu den psychischen Vorgängen
als Naturerscheinungen zusammenfassen. Es ist die Gesamtheit der
allgemein gültigen Erscheinungen, sofern sie als unabhängig vom Subjekt
gedacht, ihm gegenübergestellt werden können.

Dagegen erforscht die Psychologie die Gesamtheit der Erscheinungen

oder Ausserungsweisen psychischen Lebens, d. h. diejenigen
Vorgänge, die, oder sofern sie nur in Verbindung mit einem Subjekt gedacht
werden können. Genau genommen unterscheiden sich Naturwissenschaft
und Psychologie nicht hinsichtlich ihres Stoffes, sondern lediglich
hinsichtlich ihrer Betrachtungsweise desselben Stoffes. Den Apfel
betrachtet die erste als Gegenstand, gelöst vom Subjekt, die zweite als

Vorstellung, die durch das Subjekt bedingt, sozusagen seine Funktion
ist. Und so durchgehends. — An Psychologie und Naturwissenschaft
schliessen sich Geschichte und Mathematik an usw. ; es ist hier nicht Raum
für eine .AVissenschaftslehre".

Was macht die Wissenschaft mit ihrem Stoff, den objektiv konstatierbaren

Erscheinungen? Ihre erste Aufgabe ist das Sammeln aller erreichbaren

Tatsachen mit allen zu Gebote stehenden Mitteln. — Die zweite

Aufgabe ist das Ordnen der Tatsachen nach Ähnlichkeit und Verschiedenheit,

die Klassifikation. Sie hat doppelten Wert, wenn sie nicht willkürlich,

sondern sachgemäss erfolgt. Sie erleichtert die Übersichtlichkeit und
bietet dadurch dem Gedächtnis eine Stütze, und sie bildet auch die
Vorarbeit für die dritte Aufgabe aller Wissenschaft: die Verknüpfung der
Tatsachen nach wiederum allgemein menschlichen, logischen Gesichtspunkten,

von denen derjenige der Kausalität weitaus die grösste Rolle
spielt. Diese letzte und höchste Aufgabe der Wissenschaft kann auch so

bezeichnet werden : Sie forscht nach der inneren Verknüpfung der
Tatsachen, d. h. nach den regelmässig wiederkehrenden und darum
gesetzmässig genannten Beziehungen der Erscheinungen untereinander. Es ist
nichts anderes, wenn ich sage: die Wissenschaft sucht die Vorgänge zu

erklären. Denn eine Erscheinung ist dann, und nur dann, im
wissenschaftlichen Sinne vollständig erklärt, wenn man weiss, durch welche

gesetzmässigen Beziehungen sie mit der Gesamtheit der übrigen Erscheinungen

verbunden ist.

Etwas anderes kann voi) wissenschaftlicher Erklärung nicht
verlangt, noch geleistet werden. — Noch weniger kann es der Wissenschaft
zukommen, diese Gesamtheit selber, also die Welt, zu erklären.



123

Sie müsste sie ja dann in Beziehung zu etwas Ausserweltlichem setzen ;

aber so etwas existiert für sie nicht.

Ich habe gesagt, Aufgabe der Wissenschaft sei die Verknüpfung oder

Erklärung der Tatsachen nach allgemein gültigen Gesichtspunkten.
Dieser Satz dürfte kaum auf Widerspruch stossen. Denn will die Wissenschaft

allgemein sein, d. h. macht sie auf notwendige Anerkennung ihrer
Resultate durch alle normalen Menschen Anspruch, so müssen nicht nur
die Tatsachen, sondern muss auch deren Beurteilung allgemein zugänglich

gemacht werden können. — Die allgemein gültigen Gesichtspunkte
sind nun, wie jeder weiss, nicht diejenigen des Gefühls, nicht die

Wertungen nach Wohl und Weh, Schön und Hässlich, Gut und Böse. Sittlich
und Unsittlich, kurz nicht die praktischen: diese sind individuell
verschieden, mögen sie auch innerhalb gewisser Menschengruppen mehr
oder weniger übereinstimmen. — Sondern allein diejenigen Gesichtspunkte
in der Beurteilung der Erscheinungen können allgemein genannt werden
und sind darum in der Wissenschaft zulässig, welche wir als verstandes-

mässige, logische oder auch theoretische LTrteile zusammenfassen.

Dies bedarf keiner weiteren Auseinandersetzung.

Wäre das ideale Ziel der Wissenschaft erreicht, so würden wir alle
menschlich zugänglichen Tatsachen nicht nur kennen, sondern auch eine

aus der anderen ableiten können. Das Ideal der Wissenschaft ist ein

vollständig adäquates Bild oder System der objektiv erkennbaren Welt. —
Aber so weit sind wir einstweilen nicht.

Da und dort sind Tatsachen entdeckt, die sich in die Gesamtheit
der anderen vorläufig nicht eingliedern lassen. Ja ganze TatsachengTuppen,

ganze Gebiete der Wissenschaft stehen sich isoliert gegenüber, ohne dass

die verbindenden Beziehungen oder Gesetze völlig bekannt wären. Verworn
bespricht in dem eingangs zitierten Vortrage die hauptsächlichsten Gruppen
dieser Art, wenn auch keineswegs die einzigen : Hier anorganisches, dort
organisches, hier physisches, dort psyehisches Geschehen. — Fast überall

nun. wo eine Erklärung, d. h. eben eine gesetzmässige Verknüpfung noch

mangelt, pflegen Hypothesen einstweilen in die Lücke zu treten.

Das heisst: die in Frage stehenden Erscheinungen werden vorläufig
so zu einander in Beziehung gesetzt, wie es dem oder jenem Forscher
nach allen bekannten Tatsachen als am richtigsten erscheint.

Solche Hypothesen sind zwar nicht in eine Linie zu stellen mit
wissenschaftlicher Wiihrheit; aber sie sind doch auch nicht wertlos. Sie

sind Notbrücken und als solche oft Hülfsmittel zur Entdeckung der
Wahrheit. Nur müssen dabei unbedingt zwei Forderungen erfüllt werden :



124

1. Eine Hypothese darf nie zum Dogma werden, d. h. Wahrscheinlichkeit

darf nicht für Wahrheit ausgegeben, individuelle nicht mit
allgemeiner Gültigkeit verwechselt werden. Sonst hemmt die Hypothese den

Fortschritt, statt ihn zu fördern. — Die Forderung ist so selbstverständlich

als möglich ; aber wie oft wird sie missachtet

2. Eine wissenschaftliche Hypothese darf nichts anderes wollen, als

wissenschaftlich feststehende Tatsachen miteinander in theoretische
Beziehung setzen. Sie darf nichts zur Erklärung herbeiziehen, was selber

noch nicht feststeht oder gar ausserhalb des Bereiches der Wissenschaft,
ausserhalb der objektiven Wahrheit liegt. Sonst wird sie zur subjektiven
Willkür oder zur Mythologie.

Was kann nach alledem die Wissenschaft im allgemeinsten Sinne

heute und auf unabsehbare Zeit hinaus leisten Sie vermittelt uns einmal
eine stets wachsende Zahl bekannter Tatsachen, sodann eine Reihe von
gesetzmässigen, durch theoretische Beurteilung gewonnenen Beziehungen
zwischen diesen Tatsachen, endlich eine Anzahl von Hypothesen. Das

ist viel und ist doch nicht viel. Es hat von jeher wissenschaftliche Köpfe
gegeben, und heute mehrt sich ihre Zahl speziell unter naturwissenschaftlichen

Forschern, welche darnach strebten, die Gesamtheit der
bekannten Tatsachen, Gesetze und triftig erscheinenden Hypothesen durch
eine einheitliche Universalhypothese, eine Welttheorie, zu verknüpfen, um
so das ideale Ziel aller Wissenschaft sozusagen vorwegzunehmen, d. h.

ein einheitliches Weltbild zu gewinnen. Ich erinnere aus neuerer Zeit an
das in seiner Art wenigstens gross angelegte System Herbert Spencers;
in grösserer Nähe wäre etwa Ernst Häckel zu- nennen, wenn sein Versuch

nicht gar zu dürftig ausgefallen wäre. Ohne näher auf diese und
ähnliche Erscheinungen einzutreten, bemerke ich nur folgendes dazu: jedem,
der solche Bemühungen kennt, werden diese Bemerkungen ohne weiteres
einleuchten.

1. Derartige Versuche einer Universaltheorie können auf wissenschaftliche

Wahrheit und damit auf allgemeine Anerkennung keinen Anspruch
erheben. Denn sie gründen sich auf Hypothesen, und Hypothesen sind
immer nur Wahrscheinlichkeiten. Jede Tatsache, die der Generalhypothese
oder einer als Stütze des Systems verwendeten untergeordneten Hypothese

unzweifelhaft widerspricht, muss notwendig das ganze Gebäude

gefährden.

2. Die Gefahr liegt nahe, dass bei dem Hochflug der Phantasie, der
zu solchen Konstruktionen nötig ist, diese oder jene Tatsache vergessen
oder mit mehr oder weniger Absicht übersehen wird, sofern sie sich in



125

den gewünschten Zusammenhang, in jene Generalhy-pothese, etwa nicht
fügen will.

3. Eine andere Klippe liegt ebenfalls nahe und ist von keinem mir
bekannten Versuche völlig vermieden worden : Eine solche Generalhypothese

wird gewöhnlich nicht allein durch theoretische Verknüpfung
der bekannten Tatsache gewonnen; es gibt eben vorläufig noch keinen

allumfassenden, rein theoretischen Gesichtspunkt. Also spielen bei der

Aufstellung solcher Systeme praktische Motive, Motive des Gefühlslebens,

eine meist nicht unbedeutende Rolle. Ich brauche nur noch
einmal die Namen Spencer und Häckel zu nennen. — Gefühlsbeurteilungen
sind aber persönliches Gut, sind nicht allgemein gültig, und auch

aus diesem Grunde gehören derartige Systeme, sofern sie eben praktisch
beeinflusst sind, nicht ins Gebiet der Wissenschaft.

Mit dieser Beurteilung sind aber solche Versuche, von der Wissenschaft,

speziell von der Naturwissenschaft aus, mit ihren Prinzipien, ein
umfassendes Weltbild zu gewinnen, durchaus nicht verdammt oder als

wertlos bezeichnet. Es galt mir nur, sie als das zu charakterisieren, was
sie sind oder vielmehr, was sie nicht sind. Sie sind keine Wissenschaft.
Dies ist das eine. Darin wird mir kaum ein ernster Forscher
widersprechen. Weniger Zustimmung erwarte ich zu der Behauptung, die ich
gleich anschliessen möchte: Sie sind auch nicht Philosophie, wenn man
dieses Wort in seiner vollen Bedeutung nimmt. Sie sind vielmehr
Halbheiten, im besten Fall aber einseitige und unvollkommene Philosophie. —
Für diese Behauptung bin ich den Beweis schuldig, und ich kann ihn
nur dadurch führen, dass ich, nachdem bisher von der Wissenschaft die
Rede war, nun auch das Wesen der Philosophie kurz erörtere.

Es gibt den Tatsachen gegenüber noch eine andere Beurteilung, als
die theoretische, allgemeingültige. Diese andere Beurteilung stützt sich

auf persönliche Erlebnisse des Gefühls. Die Wissenschaft betrachtet den

Apfel abgesehen von dem Gefühlswert, den er für mich besitzt, den

Regen abgesehen von der Freude, die er speziell mir bereitet, die Ge-

birgsformation abgesehen von meinem ästhetischen Genuss, die Patina
auf alten Bronzen abgesehen von ihrer Wirkung gerade auf mein
ästhetisches Empfinden, die Handlungen der Menschen in Vergangenheit und
Gegenwart ohne Rücksicht auf Gut und Böse, das Spiel der Motive und
Vorstellungen im psychischen Leben ohne den Masstab von Sittlich und
Unsitttlich — kurz, sie betrachtet alle Erscheinungen physischer und
psychischer Art rein „objektiv-", wie man zu sagen pflegt. Wenigstens
die wirkliche Wissenschaft tut das, diejenige, die sich exakt nennen



126

darf, sei es nun Naturwissenschaft, Mathematik, Geschichte oder Psychologie.

Denn alle anderen, eben angedeuteten Arten der Beurteilung sind
unwissenschaftlich, weil ihre Resultate nicht auf Allgemeingültigkeit
Anspruch erheben können. Was für den einen nützlich ist, kann ja einem
anderen schaden; was ich schön finde, findet mein Nebenmann hässlich;
die Temperatur, die mir angenehm vorkommt, empfindet der andere

unangenehm; ich nenne eine Handlung gut, der andere nennt sie böse;
ich weiss, dass mein Tun in diesem Augenblick sittiich ist; aber meine

Umgebung beurteilt es als unsittlich usw. Kurz, es gibt keine notwendige
Übereinstimmung in praktischen Urteilen. Sind sie darum überflüssig
oder wertlos? Nun, ganz abgesehen davon: sie sind vorhanden und
lassen sich nicht wegdisputieren. — Es liegt mir übrigens hier nichts
daran, alle diese aussertheoretischen, persönlichen Beurteilungsweisen
aufzuzählen oder zu charakterisieren. Das ist Sache der Psychologie. Ich
fasse sie, um eine kurze Bezeichnung zu haben, zusammen als
praktische Li'teile, darum, weil sie aus dem Gefühl stammen und also direkt
unsere Handlungsweise, unsere „Praxis", beeinflussen.

Die praktischen Urteile sind stets Werturteile. Die Wissenschaft
arbeitet nicht mit Werturteilen. Diese sind immer nur persönlich; aber
sie sind da und sind sog-ar ausserordentlich wichtig, weil gerade sie als
Motive weitaus die grösste Rolle in jedem Menschenleben und in der
Geschichte der Menschheit spielen.

Ich beurteile die mir bekannten Tatsachen einerseits mit der Wissenschaft

theoretisch und objektiv, andrerseits aber auch nach ihrem
Gefühlswert für mich, also subjektiv und praktisch. So lange die Resultate
dieser doppelten Beurteilung nicht miteinander in Konflikt geraten, ist
es ja gut. Aber Konflikte bleiben nicht immer aus. Kopf und Herz —

pflegt man populär zu sagen — sind nicht immer einig: kurz, es

entstehen Probleme. Fragen, die ihren Ursprung eben der verschiedenartigen
Beurteilung der Tatsachen verdanken. Ich will mich mit Beispielen nicht
aufhalten. Zur Erläuterung nur folgendes: Die wissenschaftlich-theoretische

Betrachtung lehrt mich, dass alles Geschehen kausal verknüpft
ist. Daraus folgt, dass auch meine Existenz, meine Eigenart und damit
meine Handlungsweise in jedem Falle kausal bedingt ist, d. ti. notwendig
aus den natürlichen Prämissen resultiert. — Andrerseits aber kann ich
über die gefühlsmässige Tatsache des guten und bösen Gewissens nicht
hinwegkommen; ich fühle mich verantwortlich für meine Handlungen,
ja für meine Gedanken, ich fühle mich moralisch frei. — Daraus entstellt
das Problem, das unter dem wenig zutreffenden Namen „Problem der



127

Willensfreiheit" bekannt ist. — In ähnlicher Weise entstehen
religiöse Probleme aus der Kollision von wissenschaftlich-theoretischem
Erkennen und praktischen, gefühlsmässigen Gewissheiten, in ähnlicher
Weise ferner das Problem der persönlichen Existenz resp. ihres Verhältnisses

zum physiologisch-körperlichen Dasein usw. — Diese Probleme
rufen nach einer Lösung. Ich bringe es nicht fertig, zwiespältig durch's
Leben zu gehen, noch eine „doppelte Wahrheit" anzuerkennen. Ich
suche innere Gewissheit, Aussöhnung der Gegensätze in mir selber, höhere
Wahrheit. Freilich weiss ich, dass diese Wahrheit keine allgemein gültige

sein kann, weil schon die Probleme durchaus individuelle, persönliche

sind. Aber trotzdem : ich suche innere Harmonie. Aussöhnung mit
mir selber, suche meine persönliche Wahrheit. — Dieses Suchen

ist nun das, was bei genauerem Zusehen immer und überall
„Philosophieren" geheissen hat. Wissenschaft ist Suchen nach objektiver
Wahrheit; Philosophie ist Suchen nach subjektiver Wahrheit. Nicht
ohne Rücksicht auf die objektive, sondern mit voller Achtung vor dieser,
und über ihr, sozusagen jenseits von Wahr und Falsch im wissenschaftlichen

Sinne. Philosophie sucht, und das ist ihre vornehmste Aufgabe
Ausgleichung des theoretischen mit dem praktischen Ich.

Man könnte nun freilich sagen, die praktische Beurteilung sei

überhaupt stets dann unberechtigt, wenn sie mit der theoretischen nicht
übereinstimme ; es seien also gar keine Konflikte zwischen beiden möglich.
Wer so denkt, verkennt die psychischen Tatsachen, beziehungsweise die
Verschiedenheit der Individualitäten. Es liegt in der Natur menschlichen

Seelenlebens, dass beiderlei Beurteilungen vorkommen können, und

zwar beide mit dem Anspruch auf Gültigkeit und Berücksichtigung.
Freilich nicht alle Menschen haben faktisch derlei Probleme; darum
haben eben auch nicht alle Menschen philosophische Anlage, so wenig
wir alle musikalisch sind. Und noch weniger Menschen unter den

Wenigen graben diesen Problemen nach; darum ist die Zahl der
wirklichen Philosophen so gering. Aber sehen wir einmal unsre Grossen in
der Philosophie an: einen Plato, Aristoteles, Descartes, Spinoza, Kant
usw. Das macht sie zu grossen Philosophen, dass sie derartige
Probleme empfunden und sich um ihre Lösung bemüht haben. Und dem

grössten unter ihnen, Kant, haben diese Probleme vielleicht am meisten

zu schaffen gemacht.
Philosophie ist etwas prinzipiell anderes als Wissenschaft. Sie geht

zwar von denselben Tatsachen aus, aber sie sieht ihre Aufgabe nicht
in der theoretischen Verknüpfung dieser Tatsachen, sondern sie sucht
eine Brücke zwischen theoretischer und praktischer Beurteilung zu



128

schlagen. Sie kann darum auf Allgemeingültigkeit keinen Anspruch
erheben, ihre Resultate sind individuell-subjektiv und müssen es sein.

„Philosophische Wissenschaft" und „wissenschaftliche Philosophie" sind
darum widersinnige Ausdrücke. — Es ist demnach klar, dass niemals

eine Wissenschaft die Philosophie ersetzen kann, noch umgekehrt. Im
ersten Fall müsste die Wissenschaft die rein theoretische Betrachtung
und damit die Allgemeingültigkeit und damit sich selber aufgeben; im
zweiten Fall müsste die Philosophie ihre Stellung zwischen zwei Gegensätzen

verlassen und in den einen Gegensatz eingehen; dann gäbe sie

ebenfalls ihr Wesen auf.
Soviel einstweilen über das Verhältnis der Philosophie zur Wissenschaft

überhaupt. Das Gesagte bedarf aber einer Ergänzung, besonders

deshalb, weil die Stellung speziell der Naturwissenschaft zur
Philosophie noch genauer präzisiert werden soll. — Es entstehen in jeder
der beiden Grundwissenschaften (Psychologie und Naturwissenschaft)
Probleme, die mit den Mitteln derselben Wissenschaft nicht gelöst werden
können, d. h. die überhaupt nicht allgemeingültig zu lösen sind. So

z. B. in der Naturwissenschaft die Frage nach Ursprung und Ende aller
Dinge, in der Psychologie die Frage nach dem Wesen des Subjekts und
seinem Verhältnis zum Objekt. Die Lösung dieser Fragen fällt —
niemand wird es bestreiten — nicht mehr in den Bereich wissenschaftlicher

Möglichkeit. Trotz dieser Einsicht lassen sie dem und jenem
Forscher keine Ruhe. Diese Forscher müssen den Versuch wagen, die
Wahrheit auch hier zu ergründen. Natürlich kann diese Wahrheit
nur eine individuell-subjektive Überzeugung sein. Weil eben zur
Lösung der angedeuteten Probleme theoretische Gründe nicht genügen,
so kann jede wirkliche Lösung nur durch Herbeiziehung praktischer
Beurteilung, nur vom Gefühl her zustande kommen. Auch hier also

ein Suchen nach überwissenschaftlicher, ..nur" subjektiver Wahrheit,
auch hier also eine Aufgabe der Philosophie und nicht mehr der
Wissenschaft.

Die beiden Grundwissenschaften, Naturwissenschaft und Psychologie,
betrachten die Tatsachen von so verschiedenen Seiten, dass die Forscher
auf beiden Seiten nicht selten zu Überzeugungen gelangen, welche sich

direkt zu widersprechen scheinen. Der Naturwissenschaft ist das Objekt
überall das erste; sie betrachtet die Welt als vom Subjekt losgelöst.
Ihr ist das Psychische ein kleiner Bezirk innerhalb des Körperlichen, ja
das Psychische scheint ihr an Physisches gebunden, das Subjekt durch
das Objekt bedingt und von ihm abhängig. Ein grossartiger Ausdruck
für diese Auffassung ist die Entwicklungsidee, sofern sie auch den Sprung



129

vom Anorganischen zum Organischen nicht scheut. — Anders die

Psychologie. Da sie alle Erscheinungen in ihrer Abhängigkeit vom
Subjekt in ihrer subjektiven Bedingtheit zu betrachten sich bemüht, so

erscheint ihr das Subjekt in allem das Erste, das Psychische hat die
Priorität. Diese Anschauungsweise hat ihren extremen Ausdruck
gefunden in der Lehre, die gesamte objektive Welt sei Funktion des

Subjekts, — im extremen erkenntnistheoretischen Idealismus.
Wer nun nicht einseitig in den Bahnen der einen von den

beiden Wissenschaften wandelt, der muss einsehen, dass beide Spitzen,
beide Letzthypothesen — sit venia verbo! -- zunächst gleich berechtigt
oder gleich unberechtigt sind. Er wird sich aber dabei nicht beruhigen,
sondern wird nach einer Lösung des Widerspruchs streben: Hier mündet
abermals die Wissenschaft in die Philosophie aus. Denn die gesuchte
Lösung kann — das ist ohne weiteres klar — nicht auf dem Boden
einer der beiden Wissenschaften gefunden werden.

Alle Forschung, die unter rein theoretischen Gesichtspunkten
geschieht, also zu allgemein gültigen Resultaten führen muss, ist Wissenschaft.

Alle Forschung dagegen, die zwar sämtliche Erkenntnisse der
Wissenschaft voraussetzt und respektiert, aber darüber hinaus und unter
Mitberücksichtigung praktischer Beurteilung- nach subjektiv-er Wahrheit

sucht, -- ist Philosophie. Der Philosoph ist ein Mann der persönlichen

Probleme, einer, der innern Zwiespalt erlebt und nach innerer
Harmonie strebt.

Ich komme zum Schluss auf die Ansicht Verworns zurück, es sei
möglich, von der Naturwissenschaft aus, mit ihren Prinzipien, die „Philosophie

zu resorbieren", ihre Aufgaben zu lösen. Ich denke, der Leser.
wenn anders er meinen Ausführungen zustimmt, wird diese Ansicht nun
nicht mehr teilen. Wenn Philosophie, im eigentlichen Sinne des Wortes,
ausserhalb der Wissenschaft überhaupt steht, so hat sie speziell mit der
Naturwissenschaft erst recht nichts gemein, was zu ihrem Wresen
gehört. Die Resultate der Naturwissenschaft müssen, wie diejenigen
aller Wissenschaft, allgemein gültig sein, diejenigen der Philosophie
köunen es niemals. — Naturwissenschaft kann mit ihren Mitteln niemals
diejenigen Probleme lösen, die ihrer Natur nach praktisch oder praktisch-
theoretisch sind, d. h. die aus Gefuhlstatsacben stammen. Solche Probleme
sind aber vorhanden und werden stets vorhanden sein. — Naturwissenschaft

wird ferner nie imstande sein, die letzten Fragen über den
Zusammenhang zwischen physischem und psychischem Geschehen zu
beantworten; aber die Fragen werden nie aufhören gestellt zu werden.

Naturwissenschaft ist nicht einmal fähig, demjenigen Auskunft zu
geben, der sie über das innerste Wesen, über Ursprung und Ziel ihres
eigenen Gegenstandes, der Natur, befragt.

Alle diese Fragen und alle anderen Grundfragen einer umfassenden
Weltanschauung sind vielmehr überhaupt nicht mehr wissenschaftlicher,
sondern sie sind philosophischer Natur. — und es bedeutet eine
Verkennung der Tatsachen, wenn man sich der Hoffnung hingibt.
Philosophie könne jemals durch Wissenschaft oder gar durch eine Spezial-
wissenschaft ersetzt werden.

Schweiz, pädagog. Zeitschrift. 1907. 9


	Naturwissenschaft und Philosophie

