Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 17 (1907)

Heft: 2

Artikel: Naturwissenschaft und Philosophie
Autor: Haberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

121

Naturwissenschaft und Philosophie.

Von Dr. Paul Haberlin.

In einem, im Juli 1905, am zehnten Niederlindischen Naturforscher-
und Arztekongress gehaltenen Vortrage vertritt Max Verworn unter an-
derem die Ansicht, es liege im Programm der Naturwissenschaft, ,die
Philosophie zu resorbieren und aus naturwissenschaftlichen Prinzipien
heraus eine eigene, allumfassende, einheitliche Weltanschauung zu formen*“ *),
Der Autor gibt der Hoffnung Raum, diese Aufgabe riicke ihrer Lisung
entgegen.

Die Hoffnung des verdienten Forschers ist heute eine so allgemein
verbreitete und vielen Lesern dieser Zeitschrift wahrscheinlich so geliufige,
dass ich es mir nicht versagen kann, gerade hier einmal meine gegen-
teilige Ansicht auszusprechen.

Denn ich halte jene Hoffnung fir eine gefihrliche Illusion.

Zur Begrundung erirtere ich zuniichst zwei Frageu:

1. Was heisst Wissenschaft?
2. Was heisst Philosophie?

Aus der Beantwortung dieser Fragen wird sich das Verhiltnis der
beiden ergeben, und erst dann ist auch einzusehen, welche Stellung spe-
ziell die Naturwissenschaft zur Philosophie einnimmt. — Der Leser
moge die Knappheit mancher Ausfiilhrungen entschuldigen. Man kénnte
iiber dieses Thema Biicher schreiben; hier aber handelt es sich lediglich
um eine Orientierung.

Das Gebiet der Wissenschaft im weitesten Sinne ist die Gesamt-
heit der allgemein giltigen Tatsachen. Sie beschiftigt sich mit den
Dingen, die unserer sinnlichen Erfahrung auf irgend eine Weise zugdanglich
sind, mit objektiv feststehenden Wahrheiten.

*) Vgl. ,Naturwissenschaftliche Wochenschrift* vom 16. Juli 1905. Der
Vortrag ist seither auch separat bei Fischer in Jena erschienen.




122

Was nicht Gegenstand allgemeiner Erkenntnis werden kann, das
gehort nicht in ihren Bereich.

Von diesen Tatsachen nimmt die Naturwissenschaft diejenigen
fir sich in Anspruch, die wir im Gegensatz zu den psychischen Vorgingen
als Naturerscheinungen zusammenfassen. Es ist die Gesamtheit der all-
gemein giiltigen Erscheinungen, sofern sie als unabhingig vom Subjekt
gedacht, ihm gegeniibergestellt werden kionnen.

Dagegen erforscht die Psychologie die Gesamtheit der Erschei-
nungen oder Ausserungsweisen psychischen Lebens, d. h. diejenigen
Vorginge, die, oder sofern sie nur in Verbindung mit einem Subjekt gedacht
werden konnen. Genau genommen unterscheiden sich Naturwissenschatt
und Psychologie nicht hinsichtlich ihres Stoffes, sondern lediglich hin-
sichtlich ihrer Betrachtungsweise desselben Stoffes. Den Apfel be-
trachtet die erste als Gegenstand, gelost vom Subjekt, die zweite als
Vorstellung, die durch das Subjekt bedingt, sozusagen seine Funktion
ist. Und so durchgehends. — An Psychologie und Naturwissenschaft
schliessen sich Geschichte und Mathematik an usw.; es ist hier nicht Raim
fir eine ,Wissenschaftslehre“.

‘Was macht die Wissenschaft mit ihrem Stoff, den objektiv konstatier-
baren Erscheinungen? Thre erste Aufgabe ist das Sammeln aller erreich-
baren Tatsachen mit allen zu Gebote stehenden Mitteln. — Die zweite
Aufgabe ist das Ordnen der Tatsachen nach Ahnlichkeit und Verschieden-
heit, die Klassifikation. Sie hat doppelten Wert, wenn sie nicht willkur-
lich, sondern sachgemiiss erfolgt. Sie erleichtert die Ubersichtlichkeit und
bietet dadurch dem Ged#chtnis eine Stiutze, und sie bildet auch die Vor-
arbeit fur die dritte Aufgabe aller Wissenschaft: die Verkniipfung der
Tatsachen nach wiederum allgemein menschlichen, logischen Gesichts-
punkten, von denen derjenige der Kausalitiit weitaus die grosste Rolle
spielt. Diese letzte und hochste Aufgabe der Wissenschaft kann auch so
bezeichnet werden: Sie forscht nach der inneren Verknupfung der Tat-
sachen, d. h. nach den regelmiissig wiederkehrenden und darum gesetz-
missig genannten Beziehungen der Erscheinungen untereinander. Es ist
nichts anderes, wenn ich sage: die Wissenschatt sucht die Vorgiinge zu
erkldren. Denn eine Erscheinung ist dann, und nur dann, im wissen-
schaftlichen Sinne vollstindig erklirt, wenn man weiss, durch welche
gesetzmissicen Beziehungen sie mit der Gesamtheit der ibrigen Erschei-
nungen verbunden ist.

Ltwas anderes kann von wissenschaftlicher Erklirung nicht ver-
langt, noch geleistet werden. — Noch weniger kann es der Wissenschaft
zukommen, diese Gesamtheit selber, also die Welt, zu erkliiren.




123

Sie miisste sie ja dann in Beziehung zu etwas Ausserweltlichem setzen ;
aber so etwas existiert fir sie nicht. :

Ich habe gesagt, Aufgabe der Wissenschaft sei die Verkniipfung oder
Erklirung der Tatsachen nach allgemein giltigen Gesichtspunkten.
Dieser Satz durfte kaum auf Widerspruch stossen. Denn will die Wissen-
schaft allgemein sein, d.h. macht sie auf notwendige Anerkennung ihrer
Resultate durch alle normalen Menschen Anspruch, so miissen nicht nur
die Tatsachen, sondern muss auch deren Beurteilung allgemein zuging-
lich gemacht werden kinnen. — Die allgemein gultigen Gesichtspunkte
sind nun, wie jeder weiss, nicht diejenigen des Gefiihls, nicht die Wer-
tungen nach Wohl und Weh, Schén und Hésslich, Gut und Bose, Sittlich
und Unsittlich, kurz nicht die praktischen: diese sind individuell
verschieden, mogen sie auch innerhalb gewisser Menschengruppen mehr
oder weniger ubereinstimmen. — Sondern allein diejenigen Gesichtspunkte
in der Beurteilung der Erscheinungen konnen allgemein genannt werden
und sind darum in der Wissenschaft zulissig, welche wir als verstandes-
miissige, logische oder auch theoretische Urteile zusammenfassen.

Dies bedart keiner weiteren Auseinandersetzung.

Wiire das ideale Ziel der Wissenschaft erreicht, so wiirden wir alle
menschlich zuginglichen Tatsachen nicht nur kennen, sondern auch eine
aus der anderen ableiten konnen. Das Ideal der Wissenschaft ist ein voll-
stindig adiquates Bild oder System der objektiv erkennbaren Welt. —
Aber so weit sind wir einstweilen nicht.

Da und dort sind Tatsachen entdeckt, die sich in die Gesamtheit
der anderen vorliufig nicht eingliedern lassen. Ja ganze Tatsachengruppen,
ganze Gebiete der Wissenschaft stehen sich isoliert gegeniiber, ohne dass
die verbindenden Beziehungen oder Gesetze vOllig bekannt wiren. Verworn
bespricht in dem eingangs zitierten Vortrage die hauptsichlichsten Gruppen
dieser Art, wenn auch keineswegs die einzigen: Hier anorganisches, dort
organisches, hier physisches, dort psychisches Geschehen. — Fast iiberall
nun, wo eine Erklirung, d. h. eben eine gesetzmiissige Verkniipfung noch
mangelt, pflegen Hypothesen einstweilen in die Licke zu treten.

Das heisst: die in Frage stehenden Erscheinungen werden vorliufig
so zu einander in Beziehung gesetzt, wie es dem oder jenem Forscher
nach allen bekannten Tatsachen als am richtigsten erscheint.

Solche Hypothesen sind zwar nicht in eine Linie zu stellen mit
wissenschaftlicher Wahrheit; aber sie sind doch auch nicht wertlos. Sie
sind Notbriicken und als solche oft Hilfsmittel zur Entdeckung der
‘Wahrheit. Nur miissen dabei unbedingt zwei Forderungen erfiillt werden :



124

1. Eine Hypothese darf nie zum Dogma werden, d. h. Wahrschein-
lichkeit darf nicht fir Wahrheit ausgegeben, individuelle nicht mit all-
gemeiner Giltigkeit verwechselt werden. Sonst hemmt die Hypothese den
Fortschritt, statt ihn zu féordern. — Die Forderung ist so selbstverstind-
lich als moglich; aber wie oft wird sie missachtet!

2. Eine wissenschaftliche Hypothese darf nichts anderes wollen, als
wissenschaftlich feststehende Tatsachen miteinander in theoretische
Beziehung setzen. Sie darf nichts zur Erklarung herbeiziehen, was selber
noch nicht feststeht oder gar ausserhalb des Bereiches der Wissenschaft,
ausserhalb der objektiven Wahrheit liegt. Sonst wird sie zur subjektiven
Willkiur oder zur Mythologie.

Was kann nach alledem die Wissenschaft im allgemeinsten Sinne
heute und auf unabsehbare Zeit hinaus leisten? Sie vermittelt uns einmal
eine stets wachsende Zahl bekannter Tatsachen, sodann eine Reihe von
gesetzmassigen, durch theoretische Beurteilung gewonnenen Beziehungen
zwischen diesen Tatsachen, endlich eine Anzahl von Hypothesen. Das
ist viel und ist doch nicht viel. Es hat von jeher wissenschaftliche Kopte
gegeben, und heute mehrt sich ihre Zahl speziell unter naturwissen-
schaftlichen Forschern, welche darnach strebten, die Gesamtheit der
bekannten Tatsachen, Gesetze und triftig erscheinenden Hypothesen durch
eine einheitliche Universalhypothese, eine Welttheorie, zu verknupfen, um
so das ideale Ziel aller Wissenschaft sozusagen vorwegzunehmen, d. h.
ein einheitliches Welthild zu gewinnen. Ich erinnere aus neuerer Zeit an
das in seiner Art wenigstens gross angelegte System Herbert Spencers;
in grosserer Nihe wiire etwa Ernst Hickel zu. nennen, wenn sein Versuch
nicht gar zu dirftig ausgefallen wire. Ohne niher auf diese und éihn-
liche Erscheinungen einzutreten, bemerke ich nur folgendes dazu: jedem,
~der solche Bemuhungen kennt, werden diese Bemerkungen ohne weiteres
einleuchten.

1. Derartige Versuche einer Universaltheorie konnen auf wissenschaft-
liche Wahrheit und damit auf allgemeine Anerkennung keinen Anspruch
erheben. Denn sie griinden sich auf Hypothesen, und Hypothesen sind
immer nur Wahrscheinlichkeiten. Jede Tatsache, die der Generalhypothese
oder einer als Stiitze des Systems verwendeten untergeordneten Hypo-
these unzweitelhaft widerspricht, muss notwendig das ganze Gebiude
gefihrden.

2. Die Getahr liegt nahe, dass bei dem Hochflug der Phantasie, der
zu solchen Konstruktionen nétig ist, diese oder jene Tatsache vergessen
oder mit mehr oder weniger Absicht tbersehen wird, sofern sie sich in




125
den gewiinschten Zusammenhang, in jene Generalhypothese, etwa nicht
figen will.

3. Eine andere Klippe liegt ebenfalls nahe und ist von keinem mir
bekannten Versuche vollig vermieden worden: Eine solche Generalhypo-
these wird gewdohnlich nicht allein durch theoretische Verknipfung
der bekannten Tatsache gewonnen; es gibt eben vorliufig noch keinen
allumfassenden, rein theoretischen Gesichtspunkt. Also spielen bei der
Aufstellung solcher Systeme praktische Motive, Motive des Gefiihls-
lebens, eine meist nicht unbedeutende Rolle. Ich brauche nur noch ein-
mal die Namen Spencer und Hickel zu nennen. — Gefiihlsbeurteilungen
sind aber persdnliches Gut, sind nicht allgemein gultig, und auch
aus diesem Grunde gehoren derartige Systeme, sofern sie eben praktisch
beeinflusst sind, nicht ins Gebiet der Wissenschaft.

Mit dieser Beurteilung sind aber solche Versuche, von der Wissen-
schaft, speziell von der Naturwissenschaft aus, mit ihren Prinzipien, ein
umfassendes Welthild zu gewinnen, durchaus nicht verdammt oder als
wertlos bezeichnet. Es galt mir nur, sie als das zu charakterisieren, was
sie sind oder vielmehr, was sie nicht sind. Sie sind keine Wissenschaft.
Dies ist das eine. Darin wird mir kaum ein ernster Forscher wider-
sprechen. Weniger Zustimmung erwarte ich zu der Behauptung, die ich
gleich anschliessen mochte: Sie sind auch nicht Philosophie, wenn man
dieses Wort in seiner vollen Bedeutung nimmt. Sie sind vielmehr Halb-
heiten, im besten Fall aber einseitige und unvollkommene Philosophie. —
Fir diese Behauptung bin ich den Beweis schuldig, und ich kann ihn
nur dadurch fiihren, dass ich, nachdem bisher von der Wissenschaft die
Rede war, nun auch das Wesen der Philosophie kurz erirtere.

Es gibt den Tatsachen gegeniiber noch eine andere Beurteilung, als
die theoretische, allgemeingiiltice. Diese andere Beurteilung stutzt sich
auf personliche Erlebnisse des Gefihls. Die Wissenschaft betrachtet den
Apfel abgesehen von dem Gefiithlswert, den er fir mich besitzt, den
Regen abgesehen von der Freude, die er speziell mir bereitet, die Ge-
birgsformation abgesehen von meinem #sthetischen Genuss, die Patina
auf alten Bronzen abgesehen von ihrer Wirkung gerade auf mein dsthe-
tisches Empfinden, die Handlungen der Menschen in Vergangenheit und
Gegenwart ohne Riicksicht auf Gut und Bose, das Spiel der Motive und
Vorstellungen im psychischen Leben ohne den Masstab von Sittlich und
Unsitttlich — kurz, sie betrachtet alle Erscheinungen physischer und
psychischer Art rein ,objektiv¥, wie man zu sagen pflegt. Wenigstens
die wirkliche Wissenschaft tut das, diejenige, die sich exakt nennen



126

darf, sei es nun Naturwissenschaft, Mathematik, Geschichte oder Psycho-
logie.

Denn alle anderen, eben angedeuteten Arten der Beurteilung sind un-
wissenschaftlich, weil ihre Resultate nicht auf Allgemeingultigkeit An-
spruch erheben kénnen. Was fiir den einen niitzlich ist, kann ja einem
anderen schaden; was ich schén finde, findet mein Nebenmann hisslich;
die Temperatur, die mir angenehm vorkommt, empfindet der andere un-
angenehm; ich nenne eine Handlung gut, der andere nennt sie bise;
ich weiss, dass mein Tun in diesem Augenblick sittlich ist; aber meine
Umgebung beurteilt es als unsittlich usw. Kurz, es gibt keine notwendige
Ubereinstimmung in praktischen Urteilen. Sind sie darum iberfliissig
oder wertlos? Nun, ganz abgesehen davon: sie sind vorhanden und
lassen sich nicht wegdisputieren. — Es liegt mir tibrigens hier nichts
daran, alle diese aussertheoretischen, persénlichen Beurteilungsweisen auf-
zuzihlen oder zu charakterisieren. Das ist Sache der Psychologie. Ich
fasse sie, um eine kurze Bezeichnung zu haben, zusammen als prak-
tische Urteile, darum, weil sie aus dem Gefiithl stammen und also direkt
unsere Handlungsweise, unsere ,Praxis, beeinflussen.

Die praktischen Urteile sind stets Werturteile. Die Wissenschaft
arbeitet nicht mit Werturteilen. Diese sind immer nur personlich; aber
sie sind da und sind sogar ausserordentlich wichtig, weil gerade sie als
Motive weitaus die grosste Rolle in jedem Menschenleben und in der
Geschichte der Menschheit spielen.

Ich beurteile die mir bekannten Tatsachen einerseits mit der Wissen-
schaft theoretisch und objektiv, andrerseits aber auch nach ihrem Ge-
fithlswert fur mich, also subjektiv und praktisch. So lange die Resultate
dieser doppelten Beurteilung nicht miteinander in Konflikt geraten, ist
es ja gut. Aber Konflikte bleiben nicht immer aus. Kopf und Herz —
pflegt man populir zu sagen — sind nicht immer einig: kurz, es ent-
stehen Probleme, Fragen, die ihren Ursprung eben der verschiedenartigen
Beurteilung der Tatsachen verdanken. Ich will mich mit Beispielen nicht
authalten. Zur Erliuterung nur folgendes: Die wissenschattlich-theore-
tische Betrachtung lehrt mich, dass alles Geschehen kausal verkniiptt
ist. Daraus folgt, dass auch meine Existenz, meine Eigenart und damit
meine Handlungsweise in jedem Falle kausal bedingt ist, d. h. notwendig
aus den natiirlichen Primissen resultiert. — Andrerseits aber kann ich
tiber die gefiihlsméssige Tatsache des guten und bosen Gewissens nicht
hinwegkommen; ich fiithle mich verantwortlich fiir meine Handlungen,
Ja fiir meine Gedanken, ich fithle mich moralisch frei. — Daraus entsteht
das Problem, das unter dem wenig zutreffenden Namen ,Problem der




127

Willensfreiheit“ bekannt ist. — In dhnlicher Weise entstehen reli-
giose Probleme aus der Kollision von wissenschaftlich-theoretischem
Erkennen und praktischen, gefiihlsméssigen Gewissheiten, in dhnlicher
Weise ferner das Problem der personlichen Existenz resp. ihres Verhilt-
nisses zum physiologisch-kérperlichen Dasein usw. — Diese Probleme
rufen nach einer Losung. Ich bringe es nicht fertig, zwiespiltig durch’s
Leben zu gehen, noch eine ,doppelte Wahrheit anzuerkennen. Ich
suche innere Gewissheit, Aussohnung der Gegensiitze in mir selber, hihere
‘Wahrheit. Freilich weiss ich, dass diese Wahrheit keine allgemein giil-
tige sein kann, weil schon die Probleme durchaus individuelle, persion-
liche sind. Aber trotzdem: ich suche innere Harmonie, Ausstéhnung mit
mir selber, suche meine persénliche Wahrheit. — Dieses Suchen
ist nun das, was bei genauerem Zusehen immer und uberall ,Philo-
sophieren“ geheissen hat. Wissenschaft ist Suchen nach objektiver
‘Wahrheit; Philosophie ist Suchen nach subjektiver Wahrheit. Nicht
ohne Rucksicht auf die objektive, sondern mit voller Achtung vor dieser,
und iber ihr, sozusagen jenseits von Wahr und Falsch im wissenschaft-
lichen Sinne. Philosophie sucht, und das ist ihre vornehmste Aufgabe
Ausgleichung des theoretischen mit dem praktischen Ich.

Man kinnte nun freilich sagen, die praktische Beurteilung sei iiber-
haupt stets dann unberechtigt, wenn sie mit der theoretischen nicht
ibereinstimme ; es seien also gar keine Konflikte zwischen beiden moglich.
Wer so denkt, verkennt die psychischen Tatsachen, beziehungsweise die
Verschiedenheit der Individualititen. Es liegt in der Natur menschlichen
Seelenlebens, dass beiderlei Beurteilungen vorkommen kdénnen, und
zwar beide mit dem Anspruch aut Gultigkeit und Berucksichtigung.
Freilich nicht alle Menschen haben faktisch derlei Probleme; darum
haben eben auch nicht alle Menschen philosophische Anlage, so wenig
wir alle musikalisch sind. Und noch weniger Menschen unter den
Wenigen graben diesen Problemen nach; darum ist die Zahl der wirk-
lichen Philosophen so gering. Aber sehen wir einmal unsre Grossen in
der Philosophie an: einen Plato, Aristoteles, Descartes, Spinoza, Kant
usw.! Das macht sie zu grossen Philosophen, dass sie derartige Pro-
bleme empfunden und sich um ihre Losung bemiitht haben. Und dem
orossten unter ihnen, Kant, haben diese Probleme vielleicht am meisten
zu schaffen gemacht.

Philosophie ist etwas prinzipiell anderes als Wissenschaft. Sie geht
zwar von denselben Tatsachen aus, aber sie sieht ihre Aufgabe nicht
in der theoretischen Verkniipfung dieser Tatsachen, sondern sie sucht
eine Brucke zwischen theoretischer und praktischer Beurteilung zu



128

schlagen. Sie kann darum auf Allgemeingiiltigkeit keinen Anspruch
erheben, ihre Resultate sind individuell-subjektiv und missen es sein.
,Philosophische Wissenschaft® und ,wissenschaftliche Philosophie“ sind
darum widersinnige Ausdriicke. — Es ist demnach klar, dass niemals
eine Wissenschaft die Philosophie ersetzen kann, noch umgekehrt. Im
ersten Fall miisste die Wissenschaft die rein theoretische Betrachtung
und damit die Allgemeingiiltigkeit und damit sich selber aufgeben; im
zweiten Fall miisste die Philosophie ihre Stellung zwischen zwei Gegen-
sitzen verlassen und in den einen Gegensatz eingehen; dann gibe sie
ebenfalls ihr Wesen auf.

Soviel einstweilen iiber das Verhiltnis der Philosophie zur Wissen-
schaft iberhaupt. Das Gesagte bedarf aber einer Erginzung, besonders
deshalb, weil die Stellung speziell der Naturwissenschaft zur
Philosophie noch genauer prizisiert werden soll. — Es entstehen in jeder
der beiden Grundwissenschaften (Psychologie und Naturwissenschaft)
Probleme, die mit den Mitteln derselben Wissenschaft nicht gelst werden
kéonnen, d. h. die iberhaupt nicht allgemeingiltiz zu lésen sind. So
z. B. in der Naturwissenschaft die Frage nach Ursprung und Ende aller
Dinge, in der Psychologie die Frage nach dem Wesen des Subjekts und
seinem Verhéltnis zum Objekt. Die Lésung dieser Fragen fillt —
niemand wird es bestreiten — nicht mehr in den Bereich wissenschaft-
licher Moglichkeit. Trotz dieser Einsicht lassen sie dem und jenem
Forscher keine Ruhe. Diese Forscher miissen den Versuch wagen, die
Wahrheit auch hier zu ergrinden. Natiirlich kann diese Wahrheit
nur eine individuell-subjektive Uberzeugung sein. Weil eben zur
Losung der angedeuteten Probleme theoretische Grinde nicht gentigen,
so kann jede wirkliche Losung nur durch Herbeiziehung praktischer
Beurteilung, nur vom Gefiihl her zustande kommen. Auch hier also
ein Suchen nach uberwissenschaftlicher, .nur“ subjektiver Wahrheit,
auch hier also eine Aufgabe der Philosophie und nicht mehr der
‘Wissenschaft.

Die beiden Grundwissenschaften, Naturwissenschaft und Psychologie,
betrachten die Tatsachen von so verschiedenen Seiten, dass die Forscher
auf beiden Seiten nicht selten zu Uberzeugungen gelangen, welche sich
direkt zu widersprechen scheinen. Der Naturwissenschaft ist das Objekt
tiberall das erste; sie betrachtet die Welt als vom Subjekt losgelost.
Ihr ist das Psychische ein kleiner Bezirk innerhalb des Korperlichen, ja
das Psychische scheint ihr an Physisches gebunden, das Subjekt durch
das Objekt bedingt und von ihm abhingig. Ein grossartiger Ausdruck
fiur diese Auffassung ist die Entwicklungsidee, sofern sie auch den Sprung




129

vom Anorganischen zum Organischen nicht- scheut. — Anders die
Psychologie. Da sie alle Erscheinungen in ihrer Abhéngigkeit vom
Subjekt in ihrer subjektiven Bedingtheit zu betrachten sich bemiiht, so
erscheint ihr das Subjekt in allem das Erste, das Psychische hat die
Prioritit. Diese Anschauungsweise hat ihren extremen Ausdruck ge-
funden in der Lehre, die gesamte objektive Welt sei Funktion des
Subjekts, — im extremen erkenntnistheoretischen Idealismus.

Wer nun nicht einseitig in den Bahnen der einen von den
beiden Wissenschatten wandelt, der muss einsehen, dass beide Spitzen,
beide Letzthypothesen — sit venia verbo! - zunichst gleich berechtigt
oder gleich unberechtigt sind. Er wird sich aber dabei nicht beruhigen,
sondern wird nach einer Liosung des Widerspruchs streben: Hier miindet
abermals die Wissenschaft in die Philosophie aus. Denn die gesuchte
Lisung kann — das ist ohne weiteres klar — mnicht auf dem Boden
einer der beiden Wissenschaften gefunden werden.

Alle Forschung, die unter rein theoretischen Gesichtspunkten ge-
schieht, also zu allgemein giltigen Resultaten fihren muss, ist Wissen-
schaft. Alle Forschung dagegen, die zwar sidmtliche Erkenntnisse der
Wissenschaft voraussetzt und respektiert, aber daruber hinaus und unter
Mitberticksichtigung praktischer Beurteilung nach subjektiver Wahr-
heit sucht, -- ist Philosophie. Der Philosoph ist ein Mann der person-
lichen Probleme, einer, der innern Zwiespalt erlebt und nach innerer
Harmonie strebt.

Ich komme zum Schluss auf die Ansicht Verworns zurick, es sei
moglich, von der Naturwissenschaft aus, mit ihren Prinzipien, die ,Philo-
sophie zu resorbieren“, ihre Aufgaben zu losen. Ich denke, der Leser,
wenn anders er meinen Ausfihrungen zustimmt, wird diese Ansicht nun
nicht mehr teilen. Wenn Philosophie, im eigentlichen Sinne des Wortes,
ausserhalb der Wissenschaft iiberhaupt steht, so hat sie speziell mit der
Naturwissenschaft erst recht nichts gemein, was zu ihrem Wesen
oehort. Die Resunltate der Naturwissenschaft miussen, wie diejenigen
aller Wissenschaft, allgemein giiltig sein, diejenigen der Philosophie
konnen es niemals. — Naturwissenschaft kann mit ihren Mitteln niemals
diejenigen Probleme losen, die ihrer Natur nach praktisch oder praktisch-
theoretisch sind, d. h. die aus Gefuhlstatsachen stammen. Solche Probleme
sind aber vorhanden und werden stets vorhanden sein. — Naturwissen-
schaft wird ferner nie imstande sein, die letzten Fragen tuber den Zu-
sammenhang zwischen physischem und psychischem Geschehen zu be-
antworten; aber die Fragen werden nie authoren gestellt zu werden.

Naturwissenschaft ist nicht einmal fihig, demjenigen Auskunft zu
geben, der sie iiber das innerste Wesen, iiber Ursprung und Ziel ihres
eicenen Gegenstandes, der Natur, befragt.

Alle diese Fragen und alle anderen Grundfragen einer umfassenden
Weltanschauung sind vielmehr tberhaupt nicht mehr wissenschaftlicher,
sondern sie sind philosophischer Natur, — und es bedeutet eine Ver-
kennung der Tatsachen, wenn man sich der Hoffnung hingibt, Philo-
sophie konne jemals durch Wissenschaft oder gar durch eine Spezial-
wissenschaft ersetzt werden.

Schweiz. pidagog. Zeitschrift. 1907. 9



	Naturwissenschaft und Philosophie

