
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 16 (1906)

Heft: 1

Artikel: Das dichterische Kunstwerk in der Schule

Autor: Suter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Das dichterische Kunstwerk in der Schule.
Von Dr. Paul Suter.

Vortrag, gehalten in der Gesellschaft für deutsche Sprache in Zürich, 29.

September 1905, und an der Versammlung des Schweiz. Lehrervereins in Zug,
8. Oktober 1905.

Mannigfach sind die Angriffe, denen die Schule gegenwärtig
ausgesetzt ist, und keine Stufe bleibt davon verschont, von der Elementarschule

bis hinauf zur Universität; man braucht nicht lange unter den
Leuten herumzuhorchen, man braucht kein allzu fleissiger Bücher- oder

Zeitungsleser zu sein, um sich zu überzeugen, dass der Tadel häufiger
ist als das Lob. Die scharfe Kritik, die uns auf Schritt und Tritt
begegnet, richtet sich teils gegen tatsächliche oder scheinbar bestehende
Übelstände und ist insofern ein mächtiger und unentbehrlicher Hebel
der Kultur; teils entspringt sie dem blossen Bedürfnis, der allgemeinen
Unzufriedenheit Luft zu machen, und rennt dann etwa wie der
sinnreiche spanische Junker gegen Windmühlen an. Der Bauer findet sie

zu wenig landwirtschaftlich, der Handwerker zu wenig technisch, der
Kaufmann möchte fertige Geschäftsreisende und Bureaumenschen von
ihr beziehen, der Künstler und Kunstdilettant hasst sie, weil sie sein

Genie nicht rechtzeitig erkannte und entwickelte. Alle verlangen alles

von der Schule, und weil sie nicht alle Wünsche befriedigen kann, so

ist sie der Sündenbock für alle Mängel unserer Zeit, ja sie wird von
Arthur Bonus als „die schwerste und dringendste Gefahr unserer
Kultur" hingestellt.1)

Die Unfreundlichkeit, die Verachtung ihrer Gegner trifft natürlich
auch die Lehrer. Der genannte Bonus, ein Mann, der, wie er sagt,

„vom Schulbetrieb allerlei gesehen und gelesen, der selbst Unterricht
gegeben und sich eigene Gedanken gemacht hatL, ein Mann, der auch

Schulinspektor war, antwortet auf die Frage „Was soll man tun?"

J) Vom Kulturwert der deutschen Schule, Leipzig, Diederichs 1901, S. 7.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1906. ]



2

folgendermassen : „Das einfachste und gründlichste Mittel wäre, dass

man unsere altklassischen Pädagogen zusammentriebe auf irgend einen

deutschen Karmel, einen Teutoburgerwald, und sie allda schlachtete,
wie Elias die Priester der toten Götter" (S. 30). Er spricht hier gerade

von den altklassischen Pädagogen, im Grunde aber meint er uns alle,
die ganze Schulmeisterbande von unten bis oben, und wenn er auch so

menschlich ist, einige zu verschonen, weil sie etwas taugen, so wäre
das Experiment immer noch grausam genug.

Es ist zum Glück nicht meine Aufgabe, auf solche nnd ähnliche

Angriffe zu antworten; die Frage berührt uns hier nur so weit sie den

Literaturunterricht betrifft. Allein wer etwa glaubte, die Vertreter dieses

Faches kämen besser weg als die anderen, der hätte sich gründlich
getäuscht; das Gegenteil ist der Fall: die meisten und saftigsten Hiebe
fallen für uns ab. Eine hübsche Blütenlese lässt sich aus der
Schillernummer des Literarischen Echos (1. Mai 1905) zusammenstellen, wo
sich eine Anzahl Vertreter der Literatur und Kunst über ihr Verhältnis
zu Schiller und nebenbei auch über den Wert des Schillerunterrichts in
der Schule ausgesprochen haben.

Gustav Falke: Etwas rächte sich an Schiller vielleicht auch der
Schulschiller. Was man in der Schule „gehabt" hat, damit ist man in der
Regel eine Zeit lang fertig.

Cornelius Gurlitt, Dresden: Die kritische Lobhudelei, die sich hieran
(an die Behandlung Schillers) schloss, hat mir auf lange Zeit den Geschmack
an Schiller verdorben. Er war nun für mich einer jener Schriftsteller, die
man ausserhalb der Schule glücklicherweise nicht mehr zu lesen braucht.

Maximilian Harden: Allerlei gelehrtes Rindvieh doziert mit Maul
und Huf gegen den Dichter und beweist, eins, zwei, drei, was Schiller alles
„nicht gekonnt" habe.

Eduard von Hartmann: Was auf Schiller in den letzten beiden
Menschenaltern wie ein Fluch gelastet hat, das ist, dass seine Meisterwerke
in den Schulen behandelt werden. Denn daher kommt es, dass in der
empfänglichsten Jünglingszeit, die oft für den Geschmack des Lebens
bestimmend ist, Schiller gar nicht mehr zur Hand genommen wird als etwas, das
man sich schon als Kind an den Schuhen abgelaufen hat. Die schulmeisterliche

Behandlung von Seiten des Durchnittslehrers pflegt ja den Schülern an
jedem Gegenstand den Geschmack zu verderben, den sie vornimmt Ich
selbst habe das Glück gehabt, im Jahre 1852 durch einen Lehrer in Schiller
eingeführt zu werden, der auf jede Interpretation verzichtete, dafür aber
sämtliche Goethesche und Schillersche Dramen mit verteilten Rollen lesen
liess und die Abende in seiner Wohnung dazu zu Hilfe nahm.

Max Liebermann, Berlin: Nachdem mir das Gymnasium Schiller so
viel als möglich „verekelt" hatte, gehörte in den spätem Jahren... Goethe
meine ganze Liebe.



3

0 m p t e d a : Als Schüler hatte ich die übliche Begeisterung für den
Dichter, die mir durch erzwungenes Auswendiglernen seiner Balladen
ausgetrieben wurde.

Rudolf Presber: Ich glaube, dass die Geringschätzung, die Schiller
manchmal gerade bei den sogenannten Gebildeten begegnet, auf die Schule
zurückzuführen ist.

Bruno Wille: Das eigentlich Furchtbare war der Schillerkultus auf
der Schulbank. Unser Volk der Dichter und Denker hat noch nicht seinen
Dichter und Denker lesen gelernt. „Du sollst den Namen deines Gottes nicht
unnütz führen" — gegen dies Grundgesetz aller Andacht und alles Geschmackes
freveln jene Schulphilister, die den heiligen Geist zum Pensum herabwürdigen.
Haben es glücklich dahin gebracht, dass Millionen unserer Volksgenossen mit
Versen von Schiller unausbleiblich die Erinnerung verbinden an lederne
Pedanten, die den dichterischen Organismus zerpflücken und alles Geschaute,
Gefühlte in platte Begriffe umwechseln — an Aufsätze, die Schillerzitate mit
dem geistigen Gehalte des Pennälers füllen — an Mitschüler, die ängstlich
oder plump ihre „auswendig" (sehr wahr!) gelernte Poesie leiern und froh
sind, hinterher in der Freiviertelstunde für solchen Drill durch eine Parodie
auf das Lied von der Glocke Revanche zu nehmen.

Aus der Fülle der übrigen Literatur gestatten sie mir nur, ein
Beispiel anzuführen; Karl Spitteler schreibt in den „Lachenden
Wahrheiten" unter dem Titel „Kunstfrohn und Kunstgenuss" : Kein
empörenderes Schauspiel, als sehen zu müssen, wie unsere leidige Aller-
weltsschulmeisterei es fertig gebracht hat, die süssesten Früchte mittels
pädagogischer Bakterien ungeniessbar zu machen und Geschenke, die
dazu ausersehen waren, uns zu beglücken, in Buss und Strafe
umzusetzen. Die Kunst ist grossherzig und menschenfreundlich wie die

Schönheit, welcher sie entspringt. Sie ist ein Trost des Menschen auf
Erden und erhebt keinen anderen Anspruch, als innig zu erfreuen und

zu beseligen. Sie verlangt weder Studien noch Vorbildung, da sie sich

unmittelbar durch die Sinne an das Gemüt und die Phantasie wendet,
so dass zu allen Zeiten die einfache jugendliche Empfänglichkeit sich

im Gebiete der Kunst urteilsfähiger erwiesen hat, als die eingehendste
Gelehrsamkeit ; so wenig man Blumen und Sonnenschein verstehen lernen

muss, so wenig es Vorstudien braucht, um den Bigi herrlich, ein Fräulein

schön zu finden, so wenig ist es nötig, die Kunst zu studieren
Jeder suche sich an dem himmlischen Fest diejenige Speise aus, die

seine Seele entzückt und weide sich daran nach Herzenslust, so oft und

so viel er mag, im stillen oder, wenn ihm das Herz überläuft, mit gleich-
gesinnten Freunden. Das ist Kunstgenuss. Das ist aber auch
Kunstverständnis. Wer sich aufrichtig und bescheiden an einem Kunstwerke

freut, der versteht dasselbe ebensowohl und wahrscheinlich noch besser,

als wer gelehrte Vorträge darüber hält."



4

Was wollen wir auf dieses lange Sündenregister antworten Wollen
wir uns am Ende doch von Herrn Bonus totschlagen lassen? Aber so

viele Häupter man der „Hydra" abschlüge, so viele wüchsen nach und
es wäre nichts gewonnen. Oder wollen wir mit pathetischer Geberde

abwehren: Ihr versteht nichts von der Sache, ihr seid nicht vom Fach?
Dann würde uns Herr Bonus mit Recht entgegnen: „Was heisst hier
Laie? Wenn man uns zwölf Jahre lang malträtiert hat, so sind wir
die Sachverständigen in der Frage, ob wir uns malträtiert fühlen." —
Oder wollen wir ihm gerührt die Hand drücken, wenn er sagt: „Es
schmerzt, zu sehen, wie ein ganzer, jeder Achtung würdige Stand, durch
eine sonderbare Ironie der Dinge dazu verurteilt ist, praktisch immer
das Gegenteil von dem zu erreichen, was er mit besonderer persönlicher
Begeisterung und einem manchmal ergreifenden Ernste erstrebt. Von
der Energie, dem Scharfsinn, dem ehrlichen Wollen unserer Pädagogen
kann man schlechthin alles hoffen für die notwendige Reform, sobald
sie ihr Denken aus der Maschine gezogen haben." Allein worin besteht
sein ReformVorschlag : „Die Schule als Massenunterrichtsanstalt unter
Staatszwang mit uniformen Lebrplänen, deren Lnhalt also von
Individualität, Begabung, Gesinnung des Lehrers — und erst recht des Schülers

— losgelöst ist, kann diesem ihrem Wesen nach lediglich technisches

Können überliefern. Sie soll sich damit begnügen." Also fort aus der
Schule mit allem was Kunst heisst und mit ihr zusammenhängt, beileibe

nichts von Empfindung. Phantasie, Willensbildung, ethischer und
ästhetischer Erziehung Wir bedauern, unsere Hand wieder von Herrn Bonus
abziehen zu müssen. — Oder wollen wir uns entrüsten : Ihr Herren, das

ist nicht unser Konterfei, Sie erlauben sich, in Karrikatur zu machen!
Allein der Zorn ist ein schlechter Ratgeber und es dürfte geratener
sein, das Bild das man von uns entwirft, mit ruhiger Sachlichkeit zu

prüfen und zu untersuchen, was zur Karrikatur Veranlassung gegeben.
Wenn sich dann herausstellen sollte, dass eine frühere Zeit Modell dazu

gestanden, um so besser; aber höchst wahrscheinlich haben auch wir
den einen oder anderen Zug dazu hergegeben. Es geht eben dem

geistigen Menschen wie dem leiblichen ; wenn er sich nicht fleissig wascht,
so setzt sich zuletzt ein Überzug an, der nicht zu ihm gehört, und wenn
er zu lange zuwartet, so muss er nachher mit der Kratzbürste zugreifen,
um die Kruste von Vorurteilen, falschen Dogmen, schlechten Gewohnheiten

wegzubringen, die ihre Berechtigung durch nichts als durch ihr
Alter erweisen können. Allein zu dieser Arbeit sind wir nicht
zusammengekommen, denn die Operation ist eine kitzliche und man kann
sie nur an sich selber vollziehen. Meine Aufgabe ist, die Hauptlinien



5

des Literaturunterrichtes zu entwerfen, ins Detail nur dann zu gehen,

wenn es zur Erklärung notwendig ist; über die Grundfragen wollen wir
uns heute aussprechen, zu denen sich nachher im einzelnen Falle jeder
stellen mag wie er will oder wie er nach seiner Eigenart oder seinen

Verhältnissen kann.
Zwei Seiten hat der Literaturunterricht, eine künstlerische und eine

pädagogische, und es kommt auf den Standpunkt an, ob die beiden

gleichwertig einander gegenüberstehen, oder ob die eine den Vorrang
haben soll. Der Zug unserer Zeit geht dahin, die erste mehr in den

Vordergrund zu rücken; man ist namentlich unter den Künstlern, aber
auch in vielen Laienkreisen der Ansicht, dass diese Seite bis jetzt
vernachlässigt worden sei. Diesen Vorwurf gegen die Schule haben Sie aus
den einleitenden Zitaten gehört, und er ist ganz besonders beim zweiten
Kunsterziehungstag in Weimar (9.—11. Oktober 1903), der speziell der

Dichtung gewidmet war, laut geworden, nicht nur aus dem Munde von
Künstlern, sondern auch vieler Lehrer, während das Pädagogische
begreiflicherweise, da es sich um einen Vorstoss zu gunsten der Kunst
handelte, weniger zu seinem Rechte kam und nur von einzelnen Lehrern
vertreten wurde.

Betrachten wir zunächst die künstlerische Seite.

Was ist es, das den Menschen zur Kunst zieht? Warum versenkt
sich das Kind in die Betrachtung eines Bildes? Warum klingt eine
Melodie in seinem Ohre nach? Warum horcht es mit offenem Munde
der Märchen und Geschichten erzählenden Grossmutter? Weil ihm die
Kunst wie die Botin des unbekannten Lebens ist, die ihm erste Nachricht

aus jenem wunderbaren Lande bringt; wie "Waldesrauschen klingt
es an sein lauschendes Ohr, wie ferne blaue Berge dämmert es vor
seinen Blicken auf, sein Zukunftsland. WTeil die Kunst in ihm ein neues,
höheres Leben weckt; seltsame Klänge, fabelhafte Bilder, nie gefühlte
Empfindungen erwachen in ihm und die Ahnung eines grossen
Unbegreiflichen, Rätselhaften kommt in seine Seele, es ist wie weltentrückt
auf einer schönen, stillen Insel, wo alle Härten des Lebens verschwinden
und alle Missklänge sich in süsse Harmonie auflösen.

Und was die Kunst dem Kinde ist, das ist sie auch dem Erwachsenen,

nur mit dem LTnterschiede, dass seine reichere Erfahrung, sein grösserer
Lebensgehalt der Dichtung ein stärkeres Gegengewicht halten. Das

Kunstwerk ist wie die Muschel des Meeres, die, ans Ohr gehalten, tausend
Geheimnisse erzählt und von Dingen weiss, davon die Alltagswelt sich
nichts träumen lässt, die man mit dem blossen Verstände nicht fassen

kann. Der Musiker Liszt hat das Wort geprägt: „Kunst ist sinnliche



6

Wiedergabe des Geheimnisvollen, des Göttlichen im Menschen und in
der Natur". In der Sprache der Wissenschaft heisst das: „Kunst ist
— Darstellung der Natur oder des menschlichen Lebens in der Form
des ästhetischen Scheins, oder phantasiemässige Erzeugung eines Gefühls,
einer Stimmung, einer Kraft- und Bewegungsvorstellung durch irgend
welche sinnlich wahrnehmbare Symbole, deren Formen der Natur, dem

menschlichen Gefühlsleben, der animalischen Bewegung oder dem

organischen Wachstum entlehnt sind." So definiert Konrad Lange die

Kunst in seinem Vortrag über „Das Wesen der künstlerischen
Erziehung".1) Kunst ist Leben und will Leben erzeugen; nur dann
gemessen wir das Kunstwerk, wenn wir es erleben, wenn unser eigenes
Sein darin aufgeht, wenn die Schwere des Körpers verschwindet und
wir vergessen, dass wir im Konzert oder Vortragssaal oder Theater oder

zu Hause bei der Studierlampe sind, und nichts ist dann unleidlicher,
als aus diesem glücklichen Schweben zwischen Schein und Sein durch
irgend eine Trivalität herausgerissen zu werden. Den Nachbar, der uns
nach dem dritten Akte der Maria Stuart über das Kostüm der Königin
unterhalten will, oder der nach der Neunten Symphonie den Bogenstrich

eines Geigers kritisiert, wünschen wir ins Pfefferland, und der

Besuch, der in der Studierstube unser stilles Zusammensein mit einem

Kunstwerk unterbricht, muss ein sehr lieber sein, wenn wir ihn ehrlich
willkommen heissen sollen. „Alles Kunstschaffen," sagt der Maler Hans
Thoma, „beruht auf einem Stillesein der Seele". Dasselbe gilt vom
Kunstgeniessen, und wer für dieses Stillesein keinen Sinn hat, dem wird
das Beste an der Kunst ewig fremd bleiben. — Was hier von den

Künsten im allgemeinen gesagt worden ist, das gilt im besonderen

auch für die populärste und zugänglichste aller Künste, die Poesie.

Und sollte nun die Kunst nicht auch dem Schuler sein, was sie

dem Menschen überhaupt ist? Eine Führerin, die ihn zugleich in das

Leben und über das Leben empor führt. Eine göttliche Priesterin, die

ihm ein Allerheiligstes öffnet, in das er nur mit andachtsvoll erhobenem

Herzen tritt, einen sonntäglichen Tempel, wo die Stimmen des Werktags
fern verklingen; eine lächelnde Trösterin, der er darum so vertrauensvoll

entgegenkommt, weil er fühlt, dass sie alle verhaltene Sehnsucht

zu stillen vermag, dass in ihrer Gegenwart alles Gespannte in ihm sich

löst, dass alles, was er sonst ins Innerste der Seele zurückdrängen
müsste, nun hervorquillt, dass alle Quellen seines Daseins fliessen, dass

er lieben und hassen, fürchten und hoffen, jubeln und klagen darf; weil

J) Ravensburg, Otto Maier 1902.



7

er ganz in dem Gefühle selig' ist: hier bin ich Mensch, hier darf ich's
sein!

Die Mittel, die uns zur Verfügung stehen, um den Schüler in diese

Stimmung zu bringen, sind vor allem Lesen und Rezitieren durch
den Lehrer und die Schüler. Man kann nun freilich vom Lehrer nicht
verlangen, dass er ein Künstler sei und vom Schüler noch viel weniger;
aber ist denn das nötig? Wohl aber kann man vom Lehrer verlangen,
dass er von dem Kunstwerke, das er dem Schüler übermitteln will,
selber durchdrungen sei, dass er es innerlich schaue und empfinde, und

wenn er es nun mit dem nötigen Takte vorzutragen weiss, so braucht
er nicht über ein glänzendes Stimmorgan oder über schauspielerisches
Raffinement zu verfügen, es wird doch seine Wirkung- tun. „Es trägt
Verstand und rechter Sinn mit wenig Kunst sich selber vor." Von dem

Deutschunterricht, den ich in der Mittelschule genossen habe und der

zum grössten Teil wie ein ferner Nebel hinter mir liegt, hat mein
Gedächtnis einen Augenblick in leuchtender Klarheit bewahrt: Wie uns
der Lehrer C. F. Meyers „Glöcklein" vorlas, nicht behandelte, nur vorlas,
aber der Eindruck, den er durch einen schlichten, aber tief empfundenen

Vortrag erweckte, ist mir unvergesslich.
Und wenn der Lehrer mit seiner Rezitation Erfolg hat, wie bald

folgt ihm der Schüler nach und möchte selber lesen und rezitieren,
sofern man ihn nur ein wenig dazu anleitet. Im Anfang freilich bedarf

es einer sorgfältigen technischen Schulung; die Mängel in Aussprache
und Betonung müssen beseitigt werden, die Ausdrucksfähigkeit muss

gesteigert werden, der Schüler muss lernen, für jedes Wort, für jede

Empfindung den natürlichen Ton zu treffen, er muss die Scheu vor dem

natürlichen Ausdruck überwinden lernen. Er muss auch Sinn bekommen

für die formale Schönheit des Gedichtes und begreifen lernen, dass man
eine Dichtung, die der Genius dem Dichter in einer glücklichen Stunde

schenkte, oder an die er die Arbeit von Tagen und Wochen wandte,
nicht durch einen liederlichen Vortrag verpfuschen darf. Wer wird
nicht einen edlen Rheinwein lieber aus dem Römer, als aus einem

schlechten Wasserglase trinken, wer nicht eine köstliche Frucht lieber

von reiner silberner Schale nehmen, als aus einer plumpen oder schmutzigen
Schüssel! Und so wollen wir die goldene Flut der Poesie aus zierlichen
Gefässen schlürfen und sie mit reiner Hand berühren, dass nicht der
Glanz auf dem edlen Metalle sich trübe, dass die Form des Inhalts
würdig sei.

Die Rezitation ist vielfach in Verruf gekommen, ja sie wird
beschuldigt, den Schülern die Freude am Gedicht genommen zu haben;



8

gewiss nicht ganz mit Unrecht. Ich erinnere mich, wie wir einst
Kirchenlieder auswendig lernten: „Befiehl du deine Wege und was dein
Herze kränkt, der allertreusten Pflege dess der den Himmel lenkt" usw.,
auf jede Stunde so und so viele Strophen und Lieder, gedankenlos
heruntergeleiert, im Wetteifer: wer kanns am schnellsten? wer bleibt
nie stecken? Aber von dem Gehalte der Dichtung keine Ahnung. Otto
Ernst schildert eine Rezitationsstunde alten Stils drastisch und
ergötzlich in folgender Weise :!)

Eine solche Rezitation ist allerdings aufs schärfste zu verurteilen;
sie ist eine öde, wertlose Zeitverschleuderung und eine Versündigung
gegen den Geist der Poesie. Gern pflegt man solche Arbeit, von deren

Wert man selber nicht recht überzeugt ist, zu entschuldigen mit der
Phrase: Nützt es nichts, so schadets nichts! — Es gibt kein dümmeres

und gedankenloseres Wort. Freilich schadet's und hier zu allererst. Wer
wird, wenn er in seiner Jugend so misshandelt worden ist, später noch
einmal so ein Gedicht in die Hand nehmen und seine Freude daran
haben können? Ich weiss noch wohl, wie wir später über die schönsten

jener Lieder unser Gespött haben konnten, und wie uns erst nach Jahren,
als wir längst selber lehrend in der Schule standen, das Verständnis für
ihren Wert und ihre Schönheit aufging.

*) Ergebnisse und Anregungen des zweiten Kunsterziehungstages in
Weimar. Deutsche Sprache und Dichtung, S. 35. Leipzig, Voigtländer.
Mk. 1.25.

„Wenn hiernach die Dichtung (die beklagenswerte) von allen 20 bis
50 Schülern durchdeklamiert war, dann hatte sie drei oder gar sechs Monate
Ruhe. Eines Tages aber hiess es: Alle Gedichte repetieren! Denn die
Gedichte wurden als Wissensstoff betrachtet, der „präsent" sein müsste, wie
die Kongruenzsätze oder die Maskulina auf —is. Wenn dann Meyer
repetierte :

„Dies alles ist mir untertänig",
so fuhr der Lehrer plötzlich ganz ausser der Reihe auf Schulze los und rief:
„Schulze, weiter!" und wenn Schulze dann, ohne mit der Wimper zu zucken,
fortfahren konnte:

„Begann er zu Ägytens König",
dann zeigte sich in den Mienen des Lehrers Befriedigung. Wenn aber trotz
alledem ein Kind sich so vergass, dass es dennoch mit Gefühl und lebendiger
Vorstellungskraft sprach, dann wurde es von seinen Mitschülern, vielleicht
sogar von seinem Lehrer verlacht, und schnell duckte sich das arme Seelchen
wie das emporgeschnellte Teufelchen wieder zurück in den viereckigen
Kasten der Regelmässigkeit. Wir sind hier nicht im Theater, sagte man, für
die künstlerische Sprache ist die Bühne da, in der Schule spricht man
vernünftig."



9

Aber muss denn die Rezitation so aussehen? Muss sie denn

nichts weiter als eine mechanische Tretmühle sein, nichts als eine

armselige Gedächtnisgymnastik und Zungendrescherei Nein, der Schüler
muss fühlen, dass ihm die Dichtung beim Auswendiglernen immer
vertrauter wird, dass er immer neue Schönheiten in ihr erkennt, und wenn
er nun entdeckt, dass man, um den Dichter zu verstehen, ihm
nachschaffen muss und dass dieses Nachschaffen möglich ist, wenn er sieht,
wie die eigene Phantasie sich an der des Dichters entzündet, wie die

Empfindung des Dichters seine eigene wachruft, wenn er so seine Kräfte
wachsen und ein erhöhtes Leben in sich erwachen fühlt, dann wird er
jenes Glückes teilhaftig, das der Lohn aller schöpferischen Tätigkeit ist,
sie mag klein oder gross sein. Voraussetzung ist dabei, dass man ihm
eine gewisse Freiheit in der Auswahl wie in der Darstellung lasse und
nicht alles über einen Leisten schlagen wolle; wenn man ihm an einer
Anzahl Beispiele die Grundsätze der Rezitationskunst klar gemacht hat,
findet er sich gar bald zurecht. Dann erwacht auch der rechte Eifer
für die Rezitation und an die Stelle der drückenden Schulaufgabe tritt
die freie, selbständige Arbeit, die freudig getan wird, sofern man nicht
durch Häufung der Anforderungen überhaupt die geistige Frische und

Beweglickkeit des Schülers abtötet, wie es leider in unseren
Mittelschulen trotz aller Reklamationen immer noch häufig genug geschieht;
und dann wird der Schüler auch nicht mehr die Rezitationsstunde
verwünschen, sondern auf die Frage: Welche Stunde ist dir die liebste?

antworten: Die Rezitationsstunde.
Eine solche Selbsttätigkeit des Schülers soll nicht möglich sein?

Gewiss nicht bei allen Schülern und auf allen Stufen im gleichen Masse.

Dass sie in der angedeuteten Weise schon in der Sekundärschule und
noch viel mehr in der Mittelschule möglich ist, weiss ich aus eigener

Erfahrung. Dem Elementarschüler wird niemand zumuten, dass er seine

Gedichte selber aussuche, wohl aber lässt sich gewiss auch hier die

Stunde so einrichten und die Auswahl so treffen, dass die Kleinen mit
dem Herzen dabei sind. Man höre z. B.. mit welcher Frische und
Freudigkeit sie ein mundartliches Gedicht sprechen, oder eines das sonst
ihrem Erfahrungskreis entnommen ist. Warum leuchten ihre Augen so?

Weil sie eben das haben, was, wenn wir Goethe glauben dürfen, den

Dichter (oder hier den Nachdichter) ausmacht: ein volles, ganz von
einer Empfindung volles Herz! Und nun sehe man, wie bei den einen
dieses Hochgefühl allmälig wächst, weil es richtig genährt wird, und
wde es bei andern verkümmert und ihnen das Mädchen aus der Fremde,
das ihnen die holden Gaben bringen sollte, mehr und mehr zum Schul-



10

gespenst wird, weil der finstere Geist der Pedanterie das Leben daraus

vertrieben hat.
Auf allen Stufen wird man gut tun, sich vor Eintönigkeit zu hüten,

wofür es mancherlei Mittel gibt. Schon die Freiheit, welche die Schüler

in der Auswahl der Gedichte haben, bringt eine gewisse Mannigfaltigkeit
mit. Aber man kann auch den Schülern ganze Programme zusammenstellen,

die durch die Einheit der Idee oder der Stimmung verbunden
sind, z. B. Frühlingsgedichte mit ein paar passenden Balladen darin;
Heidestimmung (Storm, Hebbel, Droste-Hülshoff, Allmers) u. dgl. Oder

man lasse sie selber solche Reihen aufstellen, und man kann dabei die

merkwürdige Erfahrung machen, dass man oft künstlerisch wertvollere
Programme erhält, als von vielen grossen Rezitationskünstlern, denen

es doch zumeist mehr auf den Effekt, auf die Offenbarung ihres
technischen Könnens, als auf seelische Vertiefung ankommt. Oder man
beschränke sich auf einen Dichter, so dass dessen Persönlichkeit, wenn
auch nicht in ihrer ganzen Erscheinung, so doch in der Silhouette zu
Tage tritt.

Und warum sollten nicht die verschwisterten Künste zur
Unterstützung herbeigezogen werden? Zur Erweckung der Stimmung für ein
Gedicht können Bilder treffliche Dienste leisten; an billigem und gutem
Material ist kein Mangel, besonders seit wir die prächtigen Meisterbilder
des Kunstwarts haben. Prellers Bilder zur Odyssee und Ilias können
das Interesse an der Dichtung verstärken; Rethels Tod als Würger
bereitet auf Linggs Gedicht „Der schwarze Tod" vor; manche Bilder
der Schwindmappe wecken den Sinn für allerhand Märchenspuk
(Erlkönig, Erlkönigs Tochter usw.). Wie die bildende Kunst mit der

Literaturgeschichte zu verbinden wäre, zeigt in geistvoller Weise ein

Berliner Gymnasialprogramm von Kinzel.1)
Vielleicht noch wichtiger als Stütze für den Deutschunterricht ist

die Musik. Wer will z. B. den Schülern einen Begriff vom Volksliede
geben, ohne sie wenigstens an den Gesang zu erinnern! Viel grösser ist
die Wirkung, wenn man sie selber singen lassen kann; man braucht
dazu nicht einmal ein grosser Musikus zu sein, die nötigen Künstler
finden sich in der Regel unter den Schülern selbst. Und nicht nur das

Volkslied, sondern die Lyrik überhaupt verlangt nach Musik, erst in
Verbindung mit dieser Kunst kommt sie zur vollen Geltung. Es ist eine
meiner schönsten Schulerinnerungen, wie in einer Mädchenklasse nach
Behandlung Goethes seine Lyrik zur Darstellung gebracht wurde. Es

x) Die bildende Kunst im deutschen Unterricht der Prima. Berlin, Weid-
mannsche Buchhandlung 1904.



11

bedurfte nur einer Anregung von mir und die Schülerinnen machten
sich mit Feuereifer an die Aufstellung eines Programms, das mir zur
Prüfung vorgelegt wurde. Die ausgewählten lyrischen Gedichte und
Balladen wurden an die besten Rezitatorinnen verteilt, Kompositionen
Goethescher Lieder, teils von Einzelnen, teils vom Chor zu singen, sowie

einige Klavierstücke wurden an passenden Orten eingelegt, keine Nummer
war zufällig ausgewählt, sondern jede mit Rücksicht auf das Ganze ; und
als alles gehörig studiert war, bereiteten die jungen Künstlerinnen
ihren Mitschülerinnen und mir selbst einen unvergesslichen Genuss. Ich
bin überzeugt, auf diese Weise das Verständnis für die Poesie und das

Interesse an der Literatur kräftiger und nachhaltiger gefördert zu
haben, als durch eine noch so sorgfältige und gründliche Einzelbehandlung

der Gedichte (die übrigens vorher zumeist in der Literaturgeschichte
am passenden Orte Verwendung gefunden hatten).

Ahnliche Versuche lassen sich gewiss überall anstellen, am
allerbesten in der Volksschule, wo der Lehrer über alle Stunden und Fächer

zu verfügen hat und auch einmal vom Stundenplan abzuweichen sich

gestatten darf. Da wo Fachunterricht besteht, wie in der Mittelschule,
liesse sich die Verwirklichung der Idee durch eine engere Verbindung
zwischen Deutsch- und Musiklehrer denken; doch gehörte natürlich mehr
als eine gewöhnliche Kollegialität dazu, ein gedeihliches Zusammenwirken

zu ermöglichen.
Schwieriger als beim lyrischen Gedicht und der Ballade, von denen

bis jetzt die Rede war, gestaltet sich die Verwendung der Rezitation
bei den längeren Gattungen. Romane, Novellen, Erzählungen wird der
Schüler ohne grosse Schwierigkeiten und aus eigenem Antriebe zuhause

für sich lesen; der poetische Gehalt ist in ihnen weniger konzentriert,
der Ausdruck weniger auf Klang'wiikung berechnet. Doch dürfte man
auch hier von Zeit zu Zeit der Jugend zeigen, dass schliesslich alle
Sprache zum Sprechen und nicht zum stillen Lesen und flüchtigen
Verschlingen geschaffen ist, dass stilles Für-sich-hin-lesen, um Goethes Wort
zu brauchen, ein trauriges Surrogat der Rede ist und dass auch die

Prosadichtung gewinnt, wenn man sie sich laut und sorgfältig vorliest.
Dazu gibt es, namentlich unter den kürzern Prosaerzählungen, eine

Anzahl Prachtstücke, die bei einem guten Vortrag eine erstaunliche

Wirkung hervorbringen können. Vielleicht hörten manche von ihnen
Milans Rezitation von Seidels „Lebrecht Hühnchen", oder Marie von
Ebner-Eschenbachs „Krambambuli", oder Björnsons ausserordentlich

knappe Erzählung „Der Vater."
In höherem Grade ist der laute Vortrag von seiten des Lehrers



12

oder Schülers notwendig im Epos, wo das musikabsche Element und
die rhythmische Gliederung beim stillen Lesen nicht zu ihrer vollen
Wirkung gelangen. Welch ein ganz neues Gesicht eine epische Dichtung

nach einem guten Vortrag annehmen kann, haben wir zu unserem
Staunen erfahren, als uns Milan den letzten Gesang von Hermann und
Dorothea rezitierte. Wenn der Schüler das Gedicht zu Hause lesen

muss, so fehlt es ihm meist, namentlich wenn er sonst mit Aufgaben
überhäuft ist, an der nötigen Sammlung, er liest über die Schönheiten

hinweg, wie einen Prosaroman liest er das Gedicht, dem doch die
Spannung des Romans fehlt, und er findet es langweilig. Und doch ist
man manchmal genötigt, aus äusseren Gründen diesen Weg zu gehen;
es wird überhaupt von den Umständen abhängen, von der verfügbaren
Zeit, von dem Alter und den Fähigkeiten der Schüler, ob man die
Darbietung durch den Buchstaben oder durch das lebendige Wort vorzieht.
Das letztere scheint 'mir wünschbar, wenn auch nicht immer
durchführbar.

Am grössten sind wohl die Schwierigkeiten beim Drama. Das
Drama ist ein Theaterstück und kommt nur auf der Bühne zur vollen
Wirkung. Sogenannte Lesedramen, wie Iphigenie und Tasso, sind
nur scheinbare Ausnahmen ; denn wenn ihre Aufführung häufig
Enttäuschungen bereitet, so liegt das daran, dass weder die Schauspieler
noch das Publikum auf der Höhe stehen, welche diese Gedichte
verlangen. Mit Recht sagt Wilhelm Scherer von Iphigenie: „Trotz der
geringen äusseren Handlung müsste die stärkste Wirkung davon
ausgehen, wenn es Schauspieler gäbe, welche alle die Macht sanfter
Schmerzen zu offenbaren wüssten, die in diesen edlen Worten geborgen
ist, und wenn es ein Publikum gäbe, in dessen Herzen alle die schmelzenden

Töne vollen Widerhall fänden, die Goethe hier seiner Lyra
entlockte."

Hätten wir ein Theater zur Verfügung, so müsste also dem Schüler
vor oder während oder nach der Behandlung das Drama vorgespielt
werden. Da dies aber nicht der Fall ist, so müssen wir einen Ersatz
suchen. Es kommt vor, dass die Schüler selber Theater spielen, und ich
halte das fur ein nicht leicht zu überschätzendes Bildungsmittel; allein
bei den Anforderungen, die eine solche Aufführung an den Einzelnen
stellt, kann doch höchstens einmal im Jahre oder in mehreren Jahren
davon die Rede sein. Eher noch wäre es möglich, einzelne Szenen

aufzuführen, und es wäre sehr hübsch, wenn wir eine kleine Versuchsbühne
mit entsprechender Garderobe zur Verfügung hätten, die ohne grossen
Aufwand in der Aula oder dem Singsaal oder der Turnhalle angebracht



13

werden könnte. Allein auch dazu werden zumeist die Zeit und die

Mittel fehlen, und es bleibt uns nur noch das Lesen mit verteilten
Rollen. Wenn man aber die Rollen für das ganze Stück verteilt, die

Schüler fleissig vorbereiten lässt und in ihren Vortrag nicht allzu
pedantisch hineinkorrigiert, so kann dadurch eine Wirkung
hervorgebracht werden, welche der einer Theateraufführung nahe kommt.
Und zum Verständnis trägt ein solches Lesen mächtig bei. Die Schüler
können den Text nicht überfliegen, jedes Wort muss laut und mit dem

richtigen Ausdruck gesprochen werden, die Spieler (und das werden in
der Regel, wenn man etwa von Tasso und Iphigenie absieht, die meisten

sein), müssen sich in die Rollen vertiefen, die Dichtung mehrfach durchlesen,

und das ist das beste Mittel, den Gehalt des Werkes in sich

aufzunehmen, und es hat vor andern den Vorteil, dass es dem Lernenden
die Dichtung nicht verleidet, weil es seinem Trieb, zu gestalten,
entgegenkommt. Leider wird aber auch hier die Rücksicht auf die Zeit
und die Stoffmasse bald ein Halt gebieten und uns in manchen Fällen
nötigen, uns mit der stillen Lektüre des Schülers zu begnügen, die nun
freilich nach meiner Überzeugung viel leichter ist und bessere Früchte

trägt, nachdem er eine Anzahl Dramen auf die angedeutete Weise

durchgearbeitet hat. Das Berufstheater aber ist, soweit klassische Stücke

in Betracht kommen, immer eine starke Stütze für den Unterricht und

sollte daher dem Schüler in möglichst freigebiger Weise zur Verfügung
gestellt werden.

In allen Gattungen der Poesie muss also der mehr oder weniger
künstlerische Vortrag, soweit nicht äussere Gründe entgegenstehen, die

Grundlage des Unterrichts bilden. Allein wird nun die einfache

Darbietung der Dichtung zur Vermittlung des Verständnisses genügen, oder

ist unsere weitere Hilfe nötig? — ist es also wünschbar, dass wir über
das Dargebotene nun auch sprechen? Wie Sie aus der Einleitung
vernommen haben, wird diese Frage von Einzelnen verneint und gewiss
nicht überall mit Unrecht; es gibt in der Tat Dichtungen, die keine

Besprechung vertragen, und es gibt Augenblicke, wo man mit jedem
überflüssigen Worte den schwersten Schaden stiftet. Wenn Sie an
einem schönen Sommerabend die Dämmerung geniessen, wenn die
Landschaft in weichem Dufte schwimmt und alle Härten, die der Tag ins

Licht gerückt, verschwimmen, dann geben Sie sich am liebsten dem
Zauber dieser Stimmung hin und wenig Dank wüssten Sie dem, der

mit der Laterne die einzelnen Linien beleuchten wollte. Wenn Sie ein
feines Glockenspiel gehört haben, das in Ihrem Innern weiterklingt, so

werden Sie nicht geneigt sein, zu untersuchen, wie die Töne hervor-



14

gebracht wurden; in dem Augenblick, wo Sie sich für das Instrument
interessieren, ist sicher das Glockenspiel in Ihrer Seele verklungen. —

Wenn der Schüler eine stimmungsvolle Dichtung angehört hat und sein
Herz davon erfüllt ist, wollen wir nun mit plumpem Finger hineintappen

in das feine Gewebe von Empfindungen, Bildern und Gedanken

erklären, wo nichts zu erklären ist? Wollen wir uns unterfangen, das
Leben in ihm zu lenken, in einem Augenblick, wo es in jedem seine

eigenen Wege gehen muss? Wollen wir das Kunstwerk, das wir eben

in seine Seele verpflanzt haben, wo es schon Würzelchen trieb, wieder
aus ihm herauszerren, um es vor ihn hinzustellen und mit ihm zu
begaffen und zu betasten? „Weh dass die Fülle der Gesichte der trockne
Schleicher stören muss", das wird seine Empfindung sein, und ein
stiller Widerwille keimt gegen den, der ihm in einem Augenblick tiefster
Ergriffenheit so wenig Verständnis entgegenbrachte.

Eine Schülerin schrieb mir jüngst in einem Aufsatz über eine

Grimseltour, wo sie von einer Geologie-begeisterten Freundin bedrängt
wurde: „Eine der feurigsten Verehrerinnen gesellte sich zu mir, gewiss
in der menschenfreundlichen Absicht, mich zu unterhalten, weü
ich ganz allein ging; und aus Höflichkeit müsste ich wohl oder übel
bei jedem Gneissblock anhalten und mein Gutachten abgeben, ob es

wohl Augengneiss sein könnte. — Ich war undankbar genug, ihre
Nächstenliebe damit zu lohnen, dass ich bei der nächsten Gelegenheit
loszukommen suchte; denn mir schien es, als müsste nun jede ganz
allein und still dahinwandeln und den fröhlichen Quellen zusehen ; als
müsste man andächtig zuhören, wie die grossen Wasser niederrauschen
und die kleinen rinnen und rieseln ; als müsste man schweigsam und
ernst sein, wenn man den schwarzgrünen See verstehen wollte, der die
tiefen Schatten der Berge in sich aufnimmt."

Wie jener Freundin geht es uns, wenn wir zu aufdringlich sind:
aus Höflichkeit oder weil wir Disziplin zu halten wissen, zwingt sich
der Schüler zur Aufmerksamkeit; aber er ist nicht mit dem Herzen bei
der Sache, er sehnt sich nach dem Ende der Stunde, wo er sich wieder
in sich selbst zurückziehen und in der Stille das Kunstwerk geniessen
kann.

Allein neben solchen Dichtungen, die vermöge ihres Stimmungsgehaltes,

oder durch die Klarheit der Bilder, die Prägnanz des

Ausdruckes, die Einfachheit ihres Inhaltes unmittelbar wirken und daher

zum Vortrag geeignet sind, gibt es zahllose andere, deren Verständnis

errungen werden muss. Wem wird es einfallen, Schillers Gedankenlyrik
einfach vorzulesen Der Schüler bekäme wohl den allgemeinen Ein-



15

druck von einem tiefen Gedankenreichtum, sein Ohr erfreute sich an
der prachtvoll einherrauschenden Sprache, er wäre von diesem Pathos,
dieser Leidenschaft, dieser Kraftfülle ergriffen, vielleicht hingerissen;
aber er hätte ein falsches Bild der Dichtung. Er nähme das Pathos für
Empfindung, die Rhetorik für Poesie, er begnügte sich mit dem an der
Oberfläche sichtbaren Glanz, ohne sich die Muhe zu nehmen, in die
tiefen Schächte hinunterzusteigen und die verborgenen Adern
aufzusuchen, die zu dem leuchtenden Schatze einer tiefen und reichen

Lebensanschauung führen. — Auch in der reinen Lyrik ist manches
schwer zugänglich; so könnte z. B. eine erste Vorlesung von Mörikes
„Um Mitternacht" („Gelassen stieg- die Nacht ans Land, lehnt träumend
an der Berge Wand" — —) nicht viel mehr als die musikalische Schönheit

vermitteln.
Nun könnte man sich ja auf den Standpunkt stellen : Fort aus der

Schule mit allem, was der Schüler nicht von selbst versteht, was erst
einer Erklärung durch den Lehrer bedarf! — Und wir sollten darauf
verzichten, ihn in den unerschöpflichen Lebensgehalt von Tasso, Iphigenie,
Faust, von Wallenstein, Nathan usw. einzuführen, in der Furcht, er
könnte zu früh von den reifen Früchten geniessen Wie viele kämen
dann in ihrem Leben überhaupt dazu, unsere Klassiker zu lesen und
sich daran zu erbauen? Es wird doch niemand im Ernste glauben,
dass Schiller ohne die Schule (bei all ihren Mängeln, die wir nicht
beschönigen wollen) jemals ein so populärer Dichter geworden wäre. Und
setzt nicht das Theater den gegenwärtigen literarischen Bildungsgrad
unseres Publikums voraus, der doch zum grössten Teil das Verdienst
der Schule ist

Oder wollen wir etwa den Ausweg suchen, dass wir dem Gymnasiasten

oder Seminaristen sagen : „Sie können sich Schiller und Goethe

kaufen, aber Sie sind jetzt noch zu dumm dazu, Sie müssen sich erst
die psychische Grundlage schaffen. Bevor Sie den Don Carlos verstehen

können, müssen sie eben eine Königin lieben, die Ihre Stiefmutter ist; oder

wenn Sie einmal einen unglücklichen Liebeshandel haben, dann lesen

sie den Werther, und dann können Sie es überwinden wie Goethe oder
sich totschiessen wie Werther." — Verständnis einer Dichtung ist immer
etwas Relatives, es ist für den Mann ein anderes als für den Jüngling;
aber es wird sich schon von selbst jedes Alter daraus holen was es

brauchen kann.
Und man frage doch einmal die jungen Leute selbst, ob sie auf die

Klassiker verzichten wollen! Der junge Mensch will gar nicht nur
sein eigenes Leben oder seine Vergangenheit dargestellt sehen; was er



16

vor sich hat, wonach er sich sehnt, das interessirt ihn weit mehr. Der

Jungling will von Heldentaten, Kämpfen, Kraftentfaltung jeglicher Art
hören, das Mädchen vom Leben der Jungfrau und der Frau, der Gattin,
der Mutter. Der Blick der Jugend ist vorwärts und aufwärts gerichtet;
sich in die Vergangenheit zu versenken, ist der Vorzug und die Schwäche

des Alters. „Des Kindes Hoffnung ist der Jüngling, des Jünglings der
Mann" (Egmont.)

Und wer es nicht glauben will, dass der Lernende für eine Führung
im Wundergarten der Kunst dankbar ist. der beobachte doch nur, wie
die Leute in einer Galerie hinhorchen, wenn zwei über ein Gemälde

sprechen und den Eindruck erwecken, dass sie etwas davon verstehen;
oder wie dankbar die Schüler für die Einführung in eine Dichtung oder
eine Oper vor dem Theaterbesuch sind; oder er erinnere sich, wie er
selber ein engeres Verhältnis zur Kunst gewonnen. Wie ein feiner
Rausch überkommt mich die Erinnerung an die Kunstvorlesungen bei

Hermann Grimm in Berlin, oder an den ersten Rezitationskurs von
Milan in Zürich; ihre Kunstbetrachtung war mir wie eine Offenbarung,
und ich wusste erst jetzt, dass mir bisher die Kunst ein Buch mit sieben

Siegeln gewesen war.
Aber auf das Wie kommt es freilich an, und die Schule wird weniger

dafür angegriffen, dass sie Poesie lehren will, als wie sie sie lehrt.
Wenn man darauf ausgeht, den ganzen Gehalt einer Dichtung
auszuschöpfen und dem Schüler einzuschütten, so hat man sicher neben

das Ziel geschossen; das wäre weder möglich noch notwendig. Es

kommt vielmehr darauf an, dass man ihn zum richtigen Standorte

führt, ihm neue Ausblicke eröffnet; wo es möglich ist, den Nebel vor
seinen Blicken wegzieht, dass er eine Ahnung von der unermesslichen

Fülle und Weite des Lebens bekommt. Es müssen schlummernde Kräfte
in ihm geweckt werden, immer neue Fragen müssen laut werden;
sobald er eine Formel für die „gelernte" Poesie in Bereitschaft hat, ist
es mit seiner Selbsttätigkeit zu Ende, die schönsten Gedanken und

Empfindungen bleiben ungeboren, und statt der Unendlichkeit des Lebens

sieht er nur die Unendlichkeit seines Wissens. Die Schule muss nicht
alles, was im Schüler sich regt, ausnützen wollen, sie muss nicht alle
Fragen, die in ihm erwachen, lösen wollen. Sie hat schon viel getar
wenn er Probleme sieht und sie zu lösen sucht. Er muss erkennen,
dass er in der Schule mit all den Rätseln nicht fertig werden kann, es

muss noch etwas in ihm fortarbeiten, das ihn später wieder zu der

Dichtung hintreibt. Man kann ihm kein verhängnisvolleres Geschenk

auf den Lebensweg mitgeben, als das Gefühl, dass er mit irgend etwas



17

fertig sei. Es wäre aber auch ein vergebliches Bemühen, ihn länger
bei einer Dichtung festzuhalten, als er selber daran innerlich beteiligt
ist; das Interesse können wir nicht erzwingen. Wenn wir eine Dichtung
wie eine Zitrone auspressen wollen, und der Schüler sieht, wie der

Lehrer sich abmüht und bringt doch keinen Saft mehr heraus, da findet
er nicht nur den Lehrer langweilig, sondern zuletzt wird ihm auch die

Dichtung verhasst, er hat sich den Ekel daran gegessen, und er wird
sie nicht leicht wieder zur Hand nehmen.

„Was ist zumeist aus der Poesie geworden?" fragte Waetzoldt
in seinem einleitenden Vortrag am Weimarer Kunsterziehungstag. „Ein
Lesestück, das gewissenhaft methodisch behandelt und ausgeschlachtet,
das zerfragt und zerklärt und schliesslich noch für den Aufsatz
zerkleinert wird. So werden Phantasie und Gefühl des Kindes, wenn nicht
der Lehrer selbst ein Stück Künstlernatur hat, lahm gelegt. Das ist
der Tod der Stimmung, des Bildes, das führt zur Unfähigkeit, innerlich
nachzubilden und nachzuempfinden das, was der Künstler will und

warum er schafft ; so wird die schöpferische Kraft des Kindes gebunden,
so wird auch jener ganze geheimnisvolle Prozess künstlerischen Ge-

staltens in eine Gedankenkette aufgelöst, die es sehr oft gar nicht gibt;
so wird das Empfundene und Geschaute in einen dialektischen Prozess

verwandelt."
Dreierlei Schuldige nennt Waetzoldt, speziell mit Beziehung auf das

Drama: die TextgTÜndlinge, die Aufbauarchitekten und die
Schuldschnüffler.

Gewiss können sprachliche und metrische Betrachtungen sehr

interessant sein und unter Umständen den Genuss und das Verständnis
einer Dichtung erhöhen. Wenn einer liest: .Gern" meid' ich's, ihrem

Blick zu begegnen", statt „ihrem Blicke", so tut er der Sprache Gewalt

an und beweist, dass ihm das Verständnis für die Schönheit des Rhythmus

abgeht; er muss darauf aufmerksam gemacht werden. Oder man
vergleiche in Goethes Iphigenie Proben der prosaischen Fassung mit der

jambischen Umdichtung, z. B. :

A. Mein Verlangen steht hinüber nach dem scheinen Lande der Griechen
und immer möcht' ich übers Meer hinüber.

B. Und an dem Ufer steh' ich lange Tage,
das Land der Griechen mit der Seele suchend,
und gegen meine Seufzer bringt die Welle
nur dumpfe Töne brausend mir herüber.

Nun erst geht dem Schüler die ganze Schönheit dieser Sprache auf,

und wenn er überdies erkannt, dass die Dichtung in dieser Form nicht
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1906. 2



18

das Geschenk einiger glücklichen Stunden ist, sondern das Ergebnis
einer reichen und mühevollen Arbeit, so wird, ihm dadurch auch die
Pflicht näher gerückt, sich darein zu vertiefen und sie nicht in einer

flüchtigen Stunde abtun zu wollen, und das Interesse für die Form, das

er dadurch gewinnt, kommt auch seinen schriftlichen Arbeiten zu gute.
Aber man führe eine solche Vergleichung durch, man unterbreche jeden
Augenblick den Fluss der Rede und den Gang der Handlung mit
formalen Fragen, und der Schüler wird unsern Eifer für Geschwätzigkeit
nehmen.

Der Aufbau, das Ineinandergreifen der Teile mag den reiferen
Schüler interessieren, aber den ganzen komplizierten Mechanismus des

Kunstwerkes zu erfassen, dazu reicht seine Kraft nicht aus, und wenn
man alle Schrauben lösen und jedes einzelne Stück vor ihn hinlegen
will, so steht er am Schlüsse dem Trümmerhaufen ebenso ratlos gegenüber,

wie Karl Hediger im Fähnlein der sieben Aufrechten, der zwar
zugesehen hat, wie der Vater das Gewehr auseinander nahm, aber es

nicht mehr zusammensetzen kann. „Sind das dann", frag't Waetzold
mit Recht, „die leidenden und lebenden Gestalten, die der Dichter vor
sich gesehen hat und die er vor uns hinstellen wollte?" — Hebbel sagt
in seinen Tagebüchern :x) „Ein echtes Drama ist einem jener grossen
Gebäude zu vergleichen, die fast ebensoviel Gänge und Zimmer unter,
als über der Erde haben. Gewöhnliche Menschen kennen nur diese, der
Baumeister auch jene." Und unsere Schüler sollen ja keine Baumeister

sein, sie sollen sich am vollendeten Werke erbauen und erheben.

Und endlich die Schuldschnüffler. Wer es mit der Poesie ernst
tiimmt, der weiss, und es ist auch in Weimar nicht bestritten worden,
dass ihr eine mächtige erzieherische Kraft innewohnt; ja Waetzoldt hat

geradezu erklärt: „Das Heiligste und Tiefste im Kinde anzuregen, durch
die Poesie sein Ethos zu bilden, das ist. höchste Aufgabe". Aber wenn

man die Schuld der handelnden Personen mit dem Masstabe des

Moralphilisters messen will, wenn man glaubt, jedem sein moralisches Soll

und Haben vorrechnen zu können, so kommt man nirgends hin. Oder

wo ist die Schuld Georgs im Götz, Klärchens im Egmont, Maxens und

Theklas im Wallenstein? „Der Held", sagt Biese in seinem Aufsatz,

über das Problem des Tragischen2), „büsst eben weit mehr die Schuld
des Allgemeinen, d. h. der Menschheit mit ihren Schranken, oder seiner

Zeit mit ihren Vorurteilen, oder seines Standes, der ihn einengt, als die-

individuelle seines Begehrens, eines frevlen Wollens". Wie mancher

1) Hesse'sche Ausgabe Bd. 3 S. 68.

2) Pädagogik und Poesie, Vermischte Aufsätze, Berlin 1900, S. 24.



19

wird das Opfer von Verhältnissen, über die der Einzelne keine Macht

hat Wie mancher leidet und geht zu gründe an Fehlern, von denen

keiner frei ist. Worin besteht denn sonst die Schuld der Jungfrau von

Orleans, als darin, dass sie kein Engel ist, sondern ein irdisches Weib,
das sich der Liebe nicht völlig verschliessen kann?

„Ihr führt ins Leben uns hinein,
Ihr lasst den Armen schuldig werden
Dann überlasst Ihr ihn der Pein,
Denn jede Schuld rächt sich auf Erden."

Nicht moralisieren will der Dichter, sondern uns das Bild des

Lebens zeigen in seiner Grösse und Erbarmungslosigkeit, in seiner
erhebenden Schönheit und zermalmenden Gesetzmässigkeit, la vita bella e

crudele, wie es d'Annunzio nennt. Führen wir den Schüler an diese

brandenden Wogen heran und gönnen wir ihm, dass er sich in ihre

Betrachtung Versenke. Zeigen wir ihm, wie das Leben eine unentwirrbare

Kette von Ursachen und Wirkungen ist, das äussere Schicksal des

Einzelnen bedingt ist teils durch seinen Charakter, teils durch äussere

Notwendigkeiten und scheinbare Zufälle, dass aber der Wert eines

Menschenlebens sich nicht bestimmt nach dem äusseren Erfolg, sondern
nach dem inneren Gehalt; wie der eine fromm und zahm sich in die

Verhältnisse fügt und sein Leben eine lange Kette von Kompromissen
ist, wie der andere mit starkem Wollen ein selbstgestecktes Ziel
verfolgt und es entweder erreichen oder zugrunde gehen muss; wie der

eine vom Strom des grossen Lebens sich treiben lässt, der andere dafür
oder dagegen alle Kräfte einsetzt. LTnd wenn wir nun ergriffen am
Schlüsse dieses Schauspiels stehen, dann bekommt der Schüler eine

Ahnung von menschlicher Grösse und menschlicher Schwäche und von
der Hoheit und Heiligkeit alles Lebens. Bewahren wir ihn vor der

Kurzsichtigkeit und Selbstgerechtigkeit, die übersieht, dass jedes Leben

seine besonderen Gesetze hat, leiten wir ihn an, auch die anderen zu

verstehen und mit ihnen zu fühlen, und wir haben ebensowohl ethisch
wie ästhetisch gewirkt. Wer nur sich selber versteht, der hat ebenso

wenig Verständnis für die Poesie wie für die Menschen.

Eine Hauptschuld an der falschen Auffassung und Behandlung- der
Poesie tragen die zahllosen dickleibigen Kommentare. Es handelt sich

nicht darum, ob es überhaupt Anleitungen zur Behandlung von
Gedichten geben soll, das ist ausser Frage, sie sind für den Anfänger
nötig, und es gibt auch manches Wertvolle darunter; ich habe z. R
Herzogs prächtiges Büchlein „Wie sind Gedichte zu lesen?"1) seir.er

') Baden 1895.



20

zeit mit viel Genuss und Gewinn studiert. Sondern die Frage ist,
ob man durch trockene und langweilige Erörterungen, durch
Kleinigkeitskrämerei, durch rein verstandesmässige Auffassung die Poesie aus
-einer Dichtung hinausstänkern dürfe; ob die Dichtung Selbstzweck sein

soll oder nur Mittel zu grammatischen, historischen, geographischen,
naturwissenschaftlichen Belehrungen und zu moralischen Betrachtungen;
ob sie gerade gut genug sein soll, um die technischen Handgriffe des

Künstlers daran zu zeigen oder den Stoff zu einem Aufsatz zu liefern.
Gewiss sind für manche Dichtungen sachliche Erklärungen notwendig,
die kann man aber zumeist ganz gut vor der Behandlung geben.
Gewiss kann ein Gedieht die Veranlassung zu einem Aufsatz geben; aber

es graut einem doch, wenn man in einem sehr bekannten Wegweiser1)
in dem Abschnitt über Goethes Fischer liest: „Charakterzeichnung.
Zeige, dass der Fischer berufseifrig, ruhig und still, leidenschaftslos, im
Berufe listig, zäh, aufmerksam, erbarmungslos, dann schwankend,
sehnsuchtsvoll, willenlos und zuletzt verloren war! Weise nach, wie das

Wasserweib eine Nixe, eine Bewohnerin der Tiefe, eine Sängerin, eine

Hüterin und Schirmerin der Fische, eine Lobrednerin der Tiefe, eine

Versucherin und eine Siegerin im Wettstreite war!" und wenn zum
Schluss die geistreiche Aufgabe gestellt wird: „Vergleiche den Fischer
und das Wasserweib." Wer so etwas kann, der hat keine Ahnung von
dieser Poesie; kann man es dem Schüler verargen, wenn er da auf den

Gedanken kommt: „Wer kann denn so dumme Gedichte machen?" —

und wenn ihm das Lesebuch eben ein Schulbuch ist wie das Grammatikoder

Geometriebuch, weiter nichts!
Und welche Andacht muss „Schäfers Sonntagslied" in ihm

erwecken, wenn er hört. Uhland „wollte in diesem trefflichen Gedicht den

Gedanken aussprechen, dass auch in der schönen, überall zur Andacht
stimmenden Gottesnatur ein rechter Gottesdienst möglich sei, wenn

man, wie der Schäfer, durch Berufsgeschäfte von der erbaulichen

Kirchengemeinschaft abgehalten werde." (So zitierte Otto Ernst in
Weimar2) nach einem weitverbreiteten Lehrbuche, aus dem auch er
seinerzeit „Poesie gelernt" habe.)

Ich habe zu Hause eine Präparation zum Wallenstein, sie geht von
Seite 187—364 Grossoktavformat.3; Eine ungeheuer fleissige Arbeit, aber

') Dietlein, Polaek u. a., Aus deutschen Lesebüchern, 3. Aufl. 1893, 3. Bd.
S. 432.

a) Vgl. Ergebnisse und Anregungen S. 272.

s) Wegweiser durch die klassischen Schuldramen II, v. Frick. Gera und
Leipzig 1901.



21

wenn man ihr folgen will, so muss man die Behandlung mindestens

über ein halbes Jahr hinziehen, den Blick fortwährend vom Ganzen auf
das Einzelne ablenken, dem vorwärtsdrängenden Geist allerhand Schlagbäume

errichten von Einzelcharakteristiken und schematischen
Übersichten, ihn beständig zwischen der Dichtung und der Geschichte hin-
und herzerren, aus der Poesie in die Literaturgeschichte und wieder

zurückschleppen, und wenn die ganze wunderbare Fahrt zu Ende ist,
dann ist er von alledem sicher so seekrank, dass er seiner Lebtag mit
Abscheu daran denkt. — Eine solche Behandlung erinnert mich an die
Fabel von dem Esel, dem der Bauer Stück für Stück auflädt, immer

nur ein kleines : das wird er ja noch tragen können ; aber zuletzt bricht
der arme Esel zusammen. Wie der Bauer, machts der „wohlvorbereitete"
Lehrer. Er hat ja alle möglichen Bücher gelesen, mehr oder weniger
geistvolle, er ist geschwollen von Wissen wie ein aufgeblasenes
Jahrmarktsteufelchen, und er kommt nicht zur Ruhe, bis das hinterste
Restchen an den Mann gebracht ist; aber sein Geschrei mutet so kläglich

an wie das des schreienden Teufelchens. Nun aber ist von all
der Weisheit der Schüler geschwollen, und er schreit nun auch wie vorher

der Lehrer, er glaubt unendlich viel von dem Werke des Dichters

zu wissen, und wahrscheinlich ist ihm das Beste daran fremd geblieben.
Das ist der verhängnisvolle Irrtum, den solche Bücher verbreiten, dass

das Wissen in der Poesie wie in jedem anderen Fache die Hauptsache
sei, und dass man darum ein Gedicht in der gleichen Weise wie
Sachkenntnisse „mitteilen" könne. Otto Ernst sagt:1) „Wenn der Gärtner
eine Pflanze unseres Gartens aushebt, um sie zu versetzen, so nimmt er
den Erdballen mit heraus, aus dem sie erwachsen ist, und dann sagt er
noch : Wir müssen abwarten, wie sie es aufnehmen wird. So müssen

wir abwarten, wie eine Dichtung es aufnimmt, wenn wir sie aus einer
Seele in die andere verpflanzen, und gelungen ist das Experiment nur
dann, wenn das Kunstwerk im neuen Garten der neuen Seele von Zeit

zu Zeit aus eigenem Triebe Blätter, Blüten und Früchte hervorbringt."
Aber auch die Ratschläge der Vorkämpfer für künstlerische

Erziehung" sind nicht immer unanfechtbar. Man betrachte z. B. in Anthes'
übrigens anregendem Büchlein „Dichter und Schulmeister"2) die Behandlung

der Piccolomini, 3. Aufzug, 3. Szene.

Max (blickt schüchtern herein): Base Terzky Darf ich?
(Tritt bis in die Mitte des Zimmers, wo er sich unruhig umsieht.)
Sie ist nicht da! Wo ist sie?

Ergebnisse und Anregungen S. 37.

2) Leipzig, Voigtländer, 1904.



22

Gräfin: Sehen Sie nur recht in jene Ecke, ob sie hinterm Schirm
vielleicht versteckt —

Max: Da liegen ihre Handschuh! —

Hier leg't Anthes besonderen Wert darauf, dass man den Schüler
veranlasse, sich genau den Vorgang auf der Bühne vorzustellen: von
welcher Seite kommt Max wo ist die Gräfin eingetreten usw., weil
der Vorgang- für diese Szene von grosser Bedeutung sei. — Zugegeben,
sofern wir die Aufgabe haben, eine Szene zu behandeln; aber wir haben
die Aufgabe, ein Drama zu behandeln, und dieses soll vor allem als
Ganzes wirken, und wir müssen uns wohl hüten, das Interesse für
Einzelheiten zu verbrauchen und von der Hauptsache abzulenken. Lieber
als dass ich die lendenlahme Phantasie eines Schülers auf diese Weise

durch den ganzen Wallenstein hindurchpeitsche, will ich das Drama mit
verteilten Rollen bei entsprechender Aufstellung lesen lassen, wodurch
sich falsche Einzelvorstellung-en von selber korrigieren; oder — wenn
die Zeit dazu nicht reicht — es ganz oder teilweise zu Hause lesen

lassen und die Stunde zur Besprechung der Hauptfragen und
Hauptpersonen verwenden; es wird sich dabei schon zeigen, ob etwas Wesentliches

dem Schuler unklar geblieben ist.

Besondere Aufmerksamkeit verdiente die Verwertung behandelter

Stoffe in Vorträgen und Aufsätzen; allein diese Frage ist eine

höchst schwierige und verwickelte und berührt sich auch mit dem

heutigen Thema nur teilweise, so dass sie für sich einer Ausführung
bedarf, die über den Rahmen meines Vortrages hinausgeht. Es sei mir
hier nur gestattet, der Meinung Ausdruck zu geben, dass wir auf diesem

Gebiete zu viel abstrakte und formale Arbeit tun, wozu gerade wieder
die Kommentare und die zahllosen Aufsatzbücher verleiten, die alle
über einen Leisten geschlagen sind. Es sollte auch hier als erstes Gesetz

gelten, dass der Schüler Selbsterlebtes und Selbsterarbeitetes darstellt,
dass ihm nicht fremde Weisheit aufgezwungen wird, die er rein gedächt-
nismässig oder mit Hilfe des Notizblattes übernimmt und in schweren

Stunden mühsam mit einem Kleister abgegriffener Phrasen zusammenpappt.

Er muss auch hier fühlen, ^dass er eine fördernde Arbeit leistet,
die nicht nur seinen Stil glättet, sondern auch seinen Geist weitet und
vertieft und seinen Blick für die Wirklichkeit schärft. Den literarischen
Aufsatz in Ehren, aber der junge Mensch hat schon eine eigene kleine
Welt kennen gelernt, die ihm Stoff genug zur Betrachtung und zum
Nachdenken bietet ; wenn er Charaktere nach dem Leben zeichnet, wenn
>t Erlebnisse darstellt, die für seine Entwicklung von Bedeutung waren,
wenn er seine eigene Meinung sagt über Dinge, über die er eine Meinung



23

haben kann, dann hat er sicherlich an Schärfe der Beobachtung und

an Verständnis für das Leben weit mehr gewonnen, als wenn er über
literarische Gegenstände reden muss, die doch in ihrem Wesen weit über
seine Erfahrung gehen. Zur Poesie soll er emporstreben, wie die Pflanze

zum Lichte emporwächst; seine Umgebung aber sei der feste Boden, in
dem er wurzelt und aus dem er die solideste Nahrung -zieht. Die Poesie

gibt ihm den Sauerstoff, der in der jungen Pflanze sich mit den aus der

Erfahrung gewonnenen Nährstoffen assimiliert ; der Sauerstoff allein aber

kann keine Pflanze ernähren.
Der Lehrer schaut nach meiner Überzeugung zu viel in die Bücher

und zu wenig ins Leben. Das Leben, die Natur sind selbst die besten

Kommentare für die Kunst. Statt ein langweiliges Buch über Goethes

Fischer zu lesen, gehe er an den See hinaus und spreche sich selber das

Gedicht vor, während die Wellen in rhythmischem Geplätscher ans Ufer

schlagen, und die Erfahrungen einer Minute können ihn reicher machen

als die dicksten Bücher. Das Kunstwerk muss durch die Persönlichkeit
des Lehrers hindurchgegangen sein, es muss in ihm selber leben, wenn es

im Schüler Leben erzeugen soll. Hermann Grimm hat einmal gesagt,
bevor er eine Dichtung in seinen Vorlesungen behandle, lese er sie

jedesmal wieder durch und frische den Eindruck auf. Es gab aber auch

keinen höheren Genuss, als eine Vorlesung bei Hermann Grimm, und es

gab auch nicht leicht ein gefüllteres Auditorium. Geschrieben wurde
freilich wenig und fürs Examen war's also nichts, weil man's nicht
schwarz auf weiss besass. Aber dafür waren es unvergessliche Stunden
eines inneren Erlebens, Stunden eines neuen Erkennens, mit jenen
Momenten blitzartiger Erleuchtung, wie sie nach neuen Erfahrungen
über uns kommen und unser ganzes Sein so mächtig erregen und
beglücken können, Stunden, wie sie nur der bereiten kann, der selber von
seinem Gegenstande ganz erfüllt ist. Denn auch für die Lehrer gilt
das Wort: „Wenn Ihr's nicht fühlt, Ihr werdefs nicht erjagen, wenn
es nicht aus der Seele dringt und mit urkräftigem Behagen die Herzen

aller Hörer zwingt." Wenn die eigene Ergriffenheit fehlt, dann nützt
alles Anlernen fremder Weisheit nichts, der Schüler fühlt sehr bald,
dass diese Früchte auf fremden Bäumen gewachsen sind. Er will
Mensch gegen Mensch dem Lehrer gegenüberstehen, er muss fühlen,
wie der mit ihm geniesst, mit ihm schaut, mit ihm empfindet, mit ihm
lernt, wie's in seiner eigenen Seele zittert von dem Leben, das der
Künstler in ihm geweckt hat. -

Und lassen wir uns nur getrost auch von der Jugend ein wenig
leiten und anregen, sie bewahrt uns vor Verknöclierung; „heilsam vor



24

allem aber wirkt die Jugend dadurch, dass sie die babylonischen Türme
der Scholastik in die Luft sprengt".1) Wenn wir mit ihr richtig*
Kontakt halten, so werden wir auch unschwer das Tempo herausfinden,
das für sie nötig ist. Es ist etwas Kraftgenialisches in der jungen
Wrelt, alle gesunde Jugend hat etwas Hirn meist ürmendes, sie verachtet
alles schablonenhaft Regelmässige, für die Bedeutung- der Gesetzmässigkeit,

für den Wert der Form hat sie noch wenig Sinn; die treibenden
Kräfte, die Leidenschaft, der rasche Pulsschlag des Lebens,
kraftvolles Handeln, kühnes Wagen, das ist, was sie anzieht. Auf diese

Eigenart der Jugend müssen wir Rücksicht nehmen, wenn wir ihren
lebendigen Anteil haben wollen ; wir dürfen sie nicht monatelang bei
einer Dichtung festhalten, von der sie bereits das aufgenommen hat,
was sie für einmal aufzunehmen vermag. Wenn der Schüler ein inneres
Verhältnis zum Kunstwerk g-ewonnen hat, wenn er in ihm Wurzel
fasst, dann haben wir unser Bestes getan, das Übrige müssen wir dem
Leben überlassen. Auch hier führen freilich viele Wege nach Rom,
aber langweilig darf keiner sein. Es bleibt immer wahr, was Hebbel

sagt:2) „Zur Kunst gehört Liebe, denn die Liebe ist der physischen
Wärme analog, und nur an der Wärme reift die Geburt." Hat der
Schüler einmal diese Liebe verloren, so ist unserer Liebe Müh umsonst;
erzwingen und erhasten lässt sich nichts. Die Seele des Schülers ist
keine Gänseleber, die man durch Stopfen fett machen kann; sie ist eine

Pilanze, die ihr natürliches Wachstum haben will, und man kann sie

noch so sehr begiessen und mit den wohl- oder übelriechendsten Ding-en

überschwemmen, sie nimmt eben nur auf, was ihrer Natur gemäss ist.
Aber Sonnenschein und frische Luft will sie haben, und sie braucht
Zeit, die neuen Säfte zu verarbeiten und ihre Früchte zu reifen.

M. D. u. H.! Ich habe in meinem Vortrag eine Menge Fragen
berührt, ohne sie eingehend zu behandeln, und mir vielleicht dadurch bei

dem einen und andern den Vorwurf der Oberflächlichkeit zugezogen.
Es wäre leichter gewesen, ein kleines Gebiet abzugrenzen und
auszuschöpfen ; allein da wir hier so selten dazu kommen, uns über Gegenstände

dieser Art auszusprechen, so habe ich es für wertvoller gehalten,
auf die wichtigsten Gesichtspunkte hinzuweisen, die Hauptfragen in die
Diskussion zu werfen, als in allem möglichen Kleinkram herumzustochern.
Man braucht gar nicht mit allem fertig zu sein, wenn man nach Hause

*) Spitteler, Lachende Wahrheiten S. 12.

2) Tagebücher, 3. Bd. S. 229.



25

geht. Und übrigens sind die aufgerollten Fragen derart, dass man sie

im einzelnen höchst wahrscheinlich nur für sich selber endgültig lösen

kann. Wie die Persönlichkeiten der Lehrer und die Verhältnisse
verschieden sind, so müssen auch die AVege verschieden sein.

Das Ziel aber ist für alle dasselbe: Alle edlen Kräfte im Menschen

aus den Tiefen der Seele hervorzulocken und sie zu schöner Harmonie
zusammenzuführen. Keine Träumer wollen wir heranziehen, denn der

Mensch soll seine Kräfte kennen und sie mit Bewusstsein im Leben
einsetzen. „Rührung passt nur für Frauenzimmer, dem Manne muss die

Musik Feuer aus dem Geist schlagen", dies herrliche Wort Beethovens

gilt auch für die übrigen Künste. In moderner Sprache würden wir
wohl eine andere Unterscheidung treffen als nach Geschlechtern, aber
der Gedanke an sich bleibt immer wahr. Wenn die Kunst erschlafft,
statt Kräfte zu wecken, wenn sie wie ein süsses Gift einschläfert und
betäubt oder zu träger Genussucht verleitet, dann ist sie keine wahre
Kunst, sondern höchstens, wie sie jemand geistreich genannt hat, ein

romantisches Morphium. Oder dann taugt ihr Publikum nichts, und oft
kommt gar das eine zu dem andern.

Aber auch keine blossen Schulmenschen wollen wir abrichten, die
ihren moralisch-ästhetischen Regelkodex wohl auswendig gelernt und

jederzeit zur Hand haben ; sondern ganze Menschen wollen wir erziehen,
mit warmem Blut und gesunden Sinnen, die wissen, dass sie jederzeit
noch etwas zu lernen haben. Wir wollen schöne und grosse Gedanken

und starke Empfindungen wecken, wir wollen den Blick für das Leben

schärfen und die Herzen wärmer schlagen machen. Wir wollen dem

jungen Menschen zeigen, dass nicht er allein unter der Last des Lebens

leidet, dass auch andere gelitten haben und leiden ; dass das Leben kein

Sonntagsspaziergang und kein tändelndes Spiel ist, sondern eine ernste
und hohe Aufgabe, die jeder in seiner Weise lösen muss, für die man
sich mit Stärke wappnen und mit Glauben und Hoffnung; füllen muss;
dass aber auch dieses Leben alle Mühen reichlich vergilt, wenn man
sein Ohr geschärft hat für das Rauschen der verborgenen Brunnen in
seiner Tiefe und wenn man....

„Seine Blicke so aussenden kann.
Dass sie, wie Adler Beute heimwärts tragen,
Und uns die Morgenstunden leuchtend sagen:
Du Mensch mit hellen Augen, nimm uns an!"

(O. J. Bierbaum.)

Der greisenhafte Pessimismus und Skeptizismus unserer Zeit will
auch die Jugend ergreifen, und wir haben allen Grund, dieser Strömung



26

¦entgegenzuarbeiten. Die Zukunft braucht ein starkes und tatfrohes
Geschlecht; sorgen wir, dass die Jugend mit dem freudigen Glauben an
-den Wert des Lebens hinausziehe und mit Mut und Kraft und Vertrauen
an ihr Werk gehe. Die Poesie soll ihr dazu ein Wegweiser sein, und
wohl dem, den sie mit Gottfried Keller zu jener beglückenden Harmonie,
.zu jenem friedevollen Anschauen der Welt emporführt, wo der Mensch

sagen kann :

„Der letzte leise Schmerz und Spott
Verschwindet aus des Herzens Grund;
Mir ist, als tat der alte Gott
Mir endlich seinen Namen kund."

Ich bin mir der Grösse einer solchen Aufgabe für den Lehrer wohl
bewusst, das Ziel ist fast unerreichbar hoch, und ich bin der letzte, der
sich einbildete, es erreicht zu haben; ich gehöre zu denen, die mit Sehnsucht

den Weg suchen und sich bewusst sind, ihn manchmal gefunden,
öfter noch verfehlt zu haben, aber die nie müde werden, aufs neue zu
suchen und zu ringen und den Glauben nicht verlieren.

Der regelmässige Schulbetrieb hat etwas gefährlich Einschläferndes
und man muss sehr wachsam sein, dieser Schlafsucht nicht zu verfallen;
•es ist ein Glück, dass von Zeit zu Zeit ein frischer Wind von aussen

kommt, der mit vollen Pausbacken in unsere Schulstuben hereinbläst
und manchem eingedröselten Pädagogen in die Haare fährt. Die Angstlichen

und Empfindlichen, die keine Zugluft vertragen, verstopfen sorgsam

alle Löcher, wo er herein könnte; die Gesunden aber öffnen dem

kecken Gesellen Türen und Fenster, dass er allen Staub hinausfege, und

wenn er dabei sich auch den Spass erlaubte, in unseren Schulbüchern
und Heften herumzustöbern und ein bischen Unordnung anzurichten.
Ich freue mich der Reformbewegung, die von den beiden Kunsterziehungstagen

ausgegangen ist und deren Niederschlag sich in der
Tagesliteratur zeigt, weil ich der Überzeugung bin, dass für die Schule viel
Gutes daraus erwächst. Wir haben nicht nötig, uns in den Schmollwinkel

zurückzuziehen und die Beleidigten zu spielen, wenn wir auch
das Gefühl haben, hier ist etwas übertrieben worden und unsere Arbeit
wird zu wenig gewürdigt. Jede neue Bewegung muss übertreiben,
wenn sie etwas erreichen will, und unsere Aufgabe ist es ja gerade,

zu prüfen, wie viel von dem Neuen gut und für uns brauchbar ist.


	Das dichterische Kunstwerk in der Schule

