
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 16 (1906)

Heft: 4

Artikel: Reinkes Dominantentheorie : eine Studie über die das Leben
regierenden Kräfte

Autor: Vogler, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212

Reinkes Dominantentheorie.
Eine Studie über die das Leben regirenden Kräfte von Dr. P. Voglei.

„Die biologische Wahrheit ist nicht unveränderbch ; genau
genommen besteht sie nur für das gegebene Zeitalter, oder, wenn man es

Heber hört, für den Zeitgeist. Sie ist daher entwicklungsfähig und kann
definirt werden als dasjenige, was man in der Gegenwart für wissen-

schaftbch wahr zu halten gezwungen ist. Die absolute Wahrheit ist ein

Ideal ; wh können immer nur den Besitz relativer Wahrheit, d. h. Wahrheit

für uns und für unsere Zeit, beanspruchen." Das schrieb J. Reinke
im Jahre 1901 in seinem Buch: .Einleitung in die theoretische Biologie"
(Berlin, Gebrüder Paetel). Ob dieser Satz einer streng logischen Kritik
standhalten könnte, berührt uns wenig; wahr ist er gewiss. Ich habe

ihn aber nicht zitirt, weil er etwas neues sagen sollte, sondern nur, um

gleich zu anfang meiner Ausführungen zu zeigen, dass der Mann, mit
dessen theoretischen Anschauungen ich den Leser im folgenden etwas
bekannt machen möchte, im Gegensatz zu so vielen andern nichts

weniger als ein naturwissenschaftlicher Dogmatiker ist. Ein Mann, der
das navra. $îï (alles fliesst) auch gegenüber seiner Theorie gelten lassen

wird. Um so mehr Interesse mag seine Anschauung über das Leben

und die dasselbe regirenden Kräfte haben, eine Anschauung, die freilich
der landläufigen in sehr vielen Punkten direkt widerspricht; deren

Wahrheitsgehalt aber nach m. M. mindestens ebenso gross ist, als der irgend
einer anderen Theorie des Lebens.

Bevor ich auf das Thema selbst eintrete, seien noch kurz die

wichtigsten Schriften Reinkes erwähnt, in denen er seine Theorie begründete.
Das erste grössere Werk erschien 1899 (Berlin, Paetel) unter dem Titel:
„Die Welt als Tat." Dieses Buch, das sich im Untertitel als „Umrisse
einer Weltansicht auf naturwissenschaftlicher Grundlage" bezeichnete,

erregte bei seinem Erscheinen ausserordentliches Aufsehen; von den
einen wurde es als eine Erlösung begrüsst, von andern als eine reak-



213

tionäre Tat verlästert. Heute, nach fünf Jahren, in denen die Berechtigung

naturphilosopliischer Spekulation sich wieder etwas mehr
Anerkennung erkämpft hat, dürfte man dem Werk bereits objektiver
gegenüberstehen. Ein abschbessendes Urteil erlaube ich mir darüber nicht;
denn es greift zu sehr ins spekulative Gebiet hinüber, wo nicht mehr
das Wissen, sondern das Fürwahrhalten eine grosse Rolle spielt. Aber
ich bin sicher, dass jeder, der ohne Voreingenommenheit ans Studium
dieses Buches sich macht, dasselbe mit Genuss und Gewinn lesen wird,
sei er auch mit den Schlussfolgerungen noch so wenig einverstanden.
Das zweite grössere Werk ist die schon erwähnte „Einleitung- in die

theoretische Biologie" (Berlin, Paetel 1901). In diesem Buch bleibt
Reinke streng auf dem Boden der Wissenschaft; Diskussionen über

Weltanschauungen lässt er vollständig bei Seite. Es wird also

demjenigen, dem solche Probleme nicht zusagen, mehr zu empfehlen sein,
als das erste; es wird ihn aber zugleich mit der Tragweite der Reinke-
schen Dominantentheorie für die Biologie als selbständige Wissenschaft
sehr eingehend bekannt machen. Von den kleineren Aufsätzen seien

nur die beiden neuesten erwähnt, die die Theorie in ihrer abschbessenden

Form darstellen : „Zur Dominantentheorie" (Preussische Jahrbücher 1902)

und „Dominantenlehre" (Natur und Schule 1903). Besonders sei noch
auf das neuestens erschienene Werk: „Philosophie der Botanik" (Berlin
1905) hingewiesen.

Wer ist J. Reinke? Die kurze Antwort lautet: Professor der

Botanik an der Universität Kiel. Das sagt uns zwar nicht viel, aber
doch etwas, nämbch, dass wir es nicht mit einem rein spekulativen
Philosophen zu tun haben, sondern mit einem Mann „vom Fach", also

mit einem exakten Naturwissenschaftler. Um ihn noch etwas näher zu

charakterisiren, geben wir ihm gleich selbst noch einmal das Wort. Im
ersten Kapitel der „Welt als Tat" stellt er sich vor: „Das Ende eines

Jahrhunderts ist vergleichbar dem Gipfel eines Berges, den wir in harter
Arbeit, in heisser Anstrengung erklommen. Oben ziemt es wohl, ein

wenig zu rasten und „Ausschau zu halten". Nicht nur zurückblickend
können wir unseren Weg verfolgen, wie er sich in Zickzackbnien
emporwindet: auch über weite Gefilde, in duftige Fernen schweift das Auge,
nach einer Seite nur eingeengt von den höheren Gipfeln der Kette,
deren Ersteigung Aufgabe kommender Jahrhunderte ist. Was wir da

sehen, nennen wir cbe Welt — nennen wir unsere Welt!
„Bei solcher Ansicht aus der Vogelperspektive fliessen die Einzelheiten

mit zunehmender Entfernung in farbige Flecke zusammen,
zuletzt in einen feinen Dunst. Pfeilerartig ragen gewisse Erscheinungen



214

hervor, neben denen das andere umsomehr zurücktritt. An manchen

Stellen ballen sich auch Nebel zu Wolken, „steigen in seltsamen
Gebilden aufwärts, um tejls wieder in sich selbst zu zerfliessen, teils in
befruchtendem Regen sich über die Gefilde der Wissenschaft zu
verbreiten" und neue, verheissungsvolle Keime zu wecken.

„Jene Wolken sind die aus den Erntefeldern der Forschung sich

erhebenden allgemeinen Ideen. Man darf sie nicht missachten, doch auch

nicht überschätzen. Sie sind kein blosser Dunst; aber das Ergebnis der

Wissenschaft ist in ihnen nicht beschlossen.

„Ich selbst habe ein Menschenalter lang auf jenen Feldern unter
den Arbeitern in Reih und Glied gestanden. Von jeher haben neben

den greifbaren Ergebnissen der Ernte auch jene Nebel, jene duftigen
Gestaltungen der Phantasie mich lebhaft interessirt und mein Nachdenken

erregt
„In dreissig Jahren reifen manche Gedanken. Mancherlei Gärung

wird durchgemacht, der geklärte Most sondert sich vom trüben. Welche
Erlebnisse umspannt nicht ein Zeitraum von drei Jahrzehnten!

„Ich sah den Triumphzug des noch jugendlich-mutigen Darwinismus,
der da glaubte, die Welt erobert zu haben. In kühnem Anlauf suchten
seine Jünger die alte Naturansicht zu stürzen. Aber das anfangs
erschreckt zurückweichende Alte setzte sich zur Wehre und an seinem zähen

Widerstände erlahmte der Ansturm des Jungen mehr und mehr. Hier
und da trat Friedensschluss ein zwischen der früheren und der neuen

Weltansicht, an anderen Stellen wurde mit Erbitterung weiter gekämpft.
Um die Wahrheit galt es, die Wahrheit, die nicht nur dem Einzelnen,
sondern die allen einleuchten soll. Und dabei bedachte man nicht, dass

dies unmöglich ist; dass man niemand überzeugen kann, der nicht
überzeugt sein will.

„Mancherlei Gestalten sind mir in jenem Zeitraum begegnet, zum
Teil recht wunderliche. Ich fand Naturforscher, die da sagten: „Was
kümmern uns die Prinzipien! Wir sind zufrieden, wenn wir hundert,
zweihundert oder gar fünfhundert dünne Plättchen aus einem Pflanzenstengel

mit dem Rasirmesser herausgeschnitten haben, jedes einzelne

unter dem Mikroskop betrachtet und abgezeichnet haben. Dann wissen

wir genau, wie es in dem Stengel aussieht, „das genügt uns vollständig".
Ich beglückwünschte sie im stillen und beneidete fast ihre Zufriedenheit.

— Ich sah fröhliche Theologen, welche riefen: „Wir brauchen euch

nicht, ihr armen Naturforscher, ihr seid doch nur Holzhacker und wenn
ihr einmal Schlüsse ziehen wollt aus dem, was ihr herausgeklaubt, so

taugen sie alle nichts. Wir stehen auf eigenen Füssen und wissen, was



215

Wahrheit ist, oder wir wissen sie doch allein zu finden." Und daneben

regte sich ein atheistisches Pfaffentum. unduldsamer als jedes andere,
das alle, die ihm nicht unbedingt folgten, für Schwachköpfe oder Heuchler
erklärte. Ich traf auch Leute, die an alles glaubten, was sie wünschten
und die den Kopf in einen Busch steckten, wenn es ihnen nicht nach
Wunsch erging. Nicht selten war die aus der menschbchen Eitelkeit
erklärliche Meinung, dass der kleine Souverän dieser Welt über den

höchsten Grad möglicher Intelligenz verfüge und dass eine höhere Intelligenz

als die seinige undenkbar sei. Am zahlreichsten waren die

Banausen, die nicht assen und tranken um zu leben, sondern lebten um
zu essen und zu trinken. Jedes Nachdenken über den Zusammenhang
der Dinge, jede Frage nach einer höheren Wahrheit schien ihnen töricht;
sie fühlten sich behaglich, ja glückbch in ihrer Selbstzufriedenheit. An
sie schlössen sich Leute, die alles wörtlich nahmen, was im Koran steht
und die Lehren dieses Buches nach Kräften zu befolgen suchten. Alle
Wahrheit war ihnen vom Propheten diktirt, sie besassen sie schwarz
auf weiss, und ihre Befriedigung kannte keine Grenzen".

Das Zitat und damit die Einleitung ist etwas lang geworden; aber

ich konnte es mir nicht versagen, den Mann mit seinen eigenen Worten
zu zeichnen; denn diese kleine Predigt charakterisirt ihn besser, als

fremde Worte es tun könnten. Wir dürfen von ihm, der seine Zeit so

frischfröhlich kritisirt, erwarten, dass er auch seiner Theorie gegenüber
Kritik walten lässt und duldet.

Was ist das Leben? So gestellt wird die Frage kaum exakt zu
beantworten sein. Wir verstehen unter Leben einen Komplex von
Erscheinungen, die allen Tieren und Pflanzen gemeinsam sind. Die

wichtigsten davon sind: die Fähigkeit der Assimilation (d. h. der Aufnahme
fremder Substanzen in den Körper unter Überführung derselben in die

eigene Körpersubstanz), das Wachstum, die Reizbarkeit, die Fortpflanzung.

Es handelt sich also nur um ein Konstatiren von Tatsachen,
theoretische Betrachtungen brauchen wir dazu nicht. Die Wissenschaft

wird weiter schreiten; sie wird uns immer deutbcher zeigen, worin das

Wesentbche dessen besteht, was wir „Leben" nennen; aber auch die

beste Definition wird immer nur eine präzise Beschreibung dieser

Erscheinung sein.

Ein ganz anderes Aussehen bekommt die Frage, wenn wir fragen :

Welche Kräfte regiren das Leben? Mit der Antwort darauf kommen

wir mitten hinein ins Gebiet des Unentschiedenen, des Theoretischen
und Hypothetischen. Da schallt uns sofort das Kriegsgeschrei entgegen
mit seinen Schlagwörtern: Mechanismus. Vitalismus, Materialismus,



216

Panpsychismus! Schlagwörter, die so häufig missverstanden und
missbraucht werden.

Die alte Anschauung hatte angenommen, dass in den Lebewesen

eine besondere Kraft wirke, die allein imstande sei, die
Lebenserscheinungen hervorzubringen und die diese zusammensetzenden Stoffe

zu erzeugen. Diese Kraft wurde „Lebenskraft" genannt. Sie sollte
etwas total anderes sein, als die in der anorganischen Natur wirkenden
Kräfte. Diese Anschauung wurde schon in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts gestürzt; und zwar gibt man gewöhnlich das Jahr
1828 als Wendepunkt an. Damals gelang es nämbch dem Chemiker

Wöhler, ausgehend von rein anorganischem Material, eine echt organische

Verbindung, den Harnstoff, künstlich darzustellen. Damit war, wie

man in vielen populären Büchern lesen kann, „das Märchen von der

Lebenskraft endgiltig widerlegt". Und doch gibt es heute wieder eine

Richtung, die sich vitalistisch nennt? Trotzdem; denn Wöhler hatte

nur gezeigt, dass organische Substanzen auch im Laboratorium hergestellt

werden können. Die Scheidung zwischen anorganisch und

organisch ist aberdings gefallen; aber die Kluft zwischen organisirtem
(d. h. lebensfähigem) und unorganisirtem gähnt heute noch so unüber-

brückt wie vor hundert Jahren.
Die ungeheuren Fortschritte der Chemie und Physik in der zweiten

Hälfte des letzten Jahrhunderts haben noch nicht vermocht, dem Rätsel
des Lebens auch nur näher zu treten. Sie haben uns nur gezeigt, dass

in den Lebewesen keine anderen Stoffe vorkommen, als in den

anorganischen; dass in denselben dieselben Energien tätig sind, wie ausser

ihnen; sie haben uns sogar gezeigt, dass in den Lebewesen das Gesetz

von der Erhaltung der Energie nicht aufgehoben wird. Sie haben damit
die alte Lebenskraft in der Tat endgiltig- gestürzt; aber das Problem
des Lebens bleibt Problem. Wohl sind Theorien genug aufgestellt
worden, die das Leben als einen rein chemisch-physikalischen Vorgang
erklären wollten, Theorien, hervorgegangen aus dem so erklärlichen
Bestreben, die Einheit der Natur nachzuweisen. Der g-anze Vorgang- soll

so ungeheuer kompbzirt sein, dass wir ihn noch nicht durchschauen

können. Man vertröstet uns auf die Zukunft. Es wird der Chemie

einmal gelingen, künstlich Eiweissstoffe herzustellen. Wer in der

lebenden Substanz, dem Protoplasma, nur einen solchen Eiweissstoff,
ein komplizirtes Molekül sieht, mag die Hoffnung hegen, dass dann das

Problem des Lebens gelöst sei. Aber das Protoplasma ist eben kein

Eiweiss, für das eine chemische Formel aufgestellt werden könnte; es

ist bereits selbst hoch organisirt, aus den verschiedensten Stoffen gesetz-



217

massig zusammengesetzt, eine „Maschine". Wird es gelingen, auch
dieses Maschinengeheimnis zu ergründen Es wird niemandem verargt
werden können, wenn er auch diese Hoffnung festhält. Aber wird
dann das Problem des Lebens in dem Sinne gelöst sein, dass die

physikalisch-chemischen Kräfte allein genügen, lebende Substanz
herzustellen Wieder wird die Antwort nicht bejahend lauten können.
Selbst wenn wir in der Retorte wirkbch lebende Substanz herstellen
könnten (wer wagt es, das in absehbarer Zeit zu erwarten?), ist das

Problem noch nicht gelöst. Ein nicht energetischer Faktor bleibt immer
noch bestehen. Nicht im absichtslosen Spiel der Enei-gien wäre dieses

Leben entstanden, sondern unter dem Einfluss einer nicht energetischen
Kraft, die jene Energien zwang, in bestimmte Richtung zu wirken,
unter dem Einflüsse der menschlichen Intelligenz und des
menschlichen Willens.

Ich will diese Spekulationen nicht weiter treiben ; wir kommen
damit zu rasch in das Reich der blossen Phantasien. Es lag mir nur
daran, zu zeigen, dass eine Theorie des Lebens, die nicht rein energetisch-
mechanistisch ist, auch heute noch Anspruch auf Beachtung hat: dass

also die Neovitabsten nicht die Reaktionäre sind, als die man sie oft
hinzustellen beliebt. Freilich wird es immer unser Wunsch und unser
Bestreben sein, möglichst mit den energetischen Kräften auszukommen ;

aber, wo sie uns nicht ausreichen, sind wir berechtigt, andere Faktoren
herbeizuziehen. Eine spätere Zeit geht vielleicht wieder weiter; „es gibt
nur eine Wahrheit für den Zeitgeist!"

Meine Auseinandersetzungen haben bereits durchblicken lassen, dass

Reinke kein reiner Energetiker ist. Man kann Reinke, obschon er
sich dagegen sträubt, einen Neovitabsten nennen. Er selbst nennt seine

Auffassung des Lebens eine mechanistische aber nicht rein
energetische.

Und nun zu Reinkes Theorie selbst. Wir werden uns über die

Grundbegriffe derselben am besten klar, wenn wir uns an den von ihm
immer herbeigezogenen Vergleich mit menschlichen Maschinen halten.

Nehmen wir z. B. die Uhr. Dass diese Stunden und Minuten anzeigen

kann, ist durch zwei Faktoren bedingt. Der erste ist ein

energetischer. Beim Aufziehen der Uhr haben wir Muskelenergie
verbraucht, und dieselbe, abgesehen von dem durch Reibung verlorenen

Teil, in anderer Form in der gespannten Feder aufgespeichert. Die

Feder ist nur imstande, Arbeit zu leisten auf grund dieses

Energievorrates. Diese Arbeitsleistung besteht darin, dass sie den Zeiger
vorwärts treibt unter Überwindung aller Reibungswiderstände. Ist der



218

Energievorrat verbraucht, so steht die Uhr still, und kann nur durch

Zuführung neuer Energie, d. h. durch Aufziehen, wieder zum Gehen

gebracht werden. Dass dieser Kreislauf streng nach dem Gesetz der

Erhaltung der Energie vor sich geht, lässt sich physikalisch jederzeit
nachweisen.

Nun sieht man aber sofort ein, dass zu diesem energetischen Faktor
noch ein zweiter nicht energetischer kommt. Nehme ich ein
einziges Rädchen heraus, ja vergrössere ich nur (z. B. durch Verharzung)
an irgend einer Stelle im Werk die Reibung, so läuft die Uhr zum
mindesten nicht mehr richtig, wenn sie nicht überhaupt stille steht,

trotz des Aufziehens, trotzdem also die treibende Energie vorhanden
ist. Ich habe durch meinen Eingriff nicht die Energieverhältnisse
gestört, sondern nur die Konfiguration des Werkes, d. h. das, was die

Energie zwingt, in ganz bestimmter Richtung zu wirken; man nennt
das die Maschinenbedingungen, und diese sind nicht
energetischer Natur.

Man kann dagegen einen Einwand zu erheben versuchen, nämlich:
dass auch das Material der Uhr, der Stahl, das Messing etc. einen

Energievorrat besitze; gewiss ist das richtig. Aber dieser Energievorrat
ist absolut der gleiche, ob ein Rädchen etwas höher oder tiefer steht,
ob ein Zahnrad 20 oder 50 Zähne habe, wenn nur die Gesamtmasse

dieselbe ist. Und doch hängt gerade davon der richtige Gang der Uhr
ab. Umgekehrt macht es dafür gar nichts aus, aus welchem Stoff die

Uhr besteht, ob aus energiereichem oder energiearmem, wenn nur der

Widerstand der Teile gross genug ist, um die Energie in bestimmte

Wege zu zwingen; alles hängt nur von der Zusammenordnung der
einzelnen Teile ab.

Reinke resumirt folgendermassen: „In Wechselwirkung mit der

Betriebsenergie führen die Maschinenbedingungen die Tätigkeit der Uhr
herbei, können aber unter keinen Umständen selbst als Betriebsenergie
wirken." „Die richtunggebende Tätigkeit der Konfiguration an sich
ist ein nichtenergetisches Prinzip; denn eine Energieart, die von
der Richtung abhinge, gibt es nicht."

Ein noch einfacheres Bild erhalten wir durch folgende Überlegung.
Denken wir uns eine eiserne Kugel auf einem Stab in einer gewissen
Höhe über dem Boden. Diese Kugel repräsentirt uns einen Energievorrat;

sobald wir sie durch einen kleinen Stoss aus ihrer Lage bringen,
fällt sie herunter, kommt unten mit einer ganz bestimmten Geschwindigkeit

an; dadurch ist die potentielle Energie umgewandelt in kinetische;
die Kugel kann Arbeit leisten. Die Grösse dieser möglichen Arbeits-



219

leistung ist nur abhängig von der Fallhöhe und Eigengewicht der

Kugel, ob sie senkrecht herunterfällt, oder ob sie auf einer schiefen

Ebene hinunterrollt macht nichts aus, ebenso wenig die Himmelsrichtung.

Lehnen wir an den Unterstützungspunkt vier Rinnen nach den
verschiedenen Himmelsrichtungen; über welche dieser Rinnen ich auch die

Kugel herabrollen lasse; die Energieverhältnisse sind stets dieselben;
aber die Wirkung kann eine sehr verschiedene sein. Rollt die Kugel
nach Osten, so trifft sie auf den Knopf einer elektrischen Einrichtung
durch die eine Mine ausgelöst wird, die Wirkung kann furchtbar
zerstörend sein; rollt sie nach Westen, so trifft sie auf eine beckenförmige
Aushöhlung- des Bodens, in der sie sofort liegen bleibt; wir sehen keine

Wirkung, die Fallenergie hat sich umgewandelt in Wärme; rollt sie

nach Süden, so trifft sie auf eine silberne Glocke, die Wirkung ist ein
lieblicher Ton; rollt sie nach Norden, so trifft sie auf Glaswaren, die

Wirkung ist eine Zertrümmerung derselben. — Mit anderen Worten,
die schbessliche Wirkung ist in ausserordentbchem Masse abhängig von

Richtung der Energie, und diese ist niemals ein energetisches Prinzip.
Ich kann die Kugel mit dem gleichen Energieaufwand in jeder
beliebigen Richtung fallen lassen; es liegt nicht in den Energieverhältnissen
bedingt, welche Richtung ich wähle.

In der scharfen Auseinanderhaltung dieser beiden Prinzipien: den

nicht energetischen Maschinenbedingungen und der wirkenden

Energie, begt nach meiner Meinung der Schlüssel zur Reinkeschen

Theorie. Vielleicht liegt aber auch hier der Punkt, von dem aus sie

einmal gestürzt wird. Ich kann mir allerdings diese Möglichkeit
vorläufig nicht vorstellen. Die Physiker mögen entscheiden, ob in den

Überlegungen nicht ein Fehler steckt, ob nicht am Ende doch auch die

Richtung etwas „energetisches" ist.
Die Organismen können wir, bis zu einem gewissen Grade

wenigstens, mit Maschinen vergleichen. Sie besitzen auch eine

„zweckmässige" Organisation, durch die das Getriebe der Energien geordnet
wird. Verschieben wir in dieser Organisation ein „Rädchen", so ist
auch der Lauf dieser Maschine gestört, ohne dass wir die energetischen
Verhältnisse irgendwie verändert haben. Aber auch in den Organismen

gibt es Energien, die streDg dem Erhaltungsgesetz gehorchen und

Maschinenbedingungen, die nicht energetischer Natur sind.

Der Begriff Organismus ist dabei ganz allgemein zu nehmen. Nicht
nur unsere höher entwickelten Tiere und Pflanzen besitzen Maschinennatur,

selbst schon das einfachste Klümpchen Protoplasma, die denkbar
einfachste Monere, bat schon eine komplizirte Org-anisation. Im Proto-



220

plasma einer Zelle finden Stoffwanderungen, -Aufbau, -Zersetzung, -Um

änderungen statt; aUes nach dem Gesetz der Erhaltung der Energie.
Aber diese Prozesse sind streng geordnet nach Zeit und Ort; der richtige
Ablauf derselben ist für das Leben unbedingt nötig- und eben dieser richtige
Ablauf ist bedingt durch die Organisation, durch Maschinenbedingungen
oder sagen wir allgemein durch Systemsbedingungen. Diese

Systemsbedingungen nannte Reinke früher Arbeitsdominanten; um
Verwechslungen mit den nachher zu besprechenden Bildungsdominanten
vorzubeugen, hat er in späteren Arbeiten den Ausdruck ersetzt durch:
Systemsbedingungen bezw. Systemskräfte.

Lassen wir ihn selbst wieder einmal sprechen : „Das Getriebe des

Stoffwechsels und Energiewechsels in jedem Tier, in jeder
Pflanze ist ein ungeheuer verwickeltes und dabei doch aufs

genaueste geregeltes. Wir sehen die Stoffe fortwährend sich
umwandeln, den absoluten und relativen Energiegehalt, das Verhältnis von
potentieller und kinetischer Energie unausgesetzt wechseln; nichts desto

weniger hält ein konstanter Faktor dies ganze verwickelte Getriebe in
Ordnung. Dieser regulirende Faktor, der noch dazu in der individuellen
Entwicklung des Organismus sich fortwährend, aber gesetzmässig ändert,
ist eine Kraft, aber keine Energie, und noch viel weniger kann er in
einem Stoffe gegeben sein. Ich habe für ihn den Begriff der Dominante,
(Systemkraft) eingeführt und weiss nicht, wie die theoretische Biologie
ohne denselben auskommen sollte. Je verwickelter das Getriebe
des Stoff- und Energiewechsels ist, um so mehr bedürfen wir der
Annahme des gesetzmässigen Wirkens einer ordnenden, regulirenden

Kraft, die bei weiterer Analyse sich in eine grosse Zahl harmonisch

zusammenstimmender Teilkräfte auflöst. Ich wiederhole

an dieser Stelle, dass der Begriff der Dominante für mich ein
symbolischer ist, die Bezeichnung für ein X ; ich habe nichts dagegen, wenn
es gebngt, für dieses X einen besseren Ausdruck zu finden, und mit
Freuden werde ich meinerseits eine solche bessere Formubrung
annehmen. (R. hat das dann auch später getan durch Ersatz der
Dominanten in dem hier gebrauchten Sinn, durch den Ausdruck Systemskraft.)

Nur dagegen erhebe ich Widerspruch aus allen Kräften, wenn
man aus dogmatischen Vorurteilen heraus den Wert dieses X gleich
Null setzen will. Dann tut man den Tatsachen und der Wahrheit
Gewalt an. Dann setzt man an die Stelle des harmonisch geordneten,
gesetzmässigen Geschehens, wie es im Organismus waltet, und wie ich
es mit der Tätigkeit einer kompbzirten Maschine oder einer chemischen

Fabrik vergleichen kann, ein Chaos von Stoffbewegungen, welches



221

tatsächlich nicht existirt. Ganz kurzsichtig erscheint mir aber die

Meinung derjenigen, welche behaupten, dass die wunderschöne Harmonie
im Stoffenergiewechsel der Organismen eine Wirkung, eine Funktion der

Komplizirtheit dieser Vorgänge sei; dass das Wunderbare derselben
schwinden werde, wenn es uns gelingen sollte, die chemischen Vorgänge
mehr im einzelnen zu übersehen. Dem gegenüber kann ich meiner
Auffassung nur dahin Ausdruck geben, dass um so mehr Veranlassung für
uns vorhegt, die Wirksamkeit ordnender Dominanten zuzugeben, je
komplizirter der Stoffwechsel; ob wir die Stoffwechselvorgänge im
Einzelnen auf das genaueste kennen oder nicht, ändert daran nicht das

geringste."

Soweit verhalten sich also die Organismen wie Maschinen : Energie
und Systemskräfte wirken in beiden zusammen. Aber die Organismen
sind mehr als Maschinen; sie stehen himmelhoch über den kompli-
zirtesten Maschinen. Es gibt in ihnen nicht nur Stoffwechsel und
Energiewechsel; sie wachsen auch, pflanzen sich fort.

„Es ist die Regel, dass eine Pflanze oder ein Tier das Dasein als

kleiner, meist nur mit dem Mikroskope erkennbarer Keim beginnt, um
sich zu vergrössern, bis die durch den Typus der Art bestimmte Grösse

erreicht ist. Die überwiegende Mehrzahl der Organismen durchläuft
diese Periode des Wachstums unter mehrfachem Wechsel der Gestalt;
dies mit Gestaltänderung verknüpfte Wachstum nennen wir Entwicklung

oder Ontogenie. Die Entwicklung beschränkt sich nicht auf die
äussere Form, sondern beherrscht auch die innere Struktur."

„Mit einem Bilde könnte man sagen, dass der Keim der Tiere und
Pflanzen durch einen unsichtbaren Bauführer der Grösse und Gestalt
des erwachsenen Typus entgegengeführt wird. Ein solcher Bauführer
versteht sein Geschäft aus dem Grunde ; denn aus dem Ei einer Schwalbe

entwickelt sich mit unfehlbarer Sicherheit immer nur eine Schwalbe,

aus dem Ei eines Sperlings ein Sperling, aus dem Ei einer Taube eine

Taube."
Mit diesen Worten Reinkes dürfte das Wesen des Wachstums richtig

gezeichnet sein. Es besteht nicht nur in einer Aufnahme von Substanz

in grösserem Masse, als zum Ersatz der durch den Stoffwechsel
verlorenen nötig ist. Mit jedem Wachstum sind Umänderungen der inneren
und äusseren Struktur verbunden: Wachstum ist Entwicklung. Hier
hört nun bereits jeder Vergleich mit Maschinen auf; eine Maschine, die

sich vergrössert unter beständigem Wechsel der eigenen Konstruktion,
kennen wir nicht Da tritt uns im Organismus etwas total neues

entgegen, zu dem uns Physik und Chemie kein Vergleichsobjekt bieten.



222

Die Schwierigkeit der Erklärung wird aber noch wesentlich erhöht;
die Entwicklung ist ein zielstrebiger Vorgang. Das Ziel,
auf das sie von Anfang an gerichtet ist, ist der erwachsene,
fortpflanzungsfähige Organismus. Die aufeinander folgenden Stadien lassen

sich nur vom Standpunkt dieses Endzieles aus verstehen; mit anderen

Worten: teleologisch erscheint uns die Entwicklung- einigermassen

verständbch, causal ist sie uns noch vollständig dunkel. Alle Versuche
sie mechanisch zu erklären, sind gescheitert Wir dürfen also, ohne die

Prinzipien naturwissenschaftlicher Forschung zu verlassen, auch hier ein

X einsetzen, ein etwas, das die Entwicklung regirt. Dieses X ist keine

Energie; aber eine Kraft, die mit Hüte der ihr gegebenen chemischen

nnd physikahschen Energien den „Zweck" erreicht. Für dieses X führte
Reinke den Namen Dominanten ein und zwar nannte er sie

ursprünglich im Gegensatz zu den Arbeitsdominanten Bildungsdominanten.
Nach dem Ersatz der ersten Bezeichnung durch Systemskraft bleibt
die Bezeichnung Dominante nur mehr eindeutig.

Diese Dominanten erscheinen uns auf den ersten Blick als etwas

mystisches, etwas wesenloses ; wenn nicht als etwas schbmmeres : als die

alte Lebenskraft. Wir sehen aber sofort, dass dem nicht so ist. Die
Dominanten sind eine Abstraktion. Wir können nur das Wirken der

Energien direkt beobachten; aber dieses Wirken der Energien erscheint

uns bei der Entwicklung des Organismus als ein gesetzmässig geordnetes.
Diese Ordnung muss nach unserer gewöhnlichen Ausdrucksweise eine

Ursache haben und diese Ursache ist eine Kraft; wie wir diese Kraft
nennen ist vollständig gleichgiltig. Lassen wir einmal dafür den

Ausdruck Dominanten gelten. Heisst das aber nicht ein Spiel mit Worten
treiben oder für den Satz: „Wo Begriffe fehlen, stellt ein Wort zur
rechten Zeit sich ein", ein neues Beispiel geben? Wir dürfen uns durch
den Schein nicht beirren lassen. Die Dominanten sind — vorläufig
noch — eine notwendige Abstraktion. Überall, an jedem Lebewesen,

sehen wir ihre Wirkung. „Wie Huygens den Äther nötig hatte für
seine Theorie des Lichtes, bedarf ich der Dominanten für eine

unbefangene und voraussetzungslose Theorie des Lebens, deren Grundlage
darin besteht, dass ich in den Organismen das Walten von Kräften
zweiter Hand anerkenne. Sollte diese Theorie dermaleinst durch eine

bessere ersetzt werden können, so werde ich die Dominanten gerne
preisgeben, wie die Physik vielleicht den Lichtäther fallen lassen wird."

Während gegen die Annahme der Systemskräfte in der neueren

Formubrung sich wohl kaum noch triftige Einwände erheben lassen,

ist es klar, dass der Begriff der Dominanten mit einer ganzen Reihe



223

solcher bekämpft wird. Die Systemskräfte sind eine Folge der Struktur
der Organismen ; erscheinen also dem oberflächlichen Beobachter
als etwas, das der landläufigen mechanistischen Anschauung nicht
widerspricht; sobald aber der Ausdruck Dominanten gebraucht wird — und
Reinke brauchte ihn ursprüngbeh auch für die S)Tsteinskräfte —

beginnt der Zweifel; denn da scheint etwas neues, die mechanistische
Denkweise umstossendes dahinter zu stecken, das nicht angenommen
werden darf.

Reinke hat schon in der „Welt als Tat" die wichtigsten Einwände
allgemeiner Natur zu widerlegen versucht und ich kann mir nicht
versagen, das wesentlichste davon hier zu zitiren, selbst auf die Gefahr

hin, einiges schon gesagte zu wiederholen; denn dadurch wird der
Begriff noch klarer werden : „Dominanten sind die Kräfte zweiter Hand
im Organismus, deren Dasein wir aus ihrem Wirken und Schaffen

erkennen, deren weitere Analyse jedoch nicht gelingt. Ich verstehe

darunter also den in den Organismen sich geltend machenden Zwang,
der die zur Verfügung stehenden Energien nach Art menschlicher Werkzeuge

und Maschinen meistert; und weil dieser Zwang ein vielfältiger
ist, so ist es erforderlich, den dafür gesetzten technischen Ausdrück
gewöhnlich im Pluralis zu gebrauchen. Die Dominanten sind also eine

Abstraktion, ein Symbol für Erscheinungen, gerade wie die Begriffe
Kraft, Materie, Atom usw.; das Wort ist ersonnen, um einen kurzen
Ausdruck für die Beschreibung, bezw. Erklärung wesentlicher Vorgänge
zu haben.

„Darum weise ich den etwa auftauchenden Einwand zurück, dass

die Dominanten eine Fiktion seien, ein Heer von Gespenstern, mit denen

ich Zellen und Organe der Tiere und Pflanzen bevölkere. Sie sind
gewissermassen nur eine Umschreibung von Erscheinungen ; eine Personifikation

der nicht unter den Begriff der Energie zu fassenden,
richtenden Triebkräfte in Pflanze und Tier. Die Dominanten sind daher

vor allem keine mystische Hypothese ; sie sind das ebensowenig wie die
chemischen und physikalischen Molekularkräfte. Wir können die

Dominanten ebensowenig wie die Molekularkräfte anders als aus ihren
Wirkungen erkennen. Sie sind aber den Molekularkräften
gleichberechtigt, weil wir aussei- stände sind, sie auf jene zurückzuführen.
Wobte man dies tun, so wäre das allerdings eine willkürliche, jeder
Berechtigung entbehrende Hypothese, die sich nur auf das grundlose
Vorurteil stützen könnte, dass es in der Welt lediglich Molekularkräfte
oder besser ausgedrückt, Energien gibt, und dass andere Kräfte unmöglich

sind.



224

„In den Dominanten geben sich Triebkräfte zu erkennen, die schon

darum in den Rahmen der Energie nicht passen, weil sie sich aus sich
selbst heraus vervielfältigen können und im Tode der Organismen
aufhören zu existiren. Wird man einmal das letzte Exemplar des Narwals
getötet haben, so hat man die Dominanten dieses Tieres vernichtet, ohne

dass ein Äquivalent dafür entstanden wäre. Denn ein Äquivalent
zwischen den Eigentümlichkeiten des Narwals und chemischen,
thermischen, elektrischen usw. Energien gibt es nicht. Wenn wir somit auf
eine energetische Definition der Dominanten unbedingt verzichten müssen,

so werden der Nutzen und die Notwendigkeit dieses Begriffes dadurch

nur in ein desto helleres Licht gerückt. Und warum soUten wir diesen

Verzicht auf eine energetische Erklärung der Dominanten nicht leisten,

wenn derselbe von unserem Wahrheitssinne gefordert wird?
„Es könnte mir noch entgegengehalten werden, dass die Wirkung

der Dominanten auf die Energien, bezw. auf das materielle Gefüge der

Organismen unbegreiflich ist. Dem gegenüber erwidere ich, dass ihre

Wirkung- darum gewiss nicht weniger tatsächbch ist, als die Wirkung
des eigenen Willens auf unsere Muskeln und Nerven, die wir täglich
wahrnehmen und doch auch nicht begreifen. Ist dann die Tatsache der

Farbenempfindung von grün im Gehirn auf Einwirkung von Strahlungswellen

einer bestimmten Schwingungszahl begreiflich d. h. auf bekannte

Analoga zurückzuführen? Ja, ist der Druck und Stoss von Massen auf
einander begreiflich? Sind die chemischen Affinitäten begreiflich? Ist
die Gravitation begreiflich? Man hüte sich, eine Erscheinung darum
für begreiflich zu halten, weil wir sie täglich hundertfach erleben, weil
jeder Wilde sie sehen und tasten kann!-

Soweit der Begriff Dominanten. Wir können uns also vom Leben
nach Reinke kurz folgendes Bild machen: Im Organismus kommen nur
die auch in der unorganischen AVeit vorkommenden Stoffe vor, begabt
mit den gleichen Energien wie dort. Sie stehen so gut unter dem
Gesetz der Erhaltung der Masse und der Energie wie die nicht organisirten
Wesen. Aber die Tätigkeit dieser Energien ist reg-ulirt durch Systemskräfte

(Stoffwechselvorgänge), für die wir in den Maschinenbedingungen

ein Analogon haben, und durch Dominanten (Entwicklung),
für die uns in der anorganischen Natur jedes Analogon fehlt.

Reinke suchte auch für die Wirkung der Dominanten ein Analogon ;

und er glaubt dasselbe zu finden in der menschlichen Intelligenz, da sie

die einzige „Kraft" ist, die „zweckmässig" arbeitet. Er nannte darum
die Dominanten sogar intelligente Kräfte. Man hat ihm diesen

Ausdruck sehr verübelt; aber im Grunde genommen mit Unrecht. Er



•
225

soll ja nur ein Bild sein, nach dem wir uns eine Vorstellung machen
könnten über das Wirken dieser Kräfte. Und was können wir eigent-
bch gegen diese Bezeichnung einwenden, wenn wir sehen, wie „zweckmässig"

diese Kräfte „handeln". Einem Triton wird die Linse des

Auges herausgeschnitten; vom Irisrand aus wird sie regenerirt. Ist
das nicht ein Vorgang, den wir uns nur vorstellen können, wenn wir
annehmen, der „Bedürfnisreiz" habe die „Dominanten veranlasst", dem

Mangel abzuhelfen und eine neue Linse zu bilden? Eine solche Erscheinung

hat doch in der Tat Ähnbchkeit mit unsern von der Intelligenz
geleiteten Handlungen. Zu ähnlichen Überlegungen führen andere

Regenerationserscheinungen und 'viele „Anpassungen". Die Berechtigung
einer solchen Bezeichnung ist sicher nicht abzustreiten (denn es kommt
nur darauf an, wie wir die Intelligenz definiren wollen); ob die

Bezeichnung aber notwendig und geschickt sei, ist eine andere Frage.
Doch, sei dem wie ihm wöbe; ich möchte nicht näher darauf eintreten;
es mag genügen, auf diesen Punkt hingewiesen zu haben.

Kommen wir schon beim Versuch der Erklärung des Wachstums
nicht aus mit den Energien und Systemskräften, so ist das noch viel
weniger möglich bei dem so viel komplizirteren Problem der

Fortpflanzung der Organismen und der mit ihr verknüpften Vererbung.
Auch zur Erklärung dieser zieht Reinke seine Dominanten heran. Wie
die Dominanten im einzelnen Organismus jedes folgende Stadium aus

dem vorhergehenden entstehen lassen ; so erzeugen sie schliesslich in
den Fortpflanzungskörpern wieder das Anfangsstadium. Eine vollständig
klare Vorstebung von diesem so dunklen Gebiet bekommen wir freilich
auch durch Reinke nicht. An diesem Punkt bedarf wohl die Theorie
noch der Erweiterung und Ergänzung. Es ist aber nicht unsere
Aufgabe, die Theorie weiter auszubauen.

Auf eine andere Frage muss ich aber noch eintreten. Welche

Beziehungen bestehen zwischen Systemskräften und
Dominanten. Kehren wir zum Uhrenbeispiel zurück! Wir haben gesehen,
dass die Systemskräfte oder die Maschinenbedingungen eine Folge der

Struktur der Maschine sind. Wie kommt diese Struktur bei der Uhr
zustande? Die Antwort lautet: Durch die Tätigkeit des Menschen und
seiner Intelbgenz. Eine ausser der Uhr liegende Kraft und zwar eine

zielstrebige hat sie hervorgebracht. Nach Reinke besitzen nun die

Organismen in sich selbst solche zielstrebigen Kräfte, eben die Dominanten.
Unter ihrem Einfluss wird die Organisation jedes folgenden Stadiums

aus dem vorhergehenden ausgebildet, und damit auch immer die not-
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1906. 16



226

wendigen Systemsbedingungen geschaffen. Die Systemskräfte sind also
das Produkt der Tätigkeit der Dominanten.

Diese Abhängigkeit scheint auf den ersten Blick klar und die

Annahme der Dominanten zwingt zu diesem Schluss. Aber sofort taucht
eine neue Frage auf! Sind nicht etwa Systemskräfte und Dominanten
identisch? Sehen wir zu!

Wir können eine Maschine konstruiren, die, wenn ihr genügend
Energie zugeführt wird, zwar nicht sich selbst aber doch eine andere
Maschine ohne weiteren Eingriff des Menschen erzeugen kann. Die erste
Maschine wäre dann gegenüber der zweiten eine Dominante; ihre
Systemskraft, die in ihrer Organisation begt, ist imstande, eine neue

Organisation zu erzeugen. Gerade so kann die Entstehung eines folgenden
Stadiums eines Organismus in der Struktur des vorhergehenden Stadiums
seine Dominante finden. So müssen wir also die angeführte Möglichkeit
unbedingt zugeben. Und dieses Zugeständnis macht auch Reinke. Er
bezeichnet es geradezu als eine Hauptaufgabe der physiologischen
Wissenschaften, die Dominanten möglichst auf Systemskräfte zurückzuführen,
und so Unbekanntes immer mehr durch Bekanntes zu ersetzen. Wie
weit wird das möglich sein? Wir wissen es nicht; aber eine Grenze

gibt es nach Reinkes Meinung. Er sagt:
„Die Möglichkeit, dass die Dominanten der Ontogenese (individueller

Entwicklung) Systemskräfte sind, vermag ich nicht auszuschliessen und
wahrscheinbch ist es mir, class im Laufe der Zeit manche Dominanten
auf Systemskräfte sich werden zurückführen lassen. Allein an einer
Stelle reicht die Hypothese, dass alle Dominanten Systemskräfte seien

sicher nicht aus: als die ersten Organismen, auch wenn wir sie uns-

noch so einfach denken woben, aus feuchtem Erdreich entstanden,
konnte dies nicht durch Systemskräfte geschehen, d. h. durch Kräfte,
die dem anorganischen feuchten Erdreich innewohnten und aus ihm mit
Notwendigkeit Protoplasma hervorbrachten. Die ersten organischen
Systemsbedingungen können nicht aus Systemsbedingungen der
anorganischen Erdrinde entstanden sein."

Damit kommt Reinke zum Problem der Urzeugung. Doch begt
diese Frage heute noch so jenseits der Grenzen unseres Naturerkennens,
dass ich sie hier beber nicht auch noch anschneide. Reinke schbesst
seinen Aufsatz in „Natur und Schule" mit folgenden Worten, denen

wir beipflichten müssen: „Sollten die Dominanten auch in den Analysen
der Zukunft niemals restlos in Systerasbedingungen aufgehen — und
auch ich vermag die Möglichkeit davon nicht abzusehen — so sind sie

eben ein Letztes, wie auch die Energie ein Letztes ist. Dann führt



227

die Wissenschaft nur bis zu ihrer Anerkennung; sie selbst gehören zum
„Unerforschbchen", das wir nach Goethes Forderung „ruhig verehren"
sollen".

Auf grund von Reinkes Anschauung kämen wir aber noch zu
folgendem Schluss: „Man könnte sagen, die Welt besteht aus Energien
und Dominanten (wobei die Materie den Energien beigezählt wird).
Dann würde die Physik sich lediglich mit den Energien zu beschäftigen
haben, während die Physiologie auch die Dominanten in ihr
Beobachtungsgebiet einbeziehen muss. Das Arbeitsgebiet der sogenannten
Geisteswissenschaften würden nur Dominanten und ihre Erzeugnisse
umfassen".

Damit woUen wir .die Theorie verlassen. Ich habe mich bemüht,
ein mögbchst objektives Bild desselben zu geben und desshalb Reinke
so oft selbst das Wort gelassen, ohne-weiter auf ihre naturphilosophische
Tragweite einzutreten. Wenn ich ein Urteil darüber abgeben soUte, so

könnte ich es nur in folgendem Sinne tun: Von allen Theorien über
das Leben, die ich kenne, erscheint mir die Reinkesche die annehmbarste;

sie fasst unsere jetzigen Kenntnisse konsequent zusammen, ohne

zu willkürbchen Spekulationen Zuflucht zu nehmen.
Dass damit nun aber nicht gesagt ist, dass ich auch die

„philosophischen" Konsequenzen, die Reinke in seiner „Welt als Tat" zieht,
annehme, möchte ich, um Missverständnissen vorzubeugen, doch noch
betonen. Der Weltanschauung in Reinkes „Welt als Tat" ist nicht
eine notwendige Konsequenz aus der Dominantentheorie. Hier scheiden

sich unsere Wege; aber über „Weltanschauung" zu diskutiren, ist nicht
nach meinem Sinn. Ich muss diejenigen, welche sich dafür interessiren,
auf das oft zitirte Werk verweisen.


	Reinkes Dominantentheorie : eine Studie über die das Leben regierenden Kräfte

