
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 16 (1906)

Heft: 4

Artikel: Schiller in seinen Briefen

Autor: Thommen, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

Schiller in seinen Briefen.
Von Dr. E. Thommen. Basel.

Als Friedrich Hebbel, der grösste Dramatiker nach Schiller, auf dem

Todbett lag und sich seine Seele von dem zermarterten Leibe losrang,
da liess er sich von seiner Tochter Schillers Spaziergang vorlesen, nach
Hebbels Ansicht das bedeutendste Gedicht in deutscher Sprache.

In den Nekrologen Hermann Nótnagels, eines gefeierten Professors

der Medizin an der Wiener Akademie, der im Jahre 1905 starb, habe

ich gelesen, dass er den Kranken, den Pflegerinnen, den Studenten
und Assistenten durch die unerschütterliche Noblesse seiner Gesinnung
und Handlungsweise, durch die schöne Männlichkeit, die er äusserlich
und innerlich darstellte, tiefen Eindruck gemacht habe. Nachsichtig
gegen alle andern, stahlhart gegen sich selber. Wer dem seltenen Manne

nähertreten durfte, der wusste, dass er diese Seelenstimmung erworben
hatte und stark erhielt durch das Studium der Dichtungen und vorzugsweise

der philosophisch-ästhetischen Schriften Friedrich Schillers. Eine

Herzkrankheit, die er schon lange beobachtet, aber auch dem vertrautesten

Freund verschwiegen hatte, raffte ihn plötzlich weg. Auf dem
Nachttischchen fand man in Bleistiftnotizen einen genauen Bericht über
drei Herzkrampfanfälle — der vierte hatte offenbar seinem Leben ein
Ende gemacht — und daneben lag Schillers Gedicht „Das Ideal und das

Leben" aufgeschlagen.
Es ist bedeutsam, zu erfahren, an wessen Hand erlauchte Geister,

die auf der Höhe modernen Menschentums gestanden haben, den drangvollen

Übergang aus diesem Leben ins dunkle Land des Todes zu
machen wünschten. Wenn ein kraftvoll tätiger Kliniker, der am
häufigsten und unter den verschiedensten Umständen den menschlichen Geist

vor dem Ansturm des Leidens und der Gewalt des Todes klein und

kläglich werden sieht, bei einem Dichter das findet, was ihn in den Stand

setzt, jeden Tag, trotz aller Enttäuschungen und Bitternisse, mit heiterm
Schweiz. Pädagog. Zeilscbrift. 1906. 14



194

Gesicht und starkem Herzen den Gang durch das Labyrinth des Leidens

anzutreten und jedem Hilfsbegehrenden als Freund und Tröster zu
erscheinen, so muss dieser Dichter eine Antwort geben können auf die

schwersten Fragen des rätselvollen menschlichen Daseins. Es muss eine

Persönlichkeit sein, die alles Herbe, Wehe, Traurige, Hässliche,
Verbitternde und auch wiederum alles Herz und Geist Erfreuende, alles

Schöne, Edle, Begeisternde an sich erfahren hat, ein Mensch, der mit
allen niederziehenden Schwächen und Leidenschaften in sich schwer

gerungen und sie besiegt hat; er muss ein Herz haben, das für den Nächsten

und den Fernsten mit gleicher Wärme fühlt. Und so einer war Schiller.
Wie ist es zu erklären, dass er für gewisse edel strebende moderne

Menschen die Stelle eines Führers und Mittlers einnimmt, die doch eigentlich

dem Stifter unserer Religion zukommt? Ich denke, weil Schiller,
ein Mensch mit germanischer, nicht orientalisch-semitischer Denk- und

Empfindungsweise, die Welt mit all den Problemen betrachtet und mit
all den Mitteln zu deuten gesucht hat, die erst durch deutsches Denken

und Empfinden im Lauf der neuern Jahrhunderte ins Dasein getreten
sind oder auch, weil Schiller den alten Lösungen des israelitischen
Propheten eine den modernen Geist befriedigende Fassung und Einkleidung
gegeben hat. Das wird jedem verständigen Leser Schillers klar geworden
sein: nicht so sehr Schiller, der Dichter, ist es, der Menschen von hoher

Bildung so unendlich teuer ist, als Schiller, der Denker, der Philosoph,
der Ethiker, der Schüler und Fortsetzer Kants, Schiller, der die durch
Kants unkünstlerischen „philosophischen Kanzleistil" ungeniessbar
gemachte Gedanken durch Einkleidung in schwungvolle, anschauliche, herrliche

Sprache verständlich gemacht, popularisiert hat.
Es ist ganz wohl denkbar, dass Dichter zweiten und dritten Ranges

Schiller an rein poetischem Empfindungs- und Ausdrucksvermögen
übertreffen; aber was den Gebildeten und den Ungebildeten immer wieder

zu Schiller hinzieht, in den Bannkreis des Schillerschen Pathos
hineinzwingt, was seine Schulbuch-Balladen, Lieder, Dramen jeder Generation

zugleich vertraulich und würdevoll erscheinen lässt, das sind die bestimmt
ausgesprochenen oder doch in bedeutungsvollen Handlungen verkörperten
sittlichen Ideen, die sittlichen Gesetze, die kategorischen Imperative.

Den Moraltrompeter von Säckingen hat ihn Nietzsche genannt und
mit seinem üblichen Scharfblick das Kennzeichnende, Unleugbare erfasst.

Aber was ein vernichtender Hohn sein sollte, das ist eine unwillige
Anerkennung der unerreichbaren sittlichen Grösse Schillers. Wozu einem

Anlage und Willensenergie fehlt, das bespöttelt man und meint es für
sich und andere abgetan zu haben. Was Schiller vor Nietzsche und



195

seinesgleichen auszeichnet, das ist das Heroische seines Lebens, die
vorbildliche Tat, das fortgesetzte Sichselbstveredeln, Sichselbstverklären bei
ebenso unablässigem Wirken auf andere, Schaffen, Erzeug-en für andere.

In seiner Rezension der Bürgerschen Gedichte hatte Schiller im
Hinblick auf die nicht einwandfreie Lebenshaltung des Dichters und sein
Streben nach Volkstümlichkeit geschrieben: „Ehe er es unternimmt, die
Vortrefflichen zu rühren, soll er (der Dichter) es zu seinem ersten und
wichtigsten Geschäft machen, seine Individualität selbst zur reinsten,
herrlichsten Menschlichkeit hinaufzuläutern."

Goethe, unser grösste Gewährsmann, sprach am 18. Jan. 1825 in bezug
auf Schillers Briefe das bekannte Wort: Alle acht Tage war er ein
anderer und ein vollendeterer ; jedesmal, wenn ich ihn wiedersah, erschien

er mir vorgeschritten in Belesenheit, Gelehrsamkeit und Urteil. Seine

Briefe sind das schönste Andenken, das ich von ihm besitze, und sie

gehören mit zu dem Vortrefflichsten, was er geschrieben. Seinen letzten
Brief bewahre ich als ein Heiligtum unter meinen Schätzen.

Das eben macht das Studium der Schillerbriefe zu einer so

wertvollen, bildenden Beschäftigung, dass wir zu einem Heros nicht nur der

Dichtkunst, sondern noch viel mehr der Lebenskunst in vertrauliche
Beziehungen gesetzt werden, dass wir, sozusagen in eine Tarnkappe gehüllt,
unsichtbar in sein Arbeitskabinett treten und ihn auf allen seinen

Gedankengängen, bei allen seinen Arbeiten und Unternehmungen belauschen
können. Was ein Mensch von hinterhaltigem Wesen höchstens seinem

Tagebuch vertrauen würde, das breitet Schiller in seinen Briefen vor
seinen vertrauten Freunden aus : Die allerersten Eindrücke, die geheimen
Wünsche, sein Irren und Fehlen.

Dass er über seine Kunst vielfältige, tiefsinnige Untersuchungen
angestellt hat, dass er 10 Jahre seines engbegrenzfen Lebens drangegeben
hat, um über das Wesen und die Gesetze der Dichtkunst ins Klare zu

kommen, das ist bekannt genug; die Resultate seines Forschens sind in
den zahlreichen ästhetischen Aufsätzen niedergelegt und jedem zugänglich.

Freilich schauen diejenigen, welche logische Gedankenreihen als

Hieroglyphen betrachten müssen, sie nur aus respektvoller Entfernung
an und gehen so eines kostbaren Bildungsmittels auf immer verlustig.
Ebenso bekannt ist, dass Schiller durch sein Forschen über die Gesetze

der Kunst seine poetische Schöpferkraft so zu zügeln und zu meistern

lernte, dass er sich selber wie einen Fremden bei dem Akt des

dichterischen Schaffens beobachten und kontrollieren konnte. Was für
Beratungen mit seinen ästhetischen Gewährsmännern Körner, Humboldt,
Goethe der Produktion der populärsten Gedichte und Dramen voraus-



196

gingen, zur Seite gingen, nachfolgten, das können alle die wissen, die

irgendein mal die gelehrten, gelegentlich auch verkehrten Kommentare
deutscher Schulmänner zu diesen Werken gelesen haben. Manch ein

wohlmeinender Leser, der sich eingebildet hatte, dass der echte Dichter
in einer unabwendbaren Anwandlung dithyrambischer Begeisterung oder

göttlicher Inspiration seine Verse gebäre, ist wohl schon durch solche

Aufklärung eher verdriesslich und an Schillers Genie irre gemacht worden.

Weil in solch naiver Auffassung vom Wesen künstlerischen und speziell
dichterischen Hervorbringens doch etwas Richtiges steckt, hat sie zu jeder
Zeit ihre Verteidiger und ihre Richter gefunden. Als ein Gefolgsmann
der Gebrüder Schlegel in der Zeitschrift Memnon behauptete, das wahre
künstlerische Produzieren müsse bewusstlos sein und, Schiller zum
Ärger, Goethe als den Typus des bewußtlosen Produzierens pries, da

schrieb der Geärgerte an Goethe: Ich lege ein neues Journal bei, das

mir zugeschickt worden ist, woraus Sie den Einfluss Schlegelscher Ideen

auf die neuesten Kunsturteile zu Direr Verwunderung ersehen werden.
Es ist nicht abzusehen, was aus diesem Wesen werden soll, aber weder

für die Hervorbringung' selbst, noch für das Kunstgefühl kann dieses

hohle, leere Fratzenwesen erspriesslich ausfallen. Sie werden erstaunen,
darin zu lesen, dass das wahre Hervorbringen in Künsten ganz bewusstlos

sein muss, und dass man es besonders Ihrem Genius zum grossen
Vorzuge anrechnet, ganz ohne Bewusstsein zu handeln. Sie haben also

unrecht, sich wie bisher rastlos dahin zu bemühen, mit der grösstmög-
lichen Besonnenheit zu arbeiten und sich Ihren Prozess klar zu machen.
Der Naturalismus ist das wahre Zeichen der Meisterschaft, und so hat
Sophokles gearbeitet. (26. VII. 1800).

Durch nichts konnte Schillers Grimm und Entrüstung so erregt
werden, als wenn man das kunstmässige Handeln des höchsten Vernunftwesens,

des Menschen, auf eine Stufe stellte mit dem von dunklen Trieben
oder gar einfach vom Naturgesetz bedingten Handeln des Tieres oder
eines Naturg'egenstandes. Bewusst und planmässig zu schaffen, war ihm
dringendes Bedürfnis geworden. „Mit dem Plan ist auch die eigentliche
poetische Arbeit vollendet," schrieb er während der Bearbeitung Wallen-
steins an W. v. Humboldt (21. 111.^1796). Dass ihm selbst am Ende
seiner philosophischen Klärungsperiode die würdigsten Gedichte auf
unwürdige Weise entstehen konnten, indem er sich von einer einzelnen
unausgebildeten Idee oder auch bloss von einer zum Schaffen drängenden
Stimmung zum Produzieren hinreissen liess, und indem das fertige Kunstwerk

ganz andere Gestalt und andern Inhalt bekam, als er ihm
zugedacht hatte, das beschämte und ärgerte ihn.



197

„Oft widerfährt es mir, dass ich mich der Entstehungsart meiner

Produkte, auch der gelungensten, schäme. Mau sagt gewöhnlich, dass

der Dichter seines Gegenstandes voll sein müsse, wenn er schreibe. Mich
kann oft eine einzige, und nicht immer eine wichtige Seite des

Gegenstandes einladen, ihn zu bearbeiten; und erst unter der Arbeit selbst

entwickelt sich Idee aus Idee. Was mich antrieb, die Künstler zu machen,
ist gerade weggestrichen worden, als sie fertig waren. So war's beim
Karlos selbst. Mit Wallenstein scheint es etwas besser zu gehen; hier
war die Hauptidee auch die Aufforderung zum Stücke. Wie ist es nun
aber möglich, dass bei einem so unpoetischen Verfahren doch etwas
Vortreffliches entstellt? Ich glaube, es ist nicht immer die lebhafte
Vorstellung eines Stoffes, sondern oft nur ein Bedürfnis nach Stoff, ein

unbestimmter Drang nach Ergiessung strebender Gefühle, was Werke der

Begeisterung erzeugt. Das Musikalische eines Gedichtes schwebt mir
weit öfter vor der Seele, wenn ich mich hinsetze, es zu machen, als der
klare Begriff vom Inhalt, über den ich oft kaum mit mir einig bin. Ich
bin durch meine Hymne an das Licht, die mich jetzt manchen Augen-
bUck beschäftigt, auf diese Bemerkung geführt worden. Ich habe von
diesem Gedicht noch keine Idee, aber eine Ahnung, und doch will ich
im voraus versprechen, dass es gelingen wird." (An Körner 25. V. 92).
Dieses Gedicht ist nicht zur Vollendung gediehen.

Wer sich übrigens auf Schiller berufen wollte, um zu beweisen, dass

das Genie in glücklichen Momenten mühelos vollbringt, was der gewöhnliche

Mensch durch den angestrengtesten Fleiss nie erreicht, der würde
sich durch seine Briefe arg getäuscht finden. Aus ihnen drängt sich am
allerzwingendsten die Überzeugung auf, dass Schiller der Dichter und
Mensch sich unsäglich viel Arbeit auferlegt hat, dass er nur durch die

denkbar grösste Anstrengung sein Talent gebildet, es zu derjenigen Sicherheit

und Fügsamkeit gebracht hat, die es ihm ermöglichte, vom
Schmerzenslager aus mit einer Gelegenheitsdichtung in den Riss zu treten,
wenn den viel reicher begabten Goethe seine Muse kläglich im Stiche liess.

„Die Hauptsache ist der Fleiss (so schrieb er 15. XL 1802 an

Körner) ; denn dieser gibt nicht nur die Mittel des Lebens, sondern er

gibt ihm auch seinen alleinigen Wert. Ich habe seit sechs Wochen mit
Eifer und mit Sukzess, wie ich denke, gearbeitet." Mit welchem Wonnegefühl

Schiller auf eine solche Arbeitsperiode zurückblickte, das kann
nur der ermessen, der weiss, welche Pein ihm freiwillige oder erzwungene
Musse verursachte. „Ich war 6 Tage müssig in Jena. Schon allein das

müsste mir die reine Freude vergiften", schrieb er 5 Jahre vorher an
Körner. Bedenke man ferner, dass der seit 1791 von der Lungenschwind-



198

sucht Niedergebeugte in keiner Jahreszeit vor Krampfanfallen, Koliken,
Asthmen sicher war, und dass er mitten im Sommer jenes Jahres, 1802,

zusammen mit seinen drei Kindern von einem Keuchhusten befallen wurde,
der ihn sechs Wochen plagte und ihm den Kopf verwüstete.

Manch einer, der die Anekdoten von des jungen Schillers
Nachlässigkeiten auf der Karlsakademie gehört hat, mag- daraus gefolgert
haben, dass der anerkannte Dichterfürst vollends ein Recht gehabt habe,
sich über die sogen. Kleinigkeiten des Lebens hinwegzusetzen und sie den

Pedanten und Philistern zu überlassen. Wie wird der staunen, wenn er
etwa die ungeheure Korrespondenz Schillers, des Redakteurs der Hören,
mit seinem mutigen, einsichtsvollen, edelgesinnten Verleger Friedr. Cotta,
durchmustert. Mit peinlicher Sorgfalt bestimmt der Dichter die
minutiösesten Details in der äusseren Ausstattung seiner Zeitschrift und seiner

eigenen Werke. Was für Papier, was für Lettern zu Gedichten, zu Prosa,

zu Anmerkungen zu wählen seien, wie gross der Rand, der Zeilenabstand

sein solle, wie die Zeilen bei Hexametern zu brechen seien, was
für Titelkupfer und Zieraten sich schicken, wer sie zeichnen, schneiden,
drucken solle, was für bestimmte Abnehmer zuzufügen oder wegzulassen
sei, alles wird aufs genaueste und immer von neuem besprochen; kein
Fehlerchen, keine Abweichung von der verabredeten Norm bleibt
unbeachtet und ungerügt.

Ideale Auffassung des Lebens und seiner Aufgaben ist offenbar nicht
gleichbedeutend mit Verachtung der prosaischen kleinen Pflichten des

Alltags und seines Geschäfts, und selbst das Genie entbindet den Inhaber
nicht von der Erlernung und Übung kleiner Fertigkeiten, ohne die
einmal kein Erfolg zu erringen ist.

Nicht etwa, dass die Lektüre, auch nur der Geschäftsbriefe Schillers
im Gegensatz zu der seiner Dichtungen ernüchternd wirkte, aus der Höhe
des Äthers in den Dunstkreis der Erde herunterzöge. Das Gegenteil ist
ja bekannt genug. Dass der Mensch seine Bestimmung bis zur Grenze

des Möglichen erfülle, alle in ihm schlummernden Kräfte entwickle und

übe, sich zur Befriedigung und andern zum Segen, dass er sich niemals

zufrieden gebe, wenn er es so weit gebracht, dass er des Lebens Notdurft
gewinne, das verlangte Schiller unablässig von sich und jedem, der ihm
nahe trat. Als Ferd. Huber, der dritte in dem Leipziger Freundschaftsbunde,

ihm von Mainz die fröhliche Nachricht von fixer Anstellung
meldete, da antwortete ihm der Dichter verweisend: Du bist Dir mehr

schuldig als nur eine sorgenfreie Existenz. Die Stelle, die Du besetzen

wirst, kann ein gewöhnlicher Mensch auch ausfüllen, und Du bleibst also

immer noch übrig. Alle Deine Talente warten noch auf ihre Sphäre.



199

Für die ist noch nichts geschehen, Du musst dafür sorgen. Ich bin
überzeugt, dass ich Dir hier nur eine Bemerkung- mache, die Du früher oder

später selbst machen wirst. Aber unglücklich würde es mich machen,

wenn mein Freund in der Welt nur einen Menschen vorstellte, der zu
leben hat. Ich habe Deine Empfindungsart geliebt uud Deinen Kopf
geehrt. Deine Seele ist mein Freund. Wenn diese abwelkt, so habe ich
meinen Freund verloren Die Nachricht von einer Geistesarbeit,
die Dir gelungen ist, soll mir noch einmal so willkommen sein als Deine

Versorgung von meinetwegen tausend Talern auf lebenslang. (26. IX.
1787.)

So redete der Mann, der bis über die Ohren in Schulden stak, der
auf die Mahnbriefe von Freunden, Mietsherren, Schauspielern, Wucherjuden,

Gönnern und Gönnerinnen nur mit Vertröstungen auf eine bessere

Zukunft antworten konnte. Was gab ihm diesen Mut geg'enüber andern,
äusserlich erfolgreichern? Die Sicherheit, dass er Grosses leisten könne
und müsse.

Er war im Juli 1787 nach Weimar gegangen, um den Eindruck
seiner Werke auf Wieland, Herder, Knebel usw., den Weimarer Kreis,
kennen zu lernen. „Das Resultat aller meiner hiesigen Erfahrungen",
berichtete er dann im Oktober an denselben Freund, „ist, dass ich meine
Armut erkenne, aber meinen Geist höher anschlage, als bisher geschehen

war. Dem Mangel, den ich in Vergleichung mit andern in mir fühle,
kann ich durch Fleiss und Applikation begegnen, und dann werde ich
das glückliche Selbstgefühl meines Wesens rein und voUständig haben.
Mich selbst zu würdigen, habe ich den Eindruck müssen kennen lernen,
den mein Genius auf den Geist mehrerer entschieden grosser Menschen
macht. Da ich diesen nun kenne und den Vereinigungspunkt ihrer
verschiedenen Meinungen von mir ausfindig gemacht habe, so fehlt meinem
Urteil von mir selber nichts mehr. Um nun zu werden, was ich soll
und kann, werde ich besser von mir denken lernen und aufhören, mich
in meiner eigenen A^orstellungsart zu erniedrigen. Ich habe viel Arbeit
vor mir, um zu meinem Ziele zu gelangen, aber ich scheue sie nicht
mehr. Mich dahin zu führen, soll kein Weg zu ausserordentlich, zn
seltsam für mich sein. Überlege einmal, mein Lieber, ob es nicht lächerlich

wäre, aus einer feigen Furcht vor dem Ungewöhnlichen und einer

verzagten Unentschlossenheit sich um den höchsten Genuss eines denkenden

Geistes: Grösse, Hervorragung, Einfluss auf die Welt und Unsterblichkeit

des Namens zu bringen. In welcher armseligen Proportion stehen
diese Befriedigungen irgendeiner kleinen Begierde oder Leidenschaft gegen
dieses richtig eingesehene und erreichbare Ziel? Das gestehe ich Dir,



200

dass ich in dieser Idee so befestigt, so vollständig durch meinen Verstand
davon überzeuget bin, dass ich mit Gelassenheit mein Leben an ihre
Ausführung zu setzen bereit wäre und alles, was mir nur so lieb oder weniger
teuer als mein Leben ist. Dies ist nicht erst seit heute oder gestern in
mir entstanden. Jahre schon habe ich mich mit diesem Gedanken

getragen; nur die richtige Schätzung meiner selbst, wozu ich jetzt erst
gelangt bin, hatte noch gefehlt, ihm Sanktion zu geben.

Du wirst noch einige Jahre verlieren, fürchte ich, ehe Du dahin
gelangst. Kann ich Dir durch mein Beispiel und meine Vernunftgründe
den Weg kürzen, so werde ich um so freudiger Dein Freund sein. Ich
schäme mich meines Daseins bis hieher, und auch in Deinem Namen
erröte ich darüber. Glaube mir, es steht unendbch viel in unserer Gewalt,
wir haben unser Vermögen nicht gekannt — dieses Vermögen ist die
Zeit. Eine gewissenhafte, sorgfältige Anwendung dieser kann erstaunlich

viel aus uns machen. Und wie schön, wie beruhigend ist der
Gedanke, durch den blossen richtigen Gebrauch der Zeit, die unser Eigentum

ist, sich selbst, und ohne fremde Hilfe, ohne Abhängigkeit von
Aussendingen, sich selbst alle Güter des Lebens erwerben zu können.

Mit welchem Rechte können wir das Schicksal oder den Himmel darüber
belangen, dass er uns weniger als andere begünstigte Er gab uns Zeit,
und wir haben alles, sobald wir Verstand und ernstlichen Willen haben,
mit diesem Kapital zu wuchern." (28. VIH. 1787).

Vier Jahre nach diesem Loblied auf die Zeit warf die tödliche Krankheit

den Dichter darnieder, und von diesem allgemeinen Eigentum und
Kapital rettete er kaum einzelne Bruchstücke. Um so mehr Staunen
und Bewunderung erregt ein Blick auf die letzten 14 Jahre seines Lebens,
die Zeit des Ehestandes, wo Schiller im Besitz der höchsten
Glücksstimmung und der höchsten Schöpferkraft alle seine Meisterwerke
hervorbrachte, alle abgerungen dem Dämon einer hoffnungslosen, erbarmungslosen

Krankheit.
Wie er diesen Zustand ertrug, ist aus der schönsten Würdigung des

Dichters, Goethes Epilog zu Schillers Glocke, wohl bekannt. Nicht
minder rührend sind seine eigenen brieflichen Mitteilungen. „Seit dem
Gebrauch des Karlsbades und des Egerbrunnens (meldete er im
Spätherbst 1791 Wieland) habe ich mich um vieles gebessert, mein Herz
öffnet sich wieder den Empfindungen des Lebens und der Freude, und
die Kräfte des Geistes fangen an, sich zu erholen. Demungeachtet wollen
mich die Krämpfe des Unterleibs nicht verlassen, das Atemholen bleibt
mir immer schwer, und manches hat sich eingefunden, was auf ein
langwieriges Übel zu deuten scheint. Ich waffne mich mit Geduld und Er-



201

gebung und werde mich in jedes Schicksal finden." Drei Jahre später
schrieb er an Goethe: „leider nötigen mich meine Krämpfe gewöhnlich,
den ganzen Morgen dem Schlaf zu widmen, weil sie mir des Nachts
keine Ruhe lassen; und überhaupt wird es mir nie so gut, auch den Tag
über auf eine bestimmte Stunde zählen zu dürfen" ; im folgenden Jahr
an den Geheimrat Voigt: „Mein altes körperbches Leiden setzt mir diesen

Sommer sehr hartnäckig zu und macht mich ununterbrochen zum
Gefangenen des Zimmers. Aber gottlob, der Geist ist noch frisch, und der
Mut auch." (13. VIIL 1795).

Von einem längern Besuch bei Goethe im Jahre 1796 berichtete er
seiner Frau: „Ich habe mich in den 19 Tagen, die ich jetzt hier bin,
ziemlich wohl befunden und die beträchtliche Veränderung in meiner
Lebensart gut ausgehalten. Ich gehe zwar nirgends hin als in die Komödie
und gehe auch dann nicht zu Fuss, aber ich kann doch ohne grosse
Beschwerlichkeit die Gesellschaft besuchen, die hier im Hause sich
versammelt, schlafe wieder die Nächte und bin bei heiterm Humor. Im
Komödienhaus, das keine Loge hat, hat Goethe mir eine besondere machen

lassen, wo ich ungestört sein kann, und wenn ich mich auch nicht ganz
wohl fühle, wenigstens den Vorteil habe, mich vor niemand zwingen zu
dürfen." (10. V. 1796).

Als er an den Erfolgen seines Wilhelm Teil sich gelabt hatte und
seinen Geist auf den Demetrius konzentrierte, da entschuldigte er sich
bei Körner fur einen Unterbruch in der Korrespondenz (4. IX. 1804).

Diese ersten Zeilen, die ich an Dich schreibe nach langer Pause, sollten
bilbg einen heitern Inhalt haben und Dir von meiner Genesung Nachricht

geben : aber noch ist meine Gesundheit sehr schwach ; obgleich
meine Krankheit (eine Kolik) nur 3—4 Tage gedauert hat, und jetzt
sechs Wochen dazwischen verlaufen sind, so spüre ich kaum eine
Zunahme von Kräften und bin noch fast so schwach, als wie Graf Gessler

mich verlassen hat. Besonders ist der Kopf angegriffen, und das bischen
Schreiben wird mir sauer. Lesen kann ich ohne Beschwerde, auch habe

ich einige Velleität zur Arbeit, aber ich muss gleich wieder aufhören.
Es ist mir nach der schwersten Krankheit nicht so übel zu Mut gewesen;
wenigstens hat es nicht so lang gedauert. Meine Frau befindet sich recht
wohl, auch das Kleine gedeiht und macht mir grosse Freude."

Wohl hatte er in diesem Jahr noch eine Reise nach Leipzig und
Berlin gewagt, um neue Verhältnisse und Menschen auf seinen Geist

wirken zu lassen, hauptsächlich aber um seine Einkünfte zu verbessern;
aber je mehr er in Jena und Weimar auf den Zirkel der ihn besuchenden

Freunde beschränkt blieb, desto mehr verstand er es, an dem Verkehr



202

mit diesen wenigen das Feuer seiner Gedanken fortwährend neu
anzufachen. Goethe hat bei der Übersendung einer kleinen Mineraliensammlung

an Schiller diese seine Fälligkeit charakterisiert durch die Widmungsworte

:

Dem Herren in der Wüste bracht'
Der Satan einen Stein
Und sagte: Herr, durch deine Macht
Lass es ein Brötchen sein!

— Von vielen Steinen sendet Dir
Der Freund ein Musterstück;
Ideen gibst Du bald dafür
Ihm tausendfach zurück.

Die auffallend zahheichen Bemerkungen über das Befinden und die

Fortschritte seiner Kinder deuten auch an, mit welcher Innig'keit der an
sein Haus Gefesselte sich an seine Familie klammerte. So verwachsen

war seine Existenz mit der seines ersten Kindes, des Goldsohnes Karl,
dass er sich selber schelten müsste. „Funk erzählte mir viel von Deinen

Kindern, meldet er Körner (18. I. 1796), und von Deinem Jungen
besonders, der so brav werden soll. Mich erfreut herzlich, dass Dir dieses

Glück zuteil wird. Auch mein Karl ist wohl und entwickelt sich, dass

es eine Freude ist. Goethe ist ganz von ihm eingenommen, und mir.
der ich nur in dem engsten Lebenskreis existiere, ist das Kind so zum
Bedürfnis geworden, dass mir in manchen Momenten bange wird, dem

Glück eine solche Macht über mich eingeräumt zu haben."
Im Gegensatz zu Goethe war es bekanntlich Schiller beschieden,

leiblich und geistig gesunde Kinder um sich emporwachsen zu sehen.

Er selber traute sich wohl nicht mit Unrecht pädagogische Fähigkeiten
genug zu, um sich für die Stelle eines Hofmeisters beim Erbprinzen von
Weimar zu empfehlen. Nur der Gedanke an seine schwache Gesundheit
hinderte ihn, sich auch im pädagogischen Berufe auszuzeichnen. Über
diesen Beruf hat er der Charlotte von Kalb, der er als ein Werdender
sehr nahe gestanden, am 25. VH. 1800 folgende für uns nicht eben

schmeichelhafte Worte geschrieben, als sie ein Mädcheninstitut gründen
wollte und seinen Rat einholte: Ich zweifle gar nicht, dass Sie auf die

moralische Bildung junger Personen sehr glücklich wirken können, aber

ich zweifle, ob die kleinen Details, die von einer solchen Beschäftigung
unzertrennlich sind, die anhaltende Aufmerksamkeit, welche sie erfordert,
und der Zwang, den sie auflegt, Ihrer Art zu sein und zu wirken,
jemals angemessen sein werde. Ihr Geist muss durch ein lebhafteres Interesse

gereizt werden, als diese an sich gemeine Beschäftigung je gewähren
kann. Dazu können nach meinem Urteil nur mittelmässige Fähigkeiten



203

passen, Ihr Geist aber will eine höhere Richtung und einen kühnem Gang
nehmen. Sie sind, wenn ich es kurz sagen soll, viel zu individueU
gebildet, und diese Beschäftigung verlangt gerade das Gegenteil, eine ganz
allgemeine, generische Form."

An diesem Punkt ist es wohl erlaubt, daran zu erinnern, dass
einmal die Wege Schillers und unseres Altmeisters der Pädagogik, Pestalozzis,

sich auf dem literarischen Markte gekreuzt haben.

Im Jahr 1790 hatte Schiller für Georg Göschens Historischen
Damenkalender den 30jährigen Krieg bearbeitet, und der buchhändlerische
Erfolg dieser Arbeit ermunterte Göschen, mit ähnbchen Unternehmungen
fortzufahren. Da Schillers Gesundheitszustand ihn im Jahr 1792 für
langdauernde Lohnschreiberei nicht empfahl, so beabsichtigte Göschen,
die Reformationszeit unserem Pestalozzi zu übertragen, dessen Stern ja
schon seit zehn Jahren am Himmel der deutschen Buchhändler aufgegangen

war, und der eben in diesem Jahre seine Reise nach Deutschland gemacht
und persönliche Beziehungen mit Klopstock, Jacobi, Wieland, Herder,
Goethe angeknüpft hatte. Schiller sollte bloss mit seinem Namen und
einer Vorrede den Absatz der Schrift befördern. Den Pestalozzi in seinen

eigenen Sattel setzen und sein Ross am Zügel fuhren, das wollte nun
Schiller keineswegs. „Sie haben ganz recht, lieber Freund, dass Sie sich,

was den Kalender betrifft, nach einem sicherern Mann umsehen, als ich
dermalen bin. Fürs nächste und zweitnächste Jahr könnte ich Ihnen
auf keinen Fall etwas versprechen, da, selbst wenn ich mich ganz erholte,
die angefangenen Opera beendigt werden müssen.

Aber ob Sie mit Pestalozzi nichts wagen — und ob es überhaupt
ratsam ist, die Reformation zum Gegenstand zu nehmen (die nur bei

einer äusserst glücklich geniabschen Behandlung Interesse erwecken kann)
ist eine Frage, die ich Ihnen aufwerfe und in scharfe Überlegung zu
nehmen rate. Erstìich möchte ich schon einen Zweifel darüber
aufwerfen, ob es gut ist, in der Kalenderform fortzufahren, da diese Schrift
ihre Neuheit verloren, da Sie darin viele Nebenbuhler haben, und die

Caprice der Mode gar zu wandelbar ist.
Zweitens glaube ich, wäre es besser, wenn Sie jetzt, (im Fall Sie

auf einem Kalender bestehen) eine leichtere, allgemeinere, anziehendere

Materie erwählten; denn noch einmal, an der Reformation wird und muss

unser Pestalozzi scheitern. Diese Geschichte muss mit philosophischein,
völlig freiem Geiste geschrieben sein; von der Schreibart nicht zu reden,
die hier leichter als bei einer jeden andern Materie ins Trockene fallen muss.

Ich habe mich auf einen andern Mann dafür besonnen, aber ich
gestehe, dass ich keinen finde ; doch so gut und besser als Pestalozzi diesen



204

Stoff behandeln kann, würden zehn andere ihn behandeln. Sehr gerne
will ich mich auch als Herausgeber und Vorredner dabei melden, wenn
Ihnen dadurch ein Gefallen geschieht ; aber Sie begreifen selbst, dass ich
dies nur alsdann tun kann, wenn der Verfasser des Kalenders die

Reformation nicht aus einem ganz entgegengesetzten Gesichtspunkt als ich
betrachtet — und das, fürchte ich, wird bei Pestalozzi sehr der Fall
sein. Ich muss gestehen, dass es mir sehr leid tun würde, wenn diese

herrliche Gelegenheit, auf die Vorstellungsart der ganzen deutschen Nation
von ihrem Rebgionsbegriff zu wirken, und durch das einzige Buch
vielleicht eine wichtige Revolution in Glaubenssachen vorzubereiten, nicht
benutzt werden sollte. Jetzt über die Reformation zu schreiben, und

zwar in einem so allgemein gelesenen Buch, halte ich für einen grossen,
politisch wichtigen Auftrag, und ein fähiger Schriftsteller könnte hier
ordentlich eine welthistorische Rolle spielen" (14. X. 1792).

Eifersucht auf einen möglichen Rivalen wird aus diesen Zeilen
niemand herauslesen woUen, auch nicht Voreingenommenheit beruhend auf
ungenügender Bekanntschaft mit Pestalozzis Schriften und Ideen. Wohl
ist es Schiller nicht selten passiert — man denke an Goethe — dass er
ein Urteil, und zwar ein scharfes und bissiges, nachträglich revidieren
müsste. Die Unerschrockenheit, mit der er neue Bekanntschaften
gelegentlich mustert und zaust, oder lästig gewordene abschüttelt, macht
einen besonderen Reiz seiner Korrespondenz aus. Hier aber ist es gewiss
ehrbche, begründete Besorgnis, dass ein Pestalozzi als Verfasser
historischer Essays sich nicht hoch genug über theologisch-konfessionelle
Einseitigkeiten erheben könnte, um mit der Unparteilichkeit des Philosophen
zu schreiben, für den nicht nur Luther, Zwingli und Calvin, sondern
auch Christus und Paulus nur Menschen sind, die in gewissen Beziehungen
innerhalb der Beschränktheiten ihrer Jahrhunderte standen.

Schiller hat in der Historiographie bahnbrechend gewirkt, indem er
zeigte, dass auch massige, schwere, trockene Stoffe durch philosophische
Betrachtungsweise, klärende Anordnung, prächtigen, präzisen Stil zu
mustergültigen, den Gelehrten und den Ungelehrten gleicherweise
anziehenden Kunstwerken können gestaltet werden. Auf diesem Gebiet
konnte ihm der ideenreiche, nach der Tiefe und nach den Uranfängen
grabende, aber mit der Sprache ringende Schweizer nicht leicht folgen.
Hat doch selbst Johannes Müller, der gelehrtere unter den Bahnbrechern
der modernen Geschichtschreibung, dem Schiller im W. Teil durch
namentliche Erwähnung ein unzerstörbares Denkmal der Anerkennung
und Dankbarkeit gesetzt hat, und der nach einem Besuch beim Dichter
im Febr. 1804 selber einen Teil des Teil-Manuskripts dem Berhner Schau-



205

spieldirektor Iffland überbrachte, nicht immer Schillers Beifall gefunden.

„Müllers akademische Vorlesung (über Friedrich II, gehalten in der

Berliner Akademie im Jahre 1804) hat etwas Kümmerliches und Mageres
und verrät den Sand, auf dem sie gewachsen. Da dieser Historiograpb
von Preussen doch schwerlich jemals in den Fall kommen würde, eine

Geschichte dieser Monarchie zu schreiben, so hätte er bei dieser ersten

und letzten Gelegenheit etwas recht Geistreiches und Gehaltreiches sagen
sollen und können: dann hätte der gute Deutsche ewig bedauert, dass

man von einer so vortrefflichen Hand nicht das ganze erhalten." Dieses

säuerliche Urteil in einem Brief an Goethe vom 28. II. 1805 könnte man
schon eher als eingerostete Rancune, als etwas wie verspäteten
Nachgeschmack von Rivalität und Brotneid erklären.

Zur Zeit, da Schüler heimbch mit seiner Lotte verlobt war und

sehnsüchtig nach einer Anstellung ausschaute, da lies er durch dritte
Personen sondieren, durch welche Mittelsperson man sich am ehesten bei

Dalberg, dem Koadjutor des Kurfürsten von Mainz, eine Versorgung
erlangen könnte. Diesen Einfluss, berichtete ihm Körner, besitze der kur-
fürstbche Bibliothekar, Johannes Müller. „... Diesen könnte ich also schon

nicht brauchen, klagte darauf Schiller seiner Braut, denn ich gehe mit
Miliern auf einer Bahn, was die Geschichte betrifft, und über kurz oder

lang muss eine Vergleichung zwischen uns beiden erfolgen, die selten
eine Freundschaft besteht. Miller machte mich in Mainz auch unnötig,
und er bezieht die Besoldung, die für mich müsste bestimmt werden"

(17. XII. 1789). Müller, der natürlich von seinem Unrecht gegen den

armen Schiller nichts ahnte, leistete ihm übrigens einen grossen Dienst
durch eine wohlwollende Rezension des Histor. Damenkalenders in der

mächtigen Allgem. Literaturzeitung, und als Schiller, nach eifrigem
Forschen, hinter das Geheimnis der Autorschaft kam, so atmete er auf.

„Müller würde mir nicht im Wege stehen" (an Ferd. Huber 9. X.
1796).

Es scheint ein tragisches Verhängnis, dass später der Schweizer
Müller — übrigens aus den ehrenwertesten Motiven — sich von dem
korsischen Usurpator als Werkzeug brauchen liess, der Untertan des

Herzogs von Weimar durch seine freiheitatmenden Dichtungen am meisten

von allen Poeten den Sturz der Gewaltherrschaft vorbereitet hat. Aber
gerade durch Schillers in Briefen geäusserte Gedanken lässt sich am
leichtesten Müllers Handlungsweise als diejenige aller gross denkenden

seiner Zeit darstellen.
Im Jahre 1792 wurde Mainz von den Franzosen besetzt. Müller

floh über Weimar und Dresden nach Wien. Schiller hörte erzählen, dass



206

Custine ihm sehr zugesetzt habe, in französische Dienste zu treten, dass

er sich erst mit seinen Verbindlichkeiten gegen den Kurfürsten entschuldigt

habe und, als man zudringlicher wurde, schnell und ohne Abschied

fortgegangen sei. Als er dies an Körner weitermeldete, fügte Schiller,
der Jenenser Professor, bei: „Die mainzischen Aspekten werden sehr

zweifelhaft für mich ; aber in Gottes Namen. Wenn die Franzosen mich
um meine Hoffnungen bringen, so kann es mir einfallen, mir bei den

Franzosen selbst bessere zu schaffen" (26. XI. 1792). Hätte ihm Custine

oder ein anderer Franke ein einträgliches Amt angeboten, Schiller
hätte aus patriotischen Motiven es jedenfalls nicht ausgeschlagen.

Die Lektüre des peloponnesischen Krieges von Thukydides veranlasste

ihn zu folgender Betrachtung in einem Brief an Körner (13. X. 1789):
Wir neuern haben ein Interesse in unserer Gewalt, das kein Grieche und

kein Römer gekannt hat, und dem das vaterländische Interesse bei

weitem nicht beikommt. Das letzte ist überhaupt nur für unreife
Nationen wichtig, für die Jugend der Welt. Ein ganz anderes Interesse ist

es, jede merkwürdige Begebenheit, die mit Menschen vorging, dem

Menschen wichtig darzustellen. Es ist ein arnisehges kleinliches Ideal,
für eine Nation zu schreiben; einem philosophischen Geiste ist diese

Grenze durchaus unerträglich. Dieser kann bei einer so wandelbaren,
zufälligen und willkürlichen Form der Menschheit, bei einem Fragmente
(und was ist die wichtigste Nation anders?) nicht stibestehn. Er kann
sich nicht weiter dafür erwärmen, als soweit ihm diese Nation oder

Nationalbegebenheit als Bedingung für den Fortschritt der Gattung
wichtig ist."

Und Friedrich Jakobi, der ihn anfragte, ob die Herausgeber der

Hören politische Gegenstände mit dem Interdikt belegt hätten, antwortete
er: „Wir wollen, dem Leibe nach, Bürger unserer Zeit sein und bleiben,
weil es nicht anders sein kann ; sonst aber und dem Geiste nach ist es

Pflicht des Philosophen und des Dichters, zu keinem Volk und zu keiner
Zeit zu gehören, sondern im eigentbchen Sinn des Wortes der

Zeitgenosse aller Zeiten zu sein" (25. I. 1795).
So sprach der Weltbürger des 18. Jahrhunderts, und was er in dem

grossen Jahr sagte, da auch der engherzigste Kleinbürger jedes Kulturlandes

nach Paris schaute, weil dort etwas geschah, was für den

Fortschritt der Gattung ausschlaggebend schien, das hat er in der Folgezeit
durch die Tat bekräftigt. Es mag für den Freund deutscher Geschichte

bemühend sein, dass Schiller, der Verherrlicher der Freiheitsbewegungen,
bei den Schweizern den Teil, bei den Franzosen die Jungfrau von
Orleans, bei den Holländern die Rebellen gegen Philipp fand, bei den



207

Deutschen höchstens die zeitlose Phantasiegestalt eines Karl Moor. Als
er, von der Leichtigkeit, mit der er als Rekonvaleszent zwei Bücher der
lateinischen Aeneis in deutsche Stanzen umwandeln konnte, überrascht,
sich für eine bessere Zeit die Aufgabe setzte, ein deutsches Epos zu

schaffen, da wollte ihm der von Körner wiederholt ans Herz gelegte
Friedrich II. von Preussen durchaus nicht behagen — ich kann diesen

Charakter nicht bebgewinnen, sagte er — sondern der Schwede Gustav
Adolf allein war es, dem er die für einen epischen Helden nötigen
Eigenschaften zuerkennen konnte.

Wie man in den von ihm geehrten Nachbarländern die betreffenden
Werke aufnahm, war für den Dichter sehr wichtig. Es wurde ihm
zugetragen, dass man wegen des Teil, der über die grossen deutschen
Bühnen gegangen, aber noch nicht im Druck erschienen war, in Bern
eine Ehrung für ihn plane. Eibgst tat er die nötigen Schritte, damit
der gute Eifer der Schweizer nicht erkalte, und an den Zuträger Justin
Friedrich Bertuch in Weimar schrieb er (4. VI. 1804) : Die angenehmen

Nachrichten, die Sie mir aus Bern mitteilen, mein verehrter Freund,
haben mich aufs erfreulichste überrascht. Innig rührt es mich. Beweise

von der Achtung einer Nation zu empfangen, die ich immer vorzüglich
schätzte und bei einem genauen Eingehen in ihre Landesgeschichte noch
höher schätzen gelernt habe. Diese Gesinnung hat mich bei jeder Zeile

meines Werkes geleitet, und ich darf hoffen, dass sie sich unverkennbar

darin ausgeprägt haben wird. Versichern Sie Ihren würdigen
Korrespondenten, den Dr. Höpfner, meiner innigen Dankbarkeit für die

wohlwollende und mir so ehrenvolle Gesinnung, die er gegen mich äussert,

und sagen Sie ihm, dass dieses grosse Jubiläum der schweizerischen

Eidgenossenschaft, wozu er seine Nation aufruft, auch für mich ein erfreuliches

Fest sein werde, wenn es dereinst zur Ausführung kommt.
Ich habe Herrn Cotta ersucht, da das Stück nicht so schnell, als

man es wünscht, abgedruckt sein kann, unverzüglich eine schriftliche

Kopie davon nehmen zu lassen und sogleich an Herrn Dr. Höpfner zu

besorgen.
Mit grösster Hochachtung verharrend

Ew. Wohlgeboren
ergebenster Freund und Diener

Schiller.

Der vorsichtige Buchhändler aber, der hinter diesem Vorschlag des

würdigen Dr. Höpfner ein Attentat auf sein teuer bezahltes Eigentumsrecht

witterte, lehnte es ab, des Dichters Auftrag auszuführen, und

Höpfner, dem Herausgeber der Gemeinnützigen Schweizerischen Nach-



208

richten in Bern, stellte er ein so schlechtes Zeugnis aus, dass Schiller
sich ergab. „Für Ihren Avis wegen Höpfner danke ich Ihnen. Da der

Mann ein so schlechtes Lob hat, so wollen wir uns ja nicht mit ihm
einlassen und das Manuskript in Händen behalten" (16. VII. 1804).

So wurde auch aus der Ehrung nichts, die wahrscheinlich aufs Jahr
1807 in Verbindung mit einer Rütligedenkfeier in Aussicht genommen war.

Was der Dichter in jenem Raisonnement über Thukydides als klein-
bch bezeichnet hat, das ist die Beschränkung des historischen Schriftstellers

auf die Nation oder den Bestandteil einer Nation, der er durch
den Zufall der Geburt angehört, nicht etwa die aktive Arbeit am Wohl
einer Nation oder Gemeinde. Der Mann, der den Attinghausen zu seinem

Neffen sprechen liess: Ans Vaterland, ans teure schliess dich an, Das

halte fest mit deinem ganzen Herzen", der hat zu jeder Zeit die

Pflichterfüllung gegenüber der nächsten politischen Gemeinschaft als etwas

Selbstverständliches von sich und andern gelordert, immer aber unter
der Voraussetzung, dass sie das Individuum nicht hindere, seiner höheren

Pflicht gegenüber der eigenen Bestimmung und der Gesamtheit der

Gattung gerecht zu werden. Die bittern Lebenserfahrungen stimmten
die schwärmerische Liebe zur gesamten Gattung, jenes „seid
umschlungen, Millionen, diesen Kuss der ganzen Welt", herunter zu einem

sanften Glühen für die Menschheit, wie er sie sich dachte, nicht
wie sie ist, sondern wie sie sein sollte und sein könnte. Diese

philosophisch abgetönte Menschenliebe empfahl Schiller auch andern, die über

Enttäuschungen klagten, z. B. dem Arzt und Schriftsteller Benjamin von
Erhard (5. V. 1795): „Mich freut es sehr, mein Lieber, dass Ihre
Denkungsart sich auf den gemässigten und ruhig festen Ton gestimmt
hat, den Ihre neuesten Arbeiten unverkennbar zeigen. Nach und nach,
denke ich mir, sollten Sie sich g-anz und gar von dem Felde des praktischen
Kosmopolitismus zurückziehen, um mit Ihrem Herzen sich in den engern
Kreis der Ihnen zunächst hegenden Menschheit einzuschliessen, indem Sie

mit Ihrem Geist in der Welt des Ideals leben. Glühend für die Idee
der Menschheit, gütig und menschlich gegen den einzelnen Menschen,

und gleichgültig gegen das ganze Geschlecht, so wie es wirklich vorhanden

ist — das ist mein Wahlspruch."
Die Entwicklung der französischen Revolution nach dem Sturz des

Königtums hat bekanntlich Schillers Glauben an die Möglichkeit der

Regeneration der französischen Nation und der europäischen Menschheit
mehr als billig erschüttert. In den befreiten untern Ständen zeigte sich

ihm mehr Tierheit als Menschheit, „und die Aufklärung, deren sich

die höhern Stände unseres Zeitalters nicht mit Unrecht rühmen, ist bloss



209

theoretische Kultur, und zeigt im ganzen genommen so wenig veredelnden

Einfluss auf die Gesinnung, dass sie vielmehr bloss dazu hilft, die

Verderbnis in ein System zu bringen und unheilbar zu machen", so
urteilt Schiller in jenem berühmten Widmungsbrief an seinen Wohltäter,
den Herzog von Schleswig-Holstein-Augustenburg. Und später „Nur
seine Fähigkeit, als ein sittliches Wesen zu handeln, gibt
dem Menschen Anspruch auf Freiheit." „Das dringendere
Bedürfnis unseres Zeitalters scheint mir die Veredelung der Gefühle und
die sittliche Reinigung des Willens zu sein, denn für die

Aufklärung des Verstandes ist schon sehr viel getan worden. Es fehlt uns
nicht sowohl an der Kenntnis der Wahrheit und des Rechts, als an der
Wirksamkeit dieser Erkenntnis zur Bestimmung des Willens, nicht sowohl

an Licht als an Wärme, nicht sowohl an philosophischer als an
ästhetischer Kultur. Diese letztere halte ich für das wirksamste Instrument

der Charakterbildung und zugleich für dasjenige, welches von dem

pobtischen Zustand vollkommen unabhängig, und also auch ohne Hülfe
des Staates zu erhalten ist." Da der edle Herzog von diesen Erörterungen

nicht völlig befriedigt war, so suchte Schiller noch eingehender
und verständbcher die Frage zu beantworten, warum die Aufklärung,
die theoretische Kultur, so unwirksam gewesen sei. Die Antwort Uege

in dem alten Spruch: sapere aude. „Ermanne dich dazu, weise zu sein!

Kraft und Energie des Entschlusses gehört also dazu, die Hindernisse

zu besiegen, welche teils die natürliche Trägheit des Geistes, teils die

Feigheit des Herzens der Aufnahme der Wahrheit entgegensetzen
Der zahlreichere Teil des Menschen wird durch den harten Kampf mit
dem physischen Bedürfnis viel zu sehr ermüdet und abgespannt, als dass

er sich zu einem neuen und innern Kampf, mit Wahnbegriffen und
Vorurteilen aufraffen sollte. Das ganze Mass seiner Kraft erschöpft die

Sorge für das Notwendige, und hat er dieses mühsam errungen, so ist
Ruhe und nicht neue Geistesarbeit sein Bedürfnis. Zufrieden, dass er
selbst nur nicht denken darf, lässt er andere gern über seine Begriffe
die Vormundschaft führen, und erspart sich durch eine blinde Resignation in
fremde Weisheit die saure Notwendigkeit der eigenen Prüfung. Geschieht

es, dass in seinem Kopf und Herzen sich höhere Bedürfnisse regen, so

ergreift er mit hungrigem Glauben die Formeln, welche der Staat und
das Priestertum für diesen Fall in Bereitschaft halten, und womit es

ihnen von jeher gelungen ist, das erwachte Freiheitsgefühl ihrer Mündel
abzufinden. Man wird daher immer finden, dass die gedrücktesten Völker
auch die borniertesten sind; daher muss man das Aufklärungs-
werk bei einer Nation mit Verbesserung ihres physischen

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1906. 15

-¦



210

Zustandes beginnen. Erst muss der Geist vom Joch der Notwendigkeit

losgespannt werden, ehe man ihn zur Veruunftfreiheit führen kann.
Und auch nur in diesem Sinne hat man recht, die Sorge für das
physische Wohl des Bürgers als die erste Pflicht des Staates zu betrachten.
Wäre das physische Wohl nicht die Bedingung, unter welcher allein der
Mensch zur Mündigkeit seines Geistes erwachen kann; um seiner selbst
willen würde er bei weitem nicht so viel Aufmerksamkeit und Achtung
verdienen. Der Mensch ist noch sehr wenig, wenn er warm wohnt und
sich satt gegessen hat; aber er muss warm wohnen und satt zu essen

haben, wenn sich die bessere Natur in ihm regen soll" (11. XI. 1793).
Sehr richtig gesprochen, Friedrich Schiller! Nun lässt du dich zu

uns Menschen herab, wie wir sind, und sagst uns, was uns not tut.
Wohl brauchen wir nicht so wohl Licht als Wärme. Erst Verbesserung
des physischen Zustandes, damit auch die moralische möglich sei. Dass

die herrlichen Wahrheiten, die du in deinen Briefen über die ästhetische

Erziehung des Menschen, gerichtet an den edlen Herzog, nicht nur den

von der theoretischen Kultur beleckten höheren Ständen als Gesprächsthemata

beim Tee dienen können, sondern dass sie zur Erhebung der

ungeheuren Masse der tiefern, rler tierischen Menschheit wirken konnten,
müsste nicht ein anderer, auch ein grosser, kommen und als Mittler
zwischen dir und der nach Wärme und Licht sich sehnenden gröbern
Menschheit auftreten? Müsste nicht einer kommen, der, ein Philosoph
und ein Menschenfreund wie du, nicht nur Welt- und menschen
verbessernde Ideen aussprach, sondern in die Tat umzusetzen lehrte, der die
Armen und Elenden in sein Haus nahm, ihnen Vater und Mutter war,
sie reinigte, kleidete, speiste, der ihre Hände lehrte, den Unterhalt des

Lebens zu gewinnen, ihre Köpfe, die elementarsten Grundformen mensch-

lischer Wissenschaft aufzunehmen und zu gebrauchen, der ihre Herzen

zur Verträglichkeit, Hilfsbereitschaft, Opferwilligkeit, Brüderlichkeit
erzog? Unser Pestalozzi war ja wohl nicht der geeignete Mann, um
durch ein Buch über die Reformationsgeschichte eine wichtige Revolution
in Glaubenssachen vorzubereiten und auf diese Weise eine weltlüstorische
Rolle zu spielen; aber eine wichtigere und nötigere Revolution hat er
herbeigeführt, die Revolution der Volkserziehung. Was Schiller von sich

und Goethe sagte: „Man wird uns, wie ich in meinen mutvollsten Augen-
bbcken mir verspreche, verschieden spezifizieren, aber unsere Arten einander

nicht unterordnen, sondern unter einen höhern, idealistischen
Gattungsbegriff einander koordinieren" (an G. Körner 21. III. 1796), das

wird man mit einigem Recht auch von Schiller und Pestalozzi sagen
dürfen.



211

Auf ästhetischem Wege glaubte Schiller den Menschen erziehen zu
können. Führen die etwa seinen Willen aus, die uns seit einigen Jahren

mit soviel Eifer und nicht ohne praktischen Erfolg über das Thema

„Kunst und Schule" belehrt haben? Vielleicht; insofern als es sich

bewahrheitet, dass ein Kind durch das bloss gefühlsweise Antasten und
Bewundern von Meisterwerken der Kunst das Schöne zu beben, das

Hässliche zu verabscheuen lernt und so gesitteter wird. Schöne Gefühle

sind eben noch weit entfernt von schönen Taten, von schönen Charaktern.

Moralisch schön sollte nach Schiller der vollkommene Mensch
handeln. Das lässt sich nicht erreichen durch sanfte, spielende Bildung des

Gefühls, sondern nur durch harte, fortgesetzte, selbstüberwindende

Bildung des Willens. Zu langen Abhandlungen (die in Fritz Jonas' Ausgabe

8 bis 24 Druckseiten füllen) haben sich die Briefe ausgewachsen, in
denen Schiller Körner und dem Herzog von Augustenburg seine

Gleichsetzung der Begriffe Schönheit und Freiheit zu erklären versuchte. Durch
die Freiheit des sittlichen Willens unterscheidet sich das Vernunftwesen.
der Mensch, von den Tieren und Pflanzen. Wie die Pflanze schön ist,
die frei, d. h. ihrer Bestimmung entsprechend, nur nach den Gesetzen

ihrer Art und Gattung, ohne sichtbaren Zwang von aussen her, sich
entfaltet, so ist der Mensch moralisch schön, wenn er seine Bestimmung

ganz erfüllt, wenn er so leicht und freudig sich dem Naturgesetz und
den Interessen der Allgemeinheit unterordnet, dass die Unterordnung als

gar kein Müssen, sondern als ein zwangloses Wollen erscheint; wenn
ihm die Pflicht zur Natur geworden ist.

.„Es ist der Geist, der sich den Körper bildet/'
„Nehmt die Gottheit auf in euern Willen.
Und sie steigt von ihrem Weitenthron."

Das sind Schillers philosophische und ethische Grundgedanken. ..Wie

Sphärenmusik, hehr, erhaben, majestätisch tönen sie in allen seinen reifen

Dichtungen, Aufsätzen, Briefen. Von ihnen angezogen, flüchten sich
solche unter den Gebildeten, die sich über den Materialismus, die

Selbstgefälligkeit und Selbstgenügsamkeit moderner Wissenschaft und Technik
erheben möchten, zu Schiller und lassen sich im Leben, ja sogar im
Sterben gerne von seiner Hand führen.


	Schiller in seinen Briefen

