
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 15 (1905)

Heft: 4

Artikel: Japanische Dichtung : 1. Teil

Autor: Haggenmacher, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230

Japanische Dichtung.
Otto Haggenmacher.

Ein merkwürdiges Volk, diese Bewohner der Inselwelt an der Ostküste
Asiens! Die Entwicklung, die es in den letzten drei Jahrzehnten durchgemacht

hat, steht in der Geschichte der Völker geradezu beispiellos da.
Bis zum Jahre 1868 schlössen sich die Japaner gegen die abendländische Kultur

ab, ähnlich den ihnen rasseverwandten Chinesen. Seit einem Menschenalter

aber nahmen sie Elemente dieser Kultur, und zwar gerade die modernsten,

in ihr Leben und Streben in einer Weise auf, die an das begierige
Aufsaugen von Feuchtigkeit durch einen Schwamm gemahnt. Die Zukunft
erst muss es lehren, ob dieses Aufsaugen zu einer förderlichen Verbindung
und innigen Verschmelzung des fremden Abendländischen mit dem
Einheimischen führe. Manche bezweifeln eine dauerhafte Vereinigung, manche
wieder glauben daran in Rücksicht auf die so grosse Fähigkeit der Anpassung
und Entwicklung der Japaner. Welche Erfindung der weissen Rasse, besonders

auch aus der jüngsten Zeit, hätten sich diese geistig geweckten Gelben
nicht schnell angeeignet und zu nutze gemacht? So schnell und gewandt,
dass viele Abendländer schon die Angst vor der „gelben Gefahr" befiel. Das

ist richtig, dass es hauptsächlich das Gebiet der Technik ist, auf dem der
Japaner alle nutzbringenden Früchte gleich dem Europäer einheimst. Technik

aber verhält sich durchaus international; mit Rasseneigentümlichkeit hat
sie nichts zu schaffen. Der Funkentelegraph spricht japanisch wie russisch;
die modernen gezogenen Kanonen brüllen allen Völkern gleich verständlich,
und das Dynamit in der Bombe des japanischen Attentäters wirkt gerade so

wie das des russischen Nihilisten. Die besondern Eigentümlichkeiten zeigen
sich mehr in der Auffassung und Führung des Lebens, in Religion, Sitte und
Weltanschauung, in Handel und Wandel und Kunst, und in letzterer
hauptsächlich auch in der Dichtkunst. Auf all diesen letztgenannten Gebieten wird
der Japaner sich auf die Dauer weniger Fremdes und kaum je innerlich
aneignen. Seine Fähigkeit der Anpassung ist und wird bleiben ein schöner
Schein, meinen viele ; doch deuten manche Zeichen darauf, dass das eben auch

nur eine Meinung sein könnte, urteilen andere.
Russland, der nordische Bär, reckte seine Tatzen immer weiter nach Osten

vor. Dort suchte er sich zu entschädigen für das, was er im Westen pansla-
vistisch zwar anstrebte, aber nicht erreichte. Auch im Balkan floss ihm nur



231

Blut, aber kein Honig. Das schöne Stück Kuchen Mandschurei sollte nur so

mir nichts dir nichts einverleibt werden, nachdem der halsstarrige Chinese
unsanft am Zopfe geschüttelt worden. Da erfrechte sich aber, wenigstens
nach russischer Anschauung, der Japaner da drüben auf den Inseln zu
behaupten : „Halt, der Kuchen gehört nicht dir. Ich bin auch noch da!" und
versalzte ihn dem Bären bitter. Und der Bär und viele, viele im Westen mit
ihm waren bass erstaunt, dass der .gelbe Kerl" nicht, wie sie bramarbasirend
geweissagt, binnen drei Monaten ins gelbe Meer geworfen wurde, sondern an
Kampftüchtigkeit, an Mut und Entschlossenheit, an Einsicht, Ausdauer,
Opferwilligkeit und patriotischer Begeisterung seinen Gegner weit übertraf, nicht
weniger auch an humaner Kultur und Zivilisation.

Bei einem Volke von so hoher Befähigung muss sofort die Frage nach seiner
Kunst und Literatur erwachen. Nur die letztere sei hier ins Auge gefasst,
und in ihr wiederum nur die Dichtkunst. Im allgemeinen kann man mit
Recht sagen: an seinen Dichtungen erkennen wir den Geist, den Charakter
und die Bddung eines Volkes. Sie bilden auch einen Gradmesser seiner
Kultur.

Die japanische Dichtung stand bis in die neueste Zeit hinein ganz nur im
Zeichen der Kultur dieses Inselvolkes, die ja in ihrer Art eine hohe, aber
doch abgeschlossene, begrenzte und demzufolge ziemlich einseitige war.
Und so besass sie denn ihr eigentümliches nationales Gepräge, soweit sie nicht,
besonders in frühern Zeiten, von der chinesischen beeinflusst und beherrscht
wurde, so etwa wie die deutsche und andere europäische im 17. und 18.

Jahrhundert von der französischen. Die katholisch-christliche Kultur, die von
1549 an in Japan durch die Bemühungen der Jesuiten Boden gewann, bis sie
im Jahre 1637 wieder vollständig ausgerottet wurde, hinterliess keine tieferen
Spuren.

Die Dichtung des „Landes der aufgehenden Sonne" richtig zu würdigen,
darf man nicht den Massstab klassischer europäischer an sie legen. Eines aber
ergibt sich aus ihrer Betrachtung: Wesen, Grundformen, Quellen und Stoffe
der Dichtung sind in aller Welt dieselben. Auch die japanische legt
Vergleichungen nahe ; und auch sie darf sich im grossen Dichtersaal der
Weltliteratur sehen lassen.

Ihre Formen und Ausdrucksmittel erscheinen uns wenig künstlerisch.
Der Charakter der japanischen Sprache, wahrscheinlich einer stammverwandten
der mandschurischen, ural-altaischen, bringt das mit sich. Ein Kenner (Rein) sagt
von ihr: „Sie ist nach dem Urteil aller, die sich mit ihr beschäftigt haben, vokalreich

und klingend, in ihrem Wortschatz, in ihrer Grammatik und Syntax
jedoch zu arm, unentwickelt und schwerfällig, um den Anforderungen einer
höhern Geisteskultur zu genügen. Sie ist ein plumpes, ungefüges Werkzeug,
mit dem selbst der geschickteste Arbeiter nur teilweise und mühsam seinen
Zweck erreicht". Arm an Lauten, bewegt sie sich innerhalb 68 offener
Silben und ihrer Zusammensetzungen und Ableitungen. Der Vokalreichtum —
alle Wörter gehen auf einen Vokal aus, der freilich in gewissen Fällen beim
Sprechen abgeworfen wird — macht sie klangvoll. Die alte Sprache, Yamato
Kotoba, „Sprache von Yamato", erhielt sich ziemlich unvermischt, bis sich seit
dem 14. Jahrhundert unter dem Eindringen chinesischer Schrift und Kultur
auch reichlich chinesische Wörter beimengten. Von diesen müsste sich aber



232

die Grosszalil die Anpassung an das Japanische so gefallen lassen, dass sie

einheimischen Charakter annahmen, etwa wie unsere Lehnwörter. So bildete
sich das Neu-Japanische aus, eine Mischsprache, neben deren Gebrauch sich
das Studium und die Kenntnis der alten Sprache forterhielt. Letztere müsste
auch verstehen, wer auf höhere und wissenschaftliche Bildung Anspruch
machen wollte.

Rhythmus und Reim, wie die chinesische, kannte die japanische Dichtung
nicht, sondern einzig, und fast nur in der Lyrik, Silbenzählung. Während in
älterer Zeit auch längere Strophen gebaut wurden, bildeten später meist
fünf Verszeilen von abwechselnd fünf und sieben Silben mit siebensilbiger
Schlusszeile ein Gedicht. Die Silbenzahl, angeblich schon im 7. Jahrhundert
n. Chr. von Sosano Ono-Mikoto angeordnet, richtig herauszubringen, müssen
oft Künsteleien mit Flickwörtern („Kissenwörter") und doppelsinnigen Wörtern
(„Angelwörter") dienen. Im 17. Jahrhundert kam dann eine Gedichtform von
17 Silben auf, Haikai, die besonders von Basho gepflegt wurde.

Auch in Japan war wohl die älteste Dichtung lyrischer Art, Ausdruck
des Gefühls, der Stimmung, des Gedankens in gehobener Sprache. Von der
Natur des Seelenlebens aus betrachtet, liegt ja gewiss die unmittelbare
Äusserung der Empfindung durch den Einzelnen vor der erzählenden
Mitteilung. Die Lyrik ist so alt wie die Epik, wenn nicht älter, eben als

ursprünglicher: so sagen wir, mag dieser Satz auch den herkömmlichen
Anschauungen widersprechen. Die ältesten japanischen Lieder mögen noch in
jene vorchristlichen Jahrhunderte zurückfallen, in denen das Volk, vom
Festlande her eingewandert, sich auf den Inseln mehr und mehr einheitlich
entwickelte.

Mehrere grosse Sammlungen gewähren einen Einblick in den Reichtum
und das Wesen der japanischen Lyrik. Obenan steht das Manyoshu,
„Sammlung der zehntausend Blätter", aus dem Jahre 757 (oder 720). Die
Lieder dieser Sammlung weisen noch unverfälschte altjapanische Art auf.
Sie bewegen sich noch in freier Form; ihrer Sprache sind noch keine
chinesischen Elemente beigemischt, obwohl die chinesische Schrift und Sprache
schon um 284 durch einen koreanischen Prinzen Eingang, dann durch einen
chinesischen Lehrer Wang-jin am Hofe Aufnahme und von hier aus
allmählich im ganzen Inselreiche solche Verbreitung fand, dass Chinesisch Schriftsprache

der japanischen Wissenschaft wurde. Die zweite Sammlung, Kokin-
wakashu, „Sammlung alter und neuer japanischer Lieder", aus dem Jahre
905, veranstaltete Tsurayuki, ein Dichter aus vornehmem Hause, im Verein
mit drei andern. Die Sammler pressten die Form aller vorgefundenen altern
Lieder in dieselbe Schablone und verfuhren mit der Anordnung nach dem
Stoffe steif pedantisch. Noch mehr als in der altern Sammlung, wurde
alles auf einen höfischen Ton gestimmt. Die Volksniässigkeit verschwand,
weil man den Anteil des Volkes an der Dichtung nicht mehr beachtete. Um so

reichlicher ging nun in den höfischen Kreisen zierliche Versdrechselei im Schwang,
bei Männern und Frauen. Vom 10. bis zum 15. Jahrhundert entstanden noch
zwanzig neue Sammlungen, „die Sammlungen der 21 Regirungen". Die
Dichter und Dichterinnen wurden mit Namen nur genannt, wenn sie aus
vornehmem Hause stammten. Darum steht bei einem Abendliedchen dieser



233

Sammlungen die Bemerkung: .Der Name des Verfassers obigen Liedes wird
nicht angegeben, weil er von geringem Range war." Wie nahe liegt da die
Erinnerung an gewisse Erscheinungen in der Geschichte unserer mittelalterlichen

höfischen Dichtung. Und ach, auch unserer klassischen. Wurden denn
nicht unsere Grössten erst durch das Prädikat „von" hoffähig, und mit ihnen
dann ihre Poesie

Was besingt nun das japanische lyrische Lied? So ziemlich das, was die
Lieder der andern Völker auch. Denn die Welt ist ja im Grunde genommen
überall dieselbe; und derselbe ist auch der Mensch in seinem Sinnen und
Fühlen. Am wenigsten ist das japanische Lied, so weit man wenigstens bis
jetzt urteilen kann, auf den kriegerischen Ton gestimmt, was bei einem
Volke nicht wenig überrascht, dem doch Kampffreudigkeit, Mut und Tapferkeit

in hohem Masse eigen sind. Die Schönheit und Erhabenheit der Natur
Japans mit ihren mannigfaltigen und wechselvollen Erscheinungen, das

bewegte gesellschaftliche und gesellige Leben und Treiben des Volkes mit Lust
und Leid, und vor allem, wie ja in der weiten Welt ringsum, die herzenbe-
zwingende Liebe gaben den Stoff zu den zahllosen Gedichten der genannten
Sammlungen. Die zweite derselben ordnete ihre Lieder nach den
Gesichtspunkten: Jahreszeiten, Abschied, Wanderschaft, Glückwunsch, Klage, Witz.
Rätsel usw. Die Liebeslieder singen von „stiller noch nicht eingestandener
Liebe" an durch fünf Stufen hindurch bis zur „unerwiderten und vergessenen."

Die Beziehungen zwischen Natur und Gemiitsleben finden oft
überraschenden, sinnigen Ausdruck, oft aber kommen sie uns gesucht oder
unverständlich vor. Wolken und Tau, Regen und Schnee, Sonnenglanz und
Mondschein, Blumen und Vögel, Schmetterlinge und Käfer und all die unzähligen
grössern und kleinen und kleinsten Dinge der Umgebung und des Alltagslebens

bieten dem Dichter Anknüpfungspunkte ; aber es fehlt meist an grossen
Zügen, an Kraft. Die vorgeschriebene kurze und starre Form hindert am
höhern Aufschwung; sie beschneidet die Flügel der Phantasie. Man hat den
Eindruck oft allerliebster, nettester Kleinmalerei, oft auch nur spielerischer
Quincaillerie. So manchmal bleibt es nur bei skizzenhafter, halbdunkler
Andeutung: es kommt nicht zur künstlerischen Durchdringung des Stoffes, nicht
zu jener grossartigen erhabenen Anschauung von Welt, Natur und Menschenleben,

in welcher oft europäische Lyrik den Geist die Schwere des Stoffes

siegreich überwinden lässt. K. Florenz in Tokio, der vorzügliche Kenner
und Übersetzer japanischer Dichtung, fällt im Vorworte zu seinem Buche

„Dichtergrüsse aus dem Osten" folgendes Urteil: „Die grosse Mehrzahl der
japanischen Gedichte ist derart, dass, wrenn man sie ihres spezifisch
japanischen sprachlichen Ausdruckes entkleidet, wenig mehr übrigbleibt, zumal
sie meist von aphoristischer Kürze sind. Die Form überwiegt den Inhalt;
poesielose Wortspiele und Calembours machen sich ungebührlich breit; man
begegnet wohl häufig originellen Gedankenwendungen, aber seltener echt

poetischem Gehalte." So ungünstig dieses Urteil lautet, so zeigen doch

folgende, in der Form freilich meist europäisch künstlerischer als die Originale
gestaltete Verdeutschungen von Florenz, Gramatzky, Melzl und andern, dass

sinnige Naturanschauung, echtes zartes Gefühl, tiefes Gemüt und Humor auch

etwa seelenvolle Töne und schlagenden Ausdruck finden.



234

Winterlieder.
Da es schneit, Jedesmal am Ende

Sind auf den winterlichen Jahres wird
Pflanzen und Bäumen Der Schnee, der die Erde deckt, und
Dem Lenz unbekannte Der Schnee, der mir auf dem Haupt
Blumen erblüht. (Muneyuki) Ruht, weisser. (Arihava no Motokata)

Morgengraun nach kalter Winternacht.
Auf dem tiefen Schnee des Bergpfads schreitet
Meine Phantasie in weite Ferne —
Doch wohin, wird keine Fussspur künden.

Augentäuschung.
Wie? Schwebt die Blüte, die eben fiel,

Schon wieder zum Zweig am Baum zurück?
Das wäre fürwahr ein seltsam Ding!
Ich näherte mich und schärfte den Blick —
Da fand ich — es war nur ein Schmetterling.

Vergessen.
Ach, mehr als du hat wohl Bestand Mehr Treue, als bei dir ich sah —

Der Wind, der über's Haideland Und dennoch hab ich stets vergessen,
Von Ina weht und Asima, Zu dir die Liebe zu vergessen.

Treues Gedenken.
Wie könnt' ich je vergessen Dein,

Sei's für die kurze Frist auch nur
In der ein Blitz aus Herbstgewrölk
Erhellt die Ähren auf der Flur.

Mutterliebe.
Wohl liebt der Meergott seine Edelsteine,

Die in des tiefen Meeres dunkeln Wellen
Von Jahr zu Jahr zu gröss'ren Schätzen schwellen,
Und freuet sich an ihrem lichten Scheine.

Doch reicht an meine Liebe, Kind, wohl keine.
Und bitter muss mir's jede Lust vergällen,
Wenn alle Träume gaukelnd vor mich stellen
Dein täuschend Bild, um das ich ewig weine.

Dein Antlitz mit den schräg geschwungnen Brauen
Schwebt stets mir vor, seitdem du mit dein Gatten
Gezogen bist nach Koschis öden Gauen.
Doch fühl' ich schon das Alter mich ermatten,
Und früher noch, als wir uns wiederschauen,
Wird man vielleicht dein Mütterchen bestatten.

Vergänglichkeit.
Ew'ge Berge, ew'ge Wellen

Ragen, rauschen um mich her,



235

Ewig türmen sich die Berge,
Ewig wogt und rauscht das Meer.
Nur des Menschen flüchtig Wesen

Hat den Tod
Als sein Erbe sich erlesen.

Verführung.
Ein gefährlicher Verführer lebt,

Dem das Herz nur selten widersteht;
Denn das Herz ist selber der Verführer.
Hüte dich vor dem, du schwaches Herz

Der unwillkommene Gast.
Das Alter ist ein trüber Gast

Dem möcht' ich gern entfliehen,
Und, wenn er zu Besuche kommt,
Mich solchem Gast entziehen.
Ich schliess' die Tür und ruf hinaus:
„Verzeiht, ich bin grad nicht zu Haus!"

Trinklied.
Trinket den Wein, Vorwärts marschirt!

Trinkt, bis ihr trunken : Wohl balancirt
Aber dann stark Juchhe, juchhei,
Und nicht umgesunken. Dideldumdei!

{Jap. Talma tanna Tariya ramm Taritshiri raar.)

Mit wenig Änderungen hätte auch ein deutscher Minnesänger des Mittelalters

folgendes recht höfische Lied singen können:

Am Brunnen zu Ishi.
0 herrliches Land! Hält glänzenden Hof der Kaiser

Du reichgesegnetes Auf dem Gefilde von Ishi.
Land von Ise, Wie die Morgensonne
Durchweht vom Winde der Götter! Lieblich zu schauen
Beherrscht vom Sohn Sind die Damen des Hofes,
Der hochscheinenden Sonne, Wie die Abendsonne,
Dem grossen Fürsten des Friedens. Den Blick erfreuend.
Hoch und edel Blühend in Anmut
Sind deine Berge — Wie die Hügel im Frühling,
Klar und rein Schimmernd in Farben
Sind deine Flüsse — Wie herbstliche Berge.
Weithin dehnt sich Möchten sie alle
Das Meer zum Hafen — Doch leben und leuchten
Trefflichen Ruhmes Für ewige Zeiten
Geniessen die Inseln. Wie Himmel und Erde,
Entzückt von der Schönheit Wie Sonne und Mond!
Deines Anblicks,



236

Wie im Abendlande die höfische Dichtung vom 14. Jahrhundert an einem
raschen Verfall entgegenging, so im fernen Morgenlande des Inselreiches.
Das Dichten wurde zum vornehmen Sport, zu einer Spielerei in etikette-
mässiger Form. An den Höfen, auf den Burgen und in den Tempeln
dichteten glatt und zierlich Kaiser, Prinzen und Prinzessinnen, Minister, Geheimräte

und Oberbonzen bis zur Hofdame und den Hofschranzen, den Rittern und
Edelknaben hinunter. Volksdichtung wird wohl daneben noch bestanden haben ;

aber sie wurde verachtet und der Vergessenheit überlassen. Bis in die neueste Zeit
gehörte das Reimschmieden und Coupletmachen zum guten Ton in der
vornehmen Gesellschaft. Für besonders fein galt es, in chinesischer Spraache zu
verseln, also in einer Fremdsprache, etwa wie im Mittelalter die Gelehrten in
lateinischer und die höhere Gesellschaft in Deutschland im 17. und 18.

Jahrhundert in französischer Sprache dichterten und meist die Musen beleidigten.
Also auch in Japan: partout comme chez nous! Es gab und gibt dort heute
noch Lehrer und Lehrerinnen der Versvetübungskunst, die ihr ausgiebiges
Brot finden.

Unter den Dichtern der alten Zeit ragen hervor Hitomaro und Akahito
im 8. Jahrhundert, und Tsurayuki im Anfang des folgenden.

Die vorgeschriebene Kürze der Form hätte eine reichere Spruchdichtung
erwarten lassen, als sie bis jetzt wenigstens bekannt ist. Dem Anschein nach
sind die andern asiatischen Kulturvölker reicher an dieser Art. Die vorhandene

japanische schlägt vorwiegend buddhistisch pessimistischen Ton an.

Die sehr reichhaltige erzählende Dichtung Japans hat bislang noch
keine höhere künstlerische Stufe erreicht. Ein nationales Epos, wie die
Griechen in Ilias und Odyssee, die Deutschen in den Nibelungen und Gudrun,
die Inder im Mahabharata und Ramayana, die Perser im Schahname, besitzen
die Japaner nicht. Ihre zwei berühmtesten und beliebtesten Werke erzählender
Art aus der alten Zeit enthalten zwar viele alte Lieder, sind aber in Prosa

abgefasst: das Kodschiki („Annalen des Altertums"), aus dem Jahre 712 n. Chr.,
und das Nihongi („Chronik von Japan"), letzteres um 720 in chinesischer
Sprache geschrieben. Das Kodschiki enthält phantastische Mythologie von der
Schöpfung, erzählt die Gründung des ersten japanischen Kaiserhauses angeblich

um 660 v. Chi-, und bietet von da an Heldensage und Geschichte bis
628 n. Chr. Das Nihongi macht den Eindruck einer Chinesisirung des Kodschiki:
die frühere Geschichte Japans erscheint hier im Lichte chinesischer Anschauung
und Auffassung. So ist es ja ganz im Sinne des chinesischen Religionsstifters
Kongfutse gedacht, wenn in dieser Chronik der Kaiser Kotoku in einem
Erlasse sagt: „Indem wir auf den Uranfang der Dinge zurückgehen, finden wir,
dass es Himmel und Erde mit den männlichen und weiblichen Prinzipien
der Natur sind, welche die vier Jahreszeiten vor gegenseitiger Verwirrung
bewahren. Wir finden überdies, dass es Himmel und Erde sind, welche die
zehntausend Dinge hervorbringen. Unter den zehntausend Dingen ist der
Mensch das am wunderbarsten begabte. Unter den am wunderbarsten
begabten Wesen nimmt der Weise die Stelle des Herrschers ein. Deshalb
nehmen die weisen Herrscher, d. h. die Kaiser, den Himmel als Vorbild bei
der Regirung der Welt und lassen nicht einen Augenblick den Gedanken aus



237

ihrem Herzen schwinden, wie die Menschen ihren richtigen Platz erhalten
mögen."

Blieb das Feld des künstlerisch gestalteten Epos unbestellt, so trieb das
des Romans, des Monogatari, um so reichere Blüten. In der altern Zeit barg
er, ähnlich der nordischen Sage, einen geschichtlichen Kern, den dann die
Volksphantasie mit freien Erfindungen umrankte. Später nahm er mehr den
Charakter des Romanes der Abendländer an. So oder so bildet er eine reiche
Quelle der Kenntnis japanischer Kultur, da er auch da, wo er noch Sagenhaftes

bringt, doch an die Verhältnisse des wirklichen Lebens anknüpft.
Zu besonderm Ansehen gelangten in weitesten Kreisen : Feike-Monogatari,

Geschichte der Feike-Dynastie, eine Art Heldengedicht von Ikinaga (um 1183);
sodann noch aus der altern Zeit Taketori-Monogatari („Die Geschichte des

Bambushackers"), vielleicht von Minamoto no Shitagan (911—983), Utsubo-
Monogatari, Reiseabenteuer und Robinsonade, Gendschi-Monogatari von der
Dichterin Murasaki-Shikibu um 1004 ; aus der Jüngern Zeit „Vasallentreue" von
Chikamatsu Monzayemon, „Liebesabenteuer" von Otaba Tansitsi, „Die sieben

glücklichen und die sieben unglücklichen Dinge", „Die sechs Wandschirme
in Gestalten der vergänglichen Welt", Hakkenden („Die Geschichte der acht
Hunde") von Bakkin (s. u.), und Musume Setsuyo, die Geschichte eines Liebespaares,

von Kiokusandschin.
Die „Geschichte des Bambushackers" erzählt, wie ein alter'Holzhacker

in einem Bambusstamm ein kleines, nur drei Zoll grosses Mädchen fand. Der
Mann nahm es als sein Kind an und zog es auf. Als es zur herrlichen Jungfrau

erblüht war, freiten viele um die Schöne. Aber sie weiss sich der Freier
durch schwierige Aufgaben zu entledigen, die keiner zu lösen vermag. Auch
den Mikado (Kaiser) weist sie ab. Dem erstaunten Pflegevater offenbart sie,
dass sie, im Monde geboren, wegen einer Verfehlung auf die Erde verbannt
worden sei und nun bald nach abgelaufener Busszeit in den Mond zurückkehren

dürfe. Trotz den Bitten des Pflegevaters, trotz der Überwachung durch
zweitausend Krieger des Mikado, trotz ihrem eigenen Wunsche, auf der Erde
zu bleiben, entführen sie nach rührendem Abschiede Boten ihres Vaters auf
einem Wagen in den Mond. Sie lässt den Trank der Unsterblichkeit zurück.
Dieser wird auf den Befehl des Mikado verbrannt auf dem Gipfel eines hohen
Berges, der von nun an Fusi-no-yama, „der unsterbliche Berg" hiess.

Selbstverständlich spielt, auch in den altern Romanen, die Liebe eine

Hauptiolle. Die Wunder und Abenteuer, in welche sie die Helden führt,
gemahne'n manchmal an unsere mittelalterlichen Ritterromane, an die
Geschichten von Genovefa, Sindbad und andern. Im Gendschi-Monogatari werden

uns die Huldigungen von ritterlichen Helden gegen 54 Damen breit und
lahm erzählt in ebensovielen Büchern, was selbst bei der Kürze japanischer
Bücher immerhin genug ist. Der Stil und die Sprache dieses Werkes gelten
als klassisch.

Einen neuen Aufschwung nahm die Romandichtung nach den wilden
Kämpfen, welche im 16. und 17. Jahrhundert das Reich durchtobten, den
Mikado zum Schattenkaiser herabdrückten und die Macht des Schoguns oder
Taikuns, des obersten Feldherrn begründeten, der mit seinen adeligen Vasallen
von nun an das Land beherrschte. Nunmehr nur in neu-japanischer Sprache
geschrieben, hielt sich der Roman mehr als früher an die geschichtlichen Tat-



238

Sachen und die Wirklichkeit des Lebens und zerfiel in die Arten: historischer
Roman, Liebesroman, Volksroman.

Die geschichtlichen Romane durchweht der Hauch einer wilden Zeit,
Mord und Totschlag, Rache und Blutgier, allerdings auch unverbrüchliche
opferwillige Vasallentreue kennzeichnen die Herrschaft des Schogunates und
bilden den Hauptinhalt der schildernden Erzählungen; so auch in „Vasallentreue"

(Tschiusingura) aus dem 18. Jahrhundert. Alexander Baumgartner
(.Geschichte der Weltliteratur, II, 575 f.") sagt darüber: „Die geistige Hohlheit,
welche eigentlich die höhere japanische Gesellschaft beherrschte, zeichnet sich
trefflich in dem Anfang des Romans. Denn lumpige Etikettefragen sind es,
welche über Stellung, Wohl und Wehe des Hochadels und seiner Lehensleute
entscheiden. Die Vasallentreue dient keinem höhern, edlern Prinzip. Am
Hofe des Schogun (zu Yedo) wird eine Gesandtschaft des Mikado (in Kioto)
angekündigt. Der Schogun bestimmt zwei Daimios (hohe Adelige), die Gesandtschaft

zu empfangen. Da die zwei hohen Herren aber in der Hofetikette nicht
sehr stark sind, wird ihnen Moronaho, ein nicht sehr hoher Beamter beigegeben,
um den ganzen Empfang zu leiten." Der eine der Daimios besticht den
geldgierigen Moronaho und kommt glimpflich durch; der andere, Yenya, wird von
Moronaho verhöhnt, er verstehe nicht einmal einen Strumpf zu binden. Yenya
zückt empört das Schwert nach seinem Gegner, verwundet ihn aber bloss,
muss nach dem Ehrenkodex das Harakiri (Bauchaufschlitzen) an sich vollziehen
und seine Güter an Moronaho ausliefern. Da verschwören sich siebenundsechzig

Lehensleute des unglücklichen Yenya, ihren Herrn an Moronaho zu
rächen. Schon sind sie in wilden Kämpfen und Selbstopferungen auf siebenundvierzig

zusammengeschmolzen, als es dem listigen Yuranosuke doch gelingt, die
Rache auszuführen. „Während Moronaho, von Trunk und Ausschweifung
erschöpft, sich dem Schlummer überlässt, ziehen die Verschwornen unbemerkt
in stiller Nacht vor sein Schloss, überrumpeln die Wächter, dringen hinein,
jagen den aufgescheuchten Gegner von Zimmer zu Zimmer, treiben ihn endlich

aus einem kaum zu erratenden Versteck heraus und bieten ihm dann als

Gnade noch die Gelegenheit zum Selbstmord an, indem ihn Yuranosuke also
anredet :

„„Obwohl wir nur Vasallen eines Vasallen, haben wir uns erlaubt, in deine
vier Wälle einzudringen, in dem Verlangen, den Tod unseres Herrn an seinem
Feinde zu rächen. Wir ersuchen dich, unsere Gewalttat zu verzeihen, und
bitten dich, du mögest uns nach Landesbrauch dein Haupt zum Geschenke
machen."'"

Anstatt Harakiri vorzunehmen, versucht Moronaho mit seinem Schwert
seinen Gegner zu treffen; doch Yuranosuke rettet sich durch einen Sprung
beiseite und vollzieht dann den Akt der Rache an dem nach japanischen
Begriffen feigen und entehrten Feind. Dann schlagen die triumphirenden Ronin
(Ritter) ihm das Haupt ab, bringen dasselbe als Siegespreis zum Grabe ihres
Herrn im Tempel von Komyo und entleiben sich daselbst als treue Vasallen
zu seiner Ehre."

Die Liebesromane stellen bald harmlose und edle Liebe dar, bald auch
gemeine, und führen oft in die verworfenste Gesellschaft. Unglücklich Liebende
machen da ohne allzulanges Besinnen und Zaudern leicht ihrem Jammer durch
Halsabschneiden und Bauchaufschlitzen ein Ende. Aus dem Inhalte der sehr ge-



239

schätzten „Geschichte des Gompatschi und der Komurasaki" mag auf das
Wesen dieser Romanart geschlossen werden : Gompatschi, schön und von
ungemeiner Kraft, im Dienste des Daimio von Inaban, flieht nach Yedo, weil er
einen Genossen im Streite getötet. Unterwegs gerät er in die Behausung
einer Räuberbande. Die Räuber beschliessen, ihn während des Schlafes seiner
schönen Waffen wegen umzubringen. Aber ein von den Räubern gestohlenes
Mädchen weckt ihn noch zeitig genug. Er tötet die Räuber, führt das Mädchen

zu dessen Vater zurück, lässt sich aber von diesem nicht zum Schwiegersohn
erbitten, sondern zieht weiter. In Yedo gerät er wieder unter Räuber, aus
deren Händen ihn Schobei, der Anführer einer freiwilligen Schutzwache, rettet.
Mit diesen Leuten führt er nun ein lockeres Leben. In schlimmer Umgebung
findet er Komurasaki wieder. Sie war inzwischen Dirne geworden, um ihre
verarmten Eltern zu unterstützen, die bald vor Kummer starben. Gompatschi
lebt nun mit ihr zusammen, wird liederlich, sinkt zum Strassenräuber herab
und endet durch Hinrichtung. Schobei bereitet ihm aus alter Freundschaft
ein Grab, Komurasaki aber geht an demselben durch einen Dolchstoss
freiwillig in den Tod.

Die Volksromane, in denen sich die Stoffe des historischen und des Liebes-
romanes mischen, sollen haupsächlich auf das Verständnis des weiblichen
Geschlechtes zugeschnitten sein. Eine Art Schelmenroman, „Hiza Kurige (die
Fussreise)", von Dschippansha Ikka schildert derb realistisch die Reise zweier
Glücksritter von Yedo nach Kioto und lässt den Volkshumor zu seinem Rechte
kommen, wie denn überhaupt die Japaner bei aller Neigung zu buddhistischer
Weltanschauung an lustigem Frohsinn und Witz Freude haben. Bei der Kritik
der Vornehmen findet aber der Volksroman wie das Volkslied keine Gnade.

Als den klassischen Meister der neuern Romandichtung betrachten die
Japaner Tazikava Bakkin (1767 — 1848). An Fruchtbarkeit übertraf er wohl
die fruchtbarsten europäischen Romandichter. Nicht weniger als 290 Werke
entstammten seiner Feder, darunter sein berühmtestes von 106 Bänden, die
schon genannte „Geschichte der acht Hunde" ist. Seine lebhafte Phantasie
nährte er gerne an Stoffen aus dem Gebiete buddhistischen Aberglaubens.
Die Unzahl der Personen seiner Romane vermochte er sich nur dadurch klar
zu halten, dass er sie sich durch kleine Puppen vergegenwärtigte : die
reisenden stellte er in bestimmte Ecken seines Arbeitszimmers, die
verheirateten band er zusammen, die toten legte er in eine Schachtel. Ergötzlich
ist die Anekdote, er habe einmal nicht gewusst, welche Rolle er einer seiner
Romangestalten weiterhin zuteilen sollte, und deren Puppe angeschrieen : „Soll
ich ihn töten oder leben lassen?" Ein Kaufmann, der den Dichter eben
besuchen wollte, erschrak darüber so heftig, dass er alsbald Reissaus nahm.
Bakkin müsste um des lieben Brotes willen so viel schreiben. Wehmütig
berühren uns seine Worte : „Obwohl ich so viele Werke veröffentlicht habe, dass

sie, aufeinandergeschichtet, ein ganzes Zimmer füllen könnten, kenne ich nichts
Armseligeres als das Geschäft eines Schriftstellers. Kein anderes zerstört so

rasch und vollständig die Gesundheit. Man wird mich fragen: warum fährst
du dann noch fort Nun, weil ich einfach genötigt bin. Ich habe keinen Broterwerb
als meinen Schreibpinsel. Wenn ich nicht schriebe, so müsste ich Hungers sterben.
Nun ziehe ich es doch noch vor, halb zu leben, als ganz zu sterben, unti
darum füge ich trotz allen Gefahren meines Handwerks diesen neuen Band zu



240

meinen Werken." Die Auffassung der Romanschriftstellerei als eines Geschäftes,
eines Handwerkes ist allerdings bezeichnend genug; nicht weniger aber das

Schriftstellerelend, das also auch in Japan zu Hause ist. Es ergeht eben dort
Dichtern und Schriftstellern wie anderwärts auch, sehr ungleich. Unbequeme,
die den Mut haben, eine freie Überzeugung auszusprechen, werden verfolgt.
Die japanische Literaturgeschichte weiss auch von verbannten Dichtern zu
berichten; so von dem grossen Lyriker Sugawara, der von seinen Feinden des
Hochverrates beschuldigt, seinen Lebensabend in der Verbannung auf der
Insel Kiushu zubrachte (s.u.). Wieder andere scheinen es sich mit Erfolg
bequem gemacht zu haben. Lautet doch (nach K. Florenz) der „Schwanengesang

eines sterbenden Dichters" :

„Wohlschmeckende Speisen Siebzig Jahre und sieben
Hab' ich stets gegessen, Könnt' ich geniessen —
In warmen Kleidern Der unendliche Buddha
Immer wohlig gesessen. Sei drum gepriesen."

Wird wohl ein Hofpoet gewesen sein!
In neuester Zeit trug der Roman „Keikoku Bidan" seinem Verfasser das

Geld zu einer Reise nach Europa und zum Bau einer Villa ein.
Wie sich bei uns im Mittelalter neben die grossen epischen Dichtungen

in Versen die kurzem novellenartigen stellten, teils mit Entlehnungen aus
den Stoffen der alten Romane, teils mit Weiterbddung derselben, teds mit
freier Erfindung, bis dann die epische Kunst in die Schwankerzählungen und
die Volksbücher verlief — so geschah es ähnlich im „Lande der aufgellenden
Sonne". Dieses ist reich an Sagen und Märchen und romantischen
Erzählungen voll einfacher Ursprünglichkeit, kräftiger Naturempfindung, lustigen
Humors, doch auch gespenstischen Spuks.

Die Tiersage fand auch Pflege; Meister Reineke spielt darin, wie billig,
ebenfalls seine Rolle.

Unter die anmutigsten Novellen zählt vielleicht die mit Liedereinlagen
geschmückte „Musikfolter Akoyas". Einer der letzten Sprossen des Geschlechtes
der Heishi, Kage Kigo, so erzählt sie, flüchtete sich vor seinen siegreichen
Feinden in Höhlen. Da nur Akoya, seine Geliebte, sein jeweiliges Versteck
kannte, „wurde sie verhaftet, um ihr das Geheimnis zu entreissen. Ein milder,
menschenfreundlicher Richter, statt sie foltern zu lassen, legte ihr verschiedene
musikalische Instrumente vor und verhörte sie während des Spieles. Doch
das treue Mädchen bestand mit heldenmütiger Selbstbeherrschung die gefährliche
Probe; kein Schwanken in Takt und Tonreihe, kein Misston wurde zum
Verräter ihrer angstgequälten Seele. Die doppelsinnigen Antworten, welche
sie im Liede gab, bewahrten das Geheimnis, ohne die Wahrheit zu verletzen.
Der Richter, welcher in ihrem Herzen zu lesen verstand, entschied für ihre
Unkenntnis des Versteckes ihres Geliebten und entliess sie der Haft." Heute
noch wird die Höhle des Kage Kigo genannt, in der er nach mehreren Jahren
rastloser Flucht Hungers starb.

So spiegelt die Monogatari-Dichtung japanisches Leben, Sinnen und Denken
wider. An verwickelter Handlung, an spannenden Vorgängen fehlt es in
den grossen Romanen nicht, aber auch nicht an ermüdendem Kleinkram. Es

handelt sich nicht um die Lösung seelischer Probleme, wie im höheren Kunst-



241

roman des Abendlandes. Bemerkenswert erscheint, dass die Darstellungsweise
des japanischen Romanes ähnliche Entwicklungen durchmachte wie die des

europäischen, vom alten naiv chronikartigen Stile durch gezierten, schwülstigen
zum klassischen, romantischen, realistischen und schliesslich zum naturalistischen,

als dessen Hauptvertreter Yamada bezeichnet wird. (Schluss folgt.)

Literarisches.
Moderne Gedanken von Dr. Max v. May. Bern, A. Francke. 78 S.

1 Fr.
Ausgehend von dem Wert der körperlichen Übungen für ein glückliches

Knabenleben tritt der Verf. für eine Erziehung nach dem englischen Boarding-
system (z. B. der Mill-Hill School, London) und für Sportorganisation an
Mittelschulen ein. Eine ausführliche Beschreibung (mit Illustrationen) der Boy's
Brigaden in England, ein Programm für die hygienische Gruppenerziehung
nebst einem Anbang (Regeln des Hockey-Spiels) geben den allgemeinen Ideen
eine tatsächliche Grundlage. Unsere Schulen werden noch mehr für die
körperliche Kräftigung tun müssen ; allein dass die Anstaltserziehung allgemein
werden sollte, darin können wir dem Verf. nicht folgen, der wohl selbst kaum
an die Wirkung der Soldatenmütze glaubt, wie sie der Prospekt der Boy's
Brigade p. 51 ausgibt.
Männer der Wissenschaft. Eine Sammlung von Lebensbeschreibungen zur

Geschichte der wissenschaftlichen Forschung und Praxis. Herausgegeben
von Dr. Jul. Ziehen. Leipzig, W. Weidor. Jedes Heft (40—48 S.)
Fr. 1.35.

Heft I: J. F. Herbart von 0. Flügel. II: W. Bumen von Dr. TU.

Ostwald. III: F. W. Dörpfeld von Edm. Oppermann.
„Der Philosoph Herbart" lautet der Titel des ersten Heftes. In der Tat,

der Verf. sucht uns nicht nur mit dem äussern Leben, sondern mit dem
Werden und Wirken des Königsberger Philosophen bekannt zu machen. Und
so führt uns auch Dr. Ostwald in die Werkstaft des Forschers, dem Heft n
gewidmet ist. Den Pädagogen Dörpfeld kennen unsere Leser; aber wir
möchten ihnen doch empfehlen, dieses Lebensbild von Oppermann zu lesen,
das Dörpfelds Wirksamkeit beleuchtet. Die schöne Ausstattung kommt äusserlich

der Sammlung dieser Biographien zu gute, die wir der Beachtung unserer
Leser empfehlen.
Dr. Otto Willmann, Philosophische Propädeutik für den Gymnasialunterricht

und das Selbststudium. Erster Teil: Logik. Freiburg im Breisgau. Her-
dersche Verlagshandlung 1901. Mk. 1.80. Geh. Mk. 2.20.

Das Eigenartige der Willmannschen Lehrbücher für die philosophische
Propädeutik besteht in der historischen und terminologischen Behandlungs-
weise. Stets geht er auf die Alten zurück und stellt zusammen, was sie über
den in Frage stehenden Gegenstand lehrten. In der Logik wird ganz
besonders Aristoteles berücksichtigt, weil er diese Wissenschaft zuerst ziemlich
vollständig dargestellt hat. Aus diesem Grunde kommt auch seine Terminologie

zur Geltung. Der terminologische Gesichtspunkt tritt ausserdem dadurch
stark hervor, dass der Verfasser das schon vorhandene Wissen der Schüler
mit Vorliebe in der Weise zu Rate zieht, dass er die Besprechung eines
neuen Gegenstandes an Ausdrücke anschliesst, die ihnen in dieser Richtung
bekannt sind. Diese Ausdrücke, deutsche, lateinische und griechische, werden

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1905. |ß


	Japanische Dichtung : 1. Teil

