
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 15 (1905)

Heft: 3

Artikel: Platons Erziehungslehre : Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in
Bern, 9. Januar 1904

Autor: Finsler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


147

Piatons Erziehungslehre.
Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in Bern 9. Januar 1904

von Rektor Finsler.

An dem Tage, an dem wir das Andenken unseres grossen nationalen
Pädagogen Pestalozzi feiern, mag es auch einmal gestattet sein, den
Blick in eine fernere Vergangenheit zurückschweifen zu lassen, nach

Athen, der Wiege unserer gesamten Kultur, zu dem wunderbaren Maune,
der, wie er für so viele Seiten des geistigen Lebens der Welt der
Ausgangspunkt geworden ist, so auch der erste war, der die Fragen der
Erziehung als ein ganzes erfasste und sie mit wissenschaftlicheni Geiste

durchdrang, so dass seine Anschauungen im einzelnen nur Resultate der

gesamten Auffassung sind. Wenn wir in Piaton den ersten
wissenschaftlichen Pädagogen erblicken, so wollen wir damit sagen, dass er der
erste war, der die doppelte Bedeutung der Erziehung, sowohl für den

einzelnen als Individuum, als auch für die Gesamtheit erkannt und aus-

g-esprochen hat. Man pflegt mit grösserem oder geringerem Rechte zu

sagen, dass das Altertum die Rechte des Staates dem einzelnen gegenüber

einseitig betont und die des letztern wenig geschützt habe. Wenn
dies richtig ist, so haben wir in Piatons Philosophie den bedeutendsten

Wendepunkt in der ganzen Geschichte der Kultur zu erblicken; denn
hier tritt zum erstenmal bewusst der Gedanke auf, dass die Rechte der
Gesamtheit dem einzelnen gegenüber nicht unbeschränkt seien, sondern
dass er auf ein gesondertes Leben Anspruch habe. Das Ziel, das dem

einzelnen Individuum gesteckt ist, besteht nach Piaton in der
Vervollkommnung der Seele, des innern Menschen, seiner Güte, seines Glücks,
seiner Erkenntnis des Wahren. Dieses Ziel kann der Mensch unter jeder
Staatsfbrm anstreben; es zu erreichen, wird ihm am besten im
vollkommensten Staate gelingen, wo die öffentlichen Zustände ihn fördern,
ermutigen, ja sogar zwingen, an der eigenen Vervollkommnung zu
arbeiten* und wo von seiner Vollkommenheit wiederum das Heil des



148

ganzen Staates abhängt. Die Ziele, die Piaton der Erziehung setzt, sind
deshalb zugleich ethisch und politisch.

Er weicht darin im Grunde nicht von den Grundsätzen jedes
ausgebildeten Kulturstaates ab. In den unentwickelteren Formen der menschlichen

Gesellschaft ist dieser doppelte Zug noch nicht deutlich bemerkbar.
Was den einzelnen fordert, garantirt auch der Gesamtheit die Existenz.
Bei wilden Völkern beschränkt sich daher die Erziehung fast ausschliesslich

auf die Führung der Waffen zu Jagd und Krieg, auf höheren Stufen

richtet sie ihr Augenmerk auf frühe Ausübung der Fertigkeiten in Schiff-
fahrt oder Ackerbau, und in ihrer Einseitigkeit leistet sie fast absolut
Vollkommenes. Mit der steigenden Entwicklung des Staatswesens g-elangt
der einzelne zu freierer individueller Stellung; aber der Grundgedanke,
der jeder Erziehung zur Basis dient, ist doch immer der, dass durch sie

nicht nur der Einzelne für sein Fortkommen im Leben möglichst befähigt
werden soll, sondern dass sie ihn zu einem nützlichen Mitglied der
Gesamtheit mache, so dass die Existenz und die Fortdauer dieser Gesamtheit

nach Kräften garantirt werde. Daher sehen wir zu allen Zeiten

und an allen Orten, wie jedes Volk, jeder herrschende Stand auf den

Gang der Erziehung Einfluss zu gewinnen sucht ; daraus erklärt sich der

Eifer, den alle politischen oder religiösen Parteien an den Tag legen, in
der Schule die Leitung zu gewinnen; daraus auch die Veränderungen,
die nach den wechselnden Anschauungen der Zeit an Organisation und

Lehrplänen der Schulen vorg-enommen werden. Der Umfang des

Eingreifens des Staates in die Erziehung ist an verschiedenen Orten und zu
verschiedenen Zeiten verschieden ; aber darin war die Menschheit zu allen
Zeiten einig, dass die Heranbildung des nachwachsenden Geschlechts in
den beiden genannten Richtungen von höchster Bedeutung sei. Am
meisten schwankt indessen das Verhältnis der ethischen zur politischen
Seite. Der Staat kann sich entweder damit begnügen, von seinem künftigen

Bürger, Beamten, Soldaten ein bestimmtes Mass von Kenntnissen
und Fertigkeiten zu verlangen ; oder er kann das Begehren stellen, dass

in der Erziehung das ethische Moment eine hervorragende Rolle spiele,
und dass in dieser Richtung Entscheidendes geschehe. Piaton hat sich

für das letztere entschieden. Seiner Meinung nach ist es am wenigsten
gleichgültig, wie der Mensch das Leben ansehe; ob er sein Glück im
Besitz und Genuss oder in unzerstörbarem Seelenfrieden erblicke; ob sein

Streben nach dem Ausserliehen gehe, oder ob er zuerst nach der
Erkenntnis des Wahren, Guten und Schönen frage. Es ist ihm nicht
verborgen, dass man das nicht in der Schnlstube lernen kann. Unsere-

Klagen, dass es manchmal mit der moralischen Erziehung durch die



149

Schule so wenig weit her sei, würde er vollkommen verstehen. Daher

verlangt er, dass sich das ganze Volk an der Erziehung der Jugend
zum Guten beteilige. Nicht nur durch ihr Vorbild sollen die Erwachsenen

den Jüngeren voranleuchten, sondern es soll ihnen auch Gelegenheit

geschaffen werden, ihre reife Erkenntnis der Jugend mitzuteilen,
damit ein einheitlicher Geist wahrhaft edler Gesinnung den Kindern schon

in der frühesten Zeit entgegentrete. Wie schwer das sich verwirklichen

Messe, verhehlte er sich selbst nicht; wie schön es wäre, fühlen
auch wir.

Noch ein anderer Gegensatz tritt uns. so oft von Erziehungsfragen
die Rede ist, entgegen. Man kann entweder ohne Rücksicht auf
vorhandene Zustände ein ideales Gebäude herstellen, oder den Plan nach
den tatsächlichen Verhältnissen einrichten. Der erstere Weg erscheint
auf den ersten Blick leichter, und ist es auch insofern, als ja gerade die
vorhandenen Zustände jeder prinzipiellen und reinlichen Lösung der

pädagogischen Fragen den härtesten Widerstand entgegenzusetzen pflegen.
Wenn man sich aber nicht damit begnügen will. Luftschlösser zu bauen,

sondern den WTunsch hat, wirklich Fruchtbringendes zu schaffen, so ist
dieser Weg der schwerere. Denn bei dem Versuch, ein ideales Ziel zu
setzen, muss man sich aller persönlichen Neigungen und Liebhabereien

enthalten und darf keine blossen Einfälle vortragen, sondern dieses als
ideal bezeichnete Ziel muss durch seine innere Wahrheit wirken. Es

muss das Bedauern wachrufen, dass eine volle oder auch nur teilweise

Durchführung schwer oder unmöglich sei, und dadurch den Wunsch und
das Bestreben wecken, dem vorgesteckten Ideal wenigstens in den

Schranken des Möglichen näherzukommen. Wer also einmal von
bestehenden und hemmenden Verhältnissen absehen will, muss sich

jede Konstruktion erlauben dürfen, sofern diese nur die Leistungsfähigkeit

der menschlichen Natur nicht überschreitet. Er wird nicht unmittelbar

zu einem praktischen Ziele kommen, aber seine Wirkung ist durch
keine Zeit beschränkt, und die fernsten Geschlechter werden zu ihm
zurückkehren und von ihm lernen. Wer dagegen ein unmittelbar
praktisches Ziel vor Augen hat, wird zwar seinen prinzipiellen Standpunkt
beibehalten dürfen, aber gezwungen sein, sich im einzelnen an das

Erreichbare zu halten.
Für die Tiefe des Unterschieds, der sich zwischen diesen beiden

Möglichkeiten auftun kann, bieten die Schriften Piatons einen denkwürdigen
Beleg. Der grosse Weise hat zweimal in umfassender Weise über

Erziehung gesprochen, beidemale im Zusammenhang mit der Erörterung
über den besten Staat. In der frühern, etwa 375 v. Chr. vollendeten



150

Schrift, die man gewöhnlich die Republik nennt, hat er sein Ideal der
Staatsform ausgeführt, der Verfassung, wie sie sein sollte, ohne Rücksicht
auf die Möglichkeit der Einführung in einem damaligen griechischen
Gemeinwesen. Dementsprechend ist auch die Erziehung ganz ideal gestaltet,
und es wird nur die Frage gestellt, durch welche Mittel die Bürger und
namentlich die Regirenden eines solchen Musterstaates für ihre Pflichten
befähigt werden sollen. Die spätere Schrift, die Gesetze, zeigen den
Versuch, die platonischen Gedanken über die beste Verfassung auf eine

bestimmte Organisation anzuwenden. Dieser Versuch entsprang- einer
konkreten Veranlassung. In den sechziger Jahren des vierten Jahrhunderts
hatte es Piatons Freund und Gesinnungsgenosse Dion unternommen, in
Syrakus an Stelle der Tyrannis des Jüngern Dionysios eine neue Verfassung

im Sinne und Geiste Piatons einzuführen, und Piaton lebte der

Hoffnung, dass das Experiment gelingen werde, umsomehr, als die ersten

Anfänge sehr glücklich verliefen. Wie er sich die Anwendung seiner Grundsätze

in diesem konkreten Falle dachte, das führte er in den Gesetzen

aus. Das Unternehmen scheiterte. Dion wurde ermordet, und Platon,
dessen Lebensabend durch diese Ereignisse dauernd verdüstert wurde,
liess das Buch unvollendet. Es wurde erst nach seinem Tode
herausgegeben und zeigt durch die sich oft unangenehm geltendmaehende
Dunkelheit der Sprache, den im Gegensatz zu den andern Schriften oft
ungelenken Stil, dass die Arbeit ganz plötzlich abgebrochen worden ist.

Dem Unterschied der Zwecke der beiden Schriften entspricht es, dass

auch in den Fragen der Erziehung die Gesetze nicht nur von den hohen
idealen Forderungen der Republik in vielen Punkten abweichen, sondern
dass auch mehr ins einzelne eingetreten wird. Auch hier freilich ist
nicht zu viel spezialisirt Das war nicht Piatons Art. Er hat sich mehrfach

dahin ausgesprochen, dass allzu eingehende Réglemente und
Verordnungen zu nichts gut seien, da man doch nicht zum voraus jeden
möglichen Fall in Anschlag bringen könne. Vielmehr mussten die
grundlegenden Bestimmungen kurz und klar sein. Wenn man die ausübenden

Organe der Staatsgewalt streng auf die Verfassung verpflichte und ihnen
schon in der Erziehung deren Sinn und Geist einflösse, dürfe man ihnen
die Regelung des einzelnen vertrauensvoll überlassen. Piaton hatte eben

in Athen gesehen, wohin die planlose Gesetzmacherei führen kann. Man
fand zu seiner Zeit dort sich in dem Paragraphenschwall gar nicht mehr
zurecht und wusste oft kaum, was noch gelte, und was durch neue

Verordnungen abgelöst war.
Piatons pädagogische Grundsätze erscheinen, wie nicht anders möglich

ist von seinen politischen Prinzipien bedingt. In dem Idealstaat



151

seiner Repubük herrscht ein Stand, den er die Hüter oder Wächter nennt,
und der die sorgfältigste Erziehung geniesst Es ist eine Aristokratie,
aber nicht eine solche des Blutes oder des Geldes, sondern lediglich der

geistigen und körperlichen Überlegenheit; eine Aristokratie, die das Regiment

ausübt und die Waffen fuhrt, die aber keinen Privatbesitz haben

darf, sondern deren Lohn ausschliesslich in der Ehre und in dem von der

Gemeinde ihr gewährten Lebensunterhalt besteht. Eine Hauptsorge der

Regenten ist es, dem Stande den künftigen Nachwuchs zu sichern. Da

die Ehe aufgehoben ist und alle Kinder in Staatsanstalten erzogen werden,

kann jede Bevorzugung vermieden werden. Die leiblich und geistig
tüchtigsten Kinder werden zur Erziehung zu künftigen Hütern ausgewählt.

Es würde vermutlich nicht übersichtlich genug sein, wenn ich die

Ausführungen des Staats und der Gesetze Punkt für Punkt miteinander

vergleichen wollte. Eher empfiehlt es sich, die beiden Schriften gesondert

zu betrachten. Die Unterschiede werden so noch besser in die

Augen fallen. Wir beginnen mit der „Republik".
Piaton bezeichnet es von vornherein als eine Lebensaufgabe des

Idealstaates, dass die künftigen Regenten und Bürger in der richtigen
Denkweise erzogen werden. Die Geistesbildung, was wir so nennen, geht'
daher der leiblichen der Zeit nach voran. Denn er bezeichnet es als

nicht richtig, zu warten, bis die Kinder einen eigen fliehen Unterricht
bekommen, um sie in die richtigen Anschauungen einzuführen. Der
höchste Zweck aller geistigen Erziehung- ist nach ihm das Streben nach
Weisheit, nach der Erkenntnis des Wahren, Guten und Schönen, ein

Streben für das Piaton selbst das Wort Philosophie geprägt hat; weshalb

es denn richtig ist, dass die Regenten seines Staates Philosophen
sein müssen, so missverständlich es ihm auch oft ausgelegt worden ist.
Nicht dem tätigen Leben der Welt abgewandte Denker, sondern im
Streben, nach dem Höchsten zn den edelsten Taten befähigte Männer und
Frauen sollen seinen Staat leiten.

Für eine wirkliche Erkenntnis des Wahren ist aber, so führt Piaton
weiter aus, nichts so gefährlich, als wenn schon den kleinen Kindern ganz
falsche Begriffe beigebracht werden. Hier wie überall ist der Anfang
die Hauptsache; denn die weiche Seele des Kindes nimmt die Eindrücke

am willigsten auf, und was ihr da eingeprägt wird, bleibt als unzerstörbares

Gepräg-e haften. Es ist also gar nicht gleichgültig-, was Mütter
und Kinderfrauen den Kindern für Geschichten erzählen, und ebenso

wenig-, mit welchen Dichterwerken die heranwachsende Jugend gespeist
werde. Ganz besonders ist da das Augenmerk auf die von den Dichtern



152

vorgetragenen Göttergeschichten zu richten. Von der Gottheit soll nichts
erzählt werden dürfen, was mit ihrem Wesen nicht vereinbar ist, denn
sonst bekommen die Kinder falsche Vorstellungen von ihr. Szenen, wie
sie Hesiod und Homer enthalten, von der Auflehnung des Zeus gegen
seinen Vater, von den Zwistigkeiten unter den Göttern, der unwürdigen
Teilnahme an den Geschicken der Helden, ergeben nur schlechte
Beispiele; denn wie kann man das Abscheiüiche solcher Handlungen klar
machen, wenn Götter selbst sie begangen haben? Die Gottheit ist gut;
also ist eine Erzählung, nach der ein Gott Urheber von Bösem wäre, zu
verwerfen. Gott kann sich nicht verwandeln, ausser in einen geringeren
und schlechteren Zustand; also fort mit den Ammenmärchen von nächtlich

wandelnden Göttern und trügerischen, von einem Gott gesendeten
Träumen. Haben doch solche Geschichten nur zur Folge, dass die Kinder
furchtsam werden, die schlimmste Eigenschaft für künftige Krieger.
Dasselbe gilt von den schreckhaften und grotesken UnterweltsVorstellungen.
Vor Todesfurcht müssen die Kinder vor allem freigehalten werden. Die

Tugenden der Ehrerbietung gegen die Regirenden, der Selbstbeherrschung
und Massigkeit, der Abwendung von unrechtem Gewinn, der Seelenstärke

im Ertragen von Leiden und Unglück werden durch die Dichter
gefährdet, deren anmutige und lockende Schilderungen den Lehren, die

man der Jug-end gibt, oft schnurstracks zuwiderlaufen. Fast am schlimmsten

ist, dass in der Poesie das Verhältnis der Tugend zum Glück ganz
falsch dargestellt ist; sie schildert den Edlen elend und den Ruchlosen

glücklich, während doch dieser Begriff des Glückes auf ganz unrichtigen
Voraussetzungen beruht.

Der Kampf gegen die Poesie, eine der merkwürdigsten Seiten in
Piatons Wirksamkeit, ist erst dann recht verständlich, wenn man den

grossen Einfluss der Dichter auf das Geistesleben der Zeit bedenkt.
Homer war seit Solon durch die Vorträge der Rhapsoden, wie im
Schulunterricht, in Athen ein ganz populärer Dichter geworden. Seine

Religion, seine Göttergesellschaft, sein Staats- und Gesellschaftsleben

entsprachen ja den Vorstellungen der Athener gar nicht. Aber die Macht
seiner Poesie hatte auch seiner Weltanschauung nach und nach Eingang
verschafft. Dazu kam, dass der Begründer der attischen Tragödie, Aischylos,
Homer, das heisst die ganze episch behandelte Sage, zum Inhalt der neuen

Dichtungsart gemacht hatte, und dass die Dichter der Tragödie an
der Sage die Rätsel der Welt und des Menschendaseins eifrig erörterten.
So wurde der alte Dichter eine geistige Macht, und damit erhob sich,
schon vor Piaton, der Widerspruch gegen ihn, zugunsten eines reineren

Gottesbegriffs, ein Kampf, der sich bis in die christliche Schriftstellerei



153

der ersten Jahrhunderte fortsetzte. Piaton, selbst einer der grössten
Dichtergenien, die je gelebt haben, machte den Kampf zuerst in der
¦eigenen Seele durch. Dass zwischen Sinnenglück und Seelenfrieden dem
Menschen nur die bange Wahl bleibe, hatte er mit Schmerzen erkannt und,
sich als echter Prophet eines erneuten und besseren Daseins, für den letztern

entschieden. Wir können dem Ringen in ihm noch folgen. Schweren
Herzens hat er der geliebten Poesie, die er in all ihren Höhen und Tiefen
kannte, abgesagt, damit sie ihm nicht die Gemüter seiner Bürger
verwirre. Poesie soll in seinem Staate auch sein, aber nur solche, die
erziehen und die Resultate der Erziehung festigen hilft, die Vorbilder von
Gerechtigkeit, Tapferkeit und jeglicher Tugend aufstellt und die rechte

Gottesvorstellung rein bewahrt.
Wenn die Kinder, so denkt Piaton weiter, nichts lesen sollen, was

zu dem ihnen in der Erziehung beigebrachten Grundsätzen in Widerspruch

steht, so gilt das noch fast in höherem Grade von den Stücken,
die man sie auswendig- lernen und zum Zweck der Übung in Wort,
Ausdruck und Geberde vortragen lässt. Die Wichtigkeit, die Piaton diesem

Teil der Erziehung beilegt, möchte uns von vornherein weniger einleuchten,

aber doch nur darum, weil wir selbst darin zu wenig tun. Dem
Griechen galt die Meisterschaft über seine Sprache, auch im äussern
Ausdruck und in der begleitenden Geberde, als der Gipfel der Bildung, und
das demokratische Staatswesen gab nicht nur den Politikern Gelegenheit,
ihrer Meinung in der Gemeindeversammlung- Geltung zu verschaffen.
Auch der g-rosse Regenten- und Kriegerstand der platonischen Republik,
der auf Gleichberechtigung aufgebaut ist, kann solche Übung sehr wohl
brauchen. Bezeichnend ist nun, dass Piaton gar nicht daran denkt, die

Kinder oder Heranwachsenden sollten dabei eig-ene Gedanken produziren ;

sondern sie müssen auswendig Gelerntes vortragen. Er geht offenbar

von dem Gedanken aus, dass der Ausdruck nur dann ganz beherrscht
werden kann, wenn nicht schon der Stoff Schwierigkeiten macht, nebenbei

bemerkt ein Hauptgrund, warum die Schüler beim modernen Aufsatz
nicht genug deutsch lernen.

Was nun die Auswahl des Vorzutragenden betrifft, sagt Piaton, so ist
dabei im Auge zu behalten, dass die Kinder zu Hütern, d. h. zu
wirklichen Werkmeistern der edelsten Freiheit berufen sind. Es sind deshalb

fur sie die Stücke so zu wählen, dass nur das wahrhaft Freie, der echte

Seelenadel, zur Darstellung gelangt. Der Vortrag soll rein erzählend

sein; dramatische Vorführungen taugen für die Jugend nicht, auch nicht
zu blossem Spiel, denn der Spielende versenkt sich bei der Darstellung-

ganz in die dramatische Rolle; das nur dargestellte Bild tritt ganz in



154

ihn ein und beeinflusst seine Vorstellungen, Gedanken und Sitten. Weil
aber das Drama auf Charaktergegensätzen beruht, ist es nicht anders

möglich, als dass auch schlechte Charaktere dargestellt werden, und
diese Gefahr muss fern bleiben.

Nicht anders verhält es sich, nach Piatons Ausführungen, mit der

eigentlichen Musik. Weise und Rhythmus folgen dem Sinne des Textes

und beeinflussen die Seele des Menschen. Also dürfen die Kinder weder
weiche und sentimentale Weisen spielen, noch auch ausgelassene und
wilde. Brauchen kann man nur, was zur Tapferkeit ermahnt und auch

Tod und Unglück gegenüber einen hohen Sinn pflanzt. Wir werden
vielleicht finden, dass unsere nordischen Seelen solchen Einflüssen gegenüber

weniger empfänglich seien; oder wir werden sagen, es bringe eben

schon jeder der bestimmten Weise der Musik eine grössere oder geringere

Empfänglichkeit entgegen. Das hat Piaton nicht bestritten,
sondern ausdrücklich anerkannt. Worin er weiter geht ist, dass er dem
ersten Unterricht in der Musik einen grundlegenden Charakter zuschreibt;
und bei näherem Nachdenken werden auch wir nicht leugnen können,
dass eine frühe Gewöhnung an harmonische, ernste, getragene Musik ein
bedeutendes Mittel zur Charakterbildung werden könne. Denn der Übergang

vom sichern ernsten Gefühl zum ernsten Gedanken ist nicht gross,
und wir sind oft nur zu geneigt die Wirkung der frühesten Empfindungen

in den Seelen der Kinder zu unterschätzen.
Gleicherweise will Piaton, dass man den Kindern, wie übrigens dem

ganzen Volke, auch in den Erzeugnissen der andern Künste nur die

Nachbildung des Schönen und Gutgearteten vorführ; denn er glaubt,
was man als Kind gelernt, werde man auch im Leben draussen
festhalten. In allen Künsten, heissen sie nun Malerei, Skulptur, Architektur
oder wie sie wollen, soll der Geist des Schönen und Geordneten
herrschen. Nur solches sollen die Kinder sehen, nur solches auch
nachzeichnen. So wird die Jugend wie in einer gesunden Gegend wohnen
und überallher gefördert werden, woher immer von schönen Werken
etwas ihr Auge oder Ohr erreicht, das wie ein Windhauch aus guter
Lage die Gesundheit bringt Ohne es zu merken, werden sich die jungen
Leute an das Ideal des Schönen und Rechten gewöhnen. Sie werden es

überall bemerken, wo es ihnen entgegentritt, sich überall vom Gegenteil
abgestossen fühlen. Für das ganze Leben bleibt ihnen der richtige
sittliche und ästhetische Masstab für alle Erzeugnisse der Kunst, lange
bevor sie dazu gelangen, ihre Urteile vernunftgemäss zu begründen.

Werden wir nicht sagen, dass wir g-egenwärtig weit davon sind,
diesem Ideal zu entsprechen Gewiss ist es lächerlich, das Nackte in der



155

bildenden Kunst mit dem Unsittlichen identisch zu erklären; aber vor
dem Lüsternen und moralisch Hässlichen in Schrift und Bild wird zu

gegenwärtiger Zeit die Jugend nicht genügend gehütet, und nur zu oft
lernt sie alle möglichen Urteile über moralische und ästhetische Dinge
kennen, bevor sie selbst Gelegenheit gehabt hat, durch schöne Vorbilder
in der eigenen Seele einen Masstab zu gewinnen.

Durch die seelische Erziehung wird auch der Körper stark beeinflusst.
Zu seiner Ausbildung dient die andere Seite der Erziehung, die gymnastische.

Doch handelt es sich nach Piatons Meinung bei einer solchen

Einteilung nicht einseitig um den Gegensatz zwischen Körper und Geist,
sondern vielleicht in höherem Grade um zwei verschiedene Eigenschaften
der Seele, den Mut und die Wissbegierde. Ersterm dient für den

Verständigen die Gymnastik; denn nur in einem gesunden und starken
Körper ist rechter Mut denkbar. Die beiden Seeleneigenschaften bilden
aber eine notwendige Ergänzung zu einander. Denn einseitige Körper-
bildung erzeugt Roheit und Stumpfheit, einseitige Geistesbildung Schlaffheit

und allzugrosse Friedlichkeit, beides Extreme des Richtigen. Der
Übung des Körpers muss eine richtige Diätetik zur Seite gehen; gesunde,
aber einfache Nahrung erhält frisch und macht den Arzt überflüssig.
Wer stark und genügend beschäftigt ist, hat keine Zeit zu langen Kuren,
durch die sich unrnässige und untätige Reiche nur den Tod verlängern.
In unserem Staat aber gibt es nur stark beschäftigte Leute.

Die Erziehung der weiblichen Jugend, so fordert Piaton weiter, soll genau
die nämliche sein wie die der männlichen, und beide Geschlechter sollen
gemeinsam erzogen werden. Er begründet diese Forderung folgendermassen.
Die Meinung, dass in den Anlagen beider Geschlechter ein Unterschied
sei, ist ein Missverstand. Gewiss gibt es natürliche Unterschiede, und
dass das Weib an physischer Kraft hinter dem Manne zurücksteht, ist
auch nicht zu leugnen. Aber damit sind die Unterschiede erschöpft. In
allem, was die Fähigkeiten zur Ausübung jeder staatlichen Berufstätigkeit,
also auch zur Ausbildung dazu, betrifft, findet nicht der Gegensatz der
Geschlechter, sondern innerhalb beider Geschlechter der Gegensatz der

Befähigten und der Unbefähigten Anwendung. Es gibt allerdings Frauen,
die einer höhern Ausbildung unzugänglich sind; es gibt aber auch solche

Männer. Das Studium der Natur der Menschen lehrt, dass es, ausseiden

spezifischen Aufgaben des Geschlechts, keine Beschäftigung gibt, für
die Männer oder Frauen allein geeig-net wären ; und wenn man unsern
Standpunkt als verkehrt verspotten wollte, so könnte man mit viel
grösserem Rechte sagen, es sei naturwidrig, dem weiblichen Geschlechte
bestimmte Arbeiten zuweisen und es von der höhern Bildung des Mannes



156

ausschliessen zu wollen. Die talentvolle Frau soll lernen, was der Mann
lernt, und dann auch die nämlichen Rechte haben. Für manches im
Staat wird sich die Frau mindestens so gut eignen wie der Mann.

Piatons Lösung der Frauenfrage ist die radikalste, die es geben kann.
Aber wenn wir seine Gründe untersuchen, so finden wir, dass sie für die

Erziehung wenigstens unanfechtbar sind. Wenn die weitern Folgerungen,
die er zieht, allzuwenig durchführbar erscheinen, wenn namentlich die

Aufhebung der Familie grössere Nachteile als Vorteile zu bringen droht,
so ist damit gegen die gleiche uud gemeinsame Bildung der Geschlechter
nichts gesagt. Die Trennung, die zur Stunde noch massgebend ist, hat
es verschuldet, dass man den Frauen eine minderwertige Bildung glaubte
geben zu dürfen, dass man sie von so vielem ausschloss, was sie gerade
so gut, oft besser, verstehen könnten als die heranwachsende männliche
Jugend. Wenn im spätem Alter der Unterschied in der physischen
Kraft den Mann zu manchem besser befähigt, so kann man den Resultaten

ruhig entg-egensehen. Man hat aber deshalb nicht das Recht,
weder die weibliche Erziehung minderwertig zu belassen, noch auch die

gleichwertige weibliche Arbeit schlechter zu bezahlen.
Überblicken wir das ganze der Erziehung im platonischen Staat,

so ist es freilich die einer Aristokratie, aber erstens einer sehr
zahlreichen, die einen grossen Teil des Volkes ausmacht und alles umfasst,

was dem Staate direkt dient, und zweitens einer, zu der jeder Befähigte
Zutritt hat Bedenken wir ferner, dass Piaton in den „Gesetzen"
obligatorischen Schulunterricht für alle verlangt, nicht aber für alle bis zur
obersten Stufe, so dürfen wir, auch wenn er sich darüber nicht
ausgesprochen hat, annehmen, dass er es auch für den Nährstand des

Idealstaats, Handwerker, Krämer, Bauern so meinte. Ich weiss nicht, ob

nicht ein Zukunftsstaat, in dem alle Produktionsmittel verstaatlicht wären,
zu ähnlichen Ordnungen kommen müsste. Jedenfalls würden sie den

Schrecken der Lehrer, die für geistige Bildung unfähigen Schüler, nicht
mit aller Gewalt durch sämtliche Schulstufen treiben lassen.

Gehen wir zu Piatons „Gesetzen" über, jenem spätem Werk, das die
Grundlinien für die neue Verfassung von Syrakus zu ziehen bestimmt
war. Der praktische Zweck verbot, den Standpunkt des absolut Idealen
festzuhalten. Der gesellschaftliche Zustand von Syrakus müsste respek-

tirt, das neue sorgfältig eingefügt werden. Man konnte vor allen Dingen
nicht daran denken, die Sklaverei abzuschaffen, die im Idealstaat keinen
Platz gehabt hatte. Deshalb müsste auch die höhere Bildung für die

Kinder der freien Bürger reservirt werden, denen die niedere Arbeit des

Tag-es erspart war. Aber wenn man beachtet, dass auch die Kinder der



157

Unfreien obligatorischen Schulunterricht g-eniessen sollten, so schwindet
der Abstand von unseren Zuständen um ein bedeutendes zusammen.
Man wird ja nicht leugnen wollen, dass auch bei uns die Wohlhabenden
und Reichen es leichter haben, ihren Kindern eine gute Erziehung geben

zu lassen, als die Armen ; und wenn man die Forderungen mancher
moderner Schulhyg-ieiniker hört, könnte man bisweilen versucht sein, zu
glauben, die Kinder unserer Zeit hätten sich ausschliessbch auf ein sorgenloses

Dasein vorzubereiten, und nicht auf ein Leben voll Kampf und
Arbeit und rastlosen Wettlaufs. Wie dem aber auch sei: wenn Piaton
praktisch etwas erreichen wollte, so müsste er die tatsächlichen Verhältnisse

zugrunde legen. Das zweite Werk steht daher zum ersten in einem
ähnlichen Verhältnis wie die Kirche des Christentums zum ursprünglichen

EvangeMum. Die Höhe der sittlichen Forderungen wird prinzipiell

festgehalten, aber im einzelnen findet manche Anpassung an diese

Welt statt.
Das zeigt sich vor allem in der Auffassung des Verhältnisses der

körperlichen zur geistig-en Bildung. War im Idealstaat die letztere
durchaus das vorherrschende, so dass sogar bei der Gymnastik der
Einfluss auf die Seele voraus betont wurde, so erscheint nun in den Gesetzen

die Sache in anderem Licht. Ein griechischer Staat jener Zeit müsste

vor allem kriegstüchtig sein, und besonders Syrakus bedurfte, bei der
Nähe des beständig eroberungslustigen Karthago, ein schlagfertiges Heer.

Darum wird auf die Erwerbung von körperlicher Gesundheit und Kraft
hier ein grosses Gewicht gelegt. Es ist freilich, sagt Piaton, schwierig,
ja misslich; für die erste Erziehung, ja für die Pflege des Kindes vor der

Geburt, Gesetze zu geben; und doch sollte der Gesetzgeber dem Staate
das Recht einräumen, für das private Leben der Bürger in dieser

Beziehung- allgemeine Normen aufzustellen, welche die nämliche Bedeutunghätten,

wie gegenwärtig das ebenfalls nicht durch Paragraphen normirte,
aber dennoch von allen beobachtete und heilig gehaltene Herkommen.
Für den Leib wie für die Seele des Kindes ist eine heitere, gleichmässige
und freundliche Gemütsstimmung das zweckmässigste. Dazu kann die

Mutter mitwirken, wenn sie in der Zeit vor der Geburt selbst nach
einem solchen seelischen Gleichgewicht trachtet, und wenn sie in der
ersten Erziehung ebensowohl die Verzärtelung als die gewaltsame
Niederhaltung der Kinder vermeidet. Denn jene macht die Kleinen unzufrieden
und jähzornig, sklavische Unterdrückung aber niedrigen Sinnes,
menschenfeindlich und trotzig. Man gebe also dem schreienden Kinde sa
weit nach, als sein Verlangen berechtigt ist, hüte sich aber zu meinen,

man müsse in ihm nur Freude erwecken und jede Unlust abhalten.



158

Ebenso, fährt Platon fort, wird die Natur der Kleinen dadurch
gekräftigt, dass man sie häufig bewegt. Sie sollen bis zum dritten Jahr
vorwiegend getragen werden, damit sie nicht durch vorzeitige allzu
häufige Bewegungen ihre Gbeder verkrümmen. Das Wiegen und der
Gesang der Mütter und Wärterinnen hat ausserdem noch eine besondere

und grosse Bedeutung. Diese von aussen kommende Bewegung nämlich
wirkt beruhigend auf eine innere, die aus einem gewissen Furchtgefuhl
entspringt, und hat somit auch den Wert, die Seele der Kinder mutiger
und zuversichtUcher zu machen. Vom dritten Altersjahr an können

Strafen eintreten; aber sie dürfen nur den Zweck haben, die jugendliche
Zügellosigkeit einzudämmen und der Verweichlichung vorzubeugen. Nie
aber dürfen sie das Ehrgefühl der Kinder beleidigen und ihren Zorn
hervorrufen.

Schon im dritten Altersjahr beginnt die eigentliche Erziehung, und

hier tritt uns nun ein Gedanke entgegen, der im früheren Werke noch

fehlt Wie dem alten Piaton die Vorstellung- gekommen ist, die
Menschen seien doch eigentlich nur ein Spielzeug in der Hand Gottes, : so

hebt sich der Gedanke des Spiels auf allen Lebensgebieten kräftig hervor.

Besonders in der Erziehung spielt es eine sehr wichtige und
bedeutsame Rolle. Das Spiel ist der Ausgangspunkt der Erziehung. Wer
in irgend einem Punkt ein tüchtiger Mann werden will, muss sich darin
von Jugend auf im Spiel wie im Ernst üben. Der künftige Baumeister

führt schon als Knabe kleine Bauten auf; der künftige Landmann freut
sich an kleinen Geräten, die den wirklich gebrauchten nachgebildet sind,
und ein verständiger Erzieher verschafft den Kindern Gelegenheit dazu.

Wer auf Wissenschaften ausgeht, beschäftige sich früh mit Messen und

Wägen, den künftigen Krieger lehre man früh reiten, und so versuche

man auf alle Weise die Freude und Begierde der Kinder auf das zu
lenken, was sie als Männer vollkommen können müssen.

So soll auch die erste Erziehung Spiel sein; und zwar kann man
die Kinder zunächst machen lassen. Kommen sie zusammen, so erfinden
sie ihre Spiele selbst. Die Zusammenkünfte geschehen unter Aufsicht
vom Staate angestellter Kinderwärterinnen, die neben den freien Spielen
solche anordnen, die von den staatlichen Organen als zweckmässig
bezeichnet sind. Wir haben die Einrichtung der Kindergärten vor uns.

Auch das Lokal ist angegeben: es ist der grosse Hain oder Baumgarten
des Tempelbezirkes jedes Stadtviertels. Ein Züchtigungsrecht steht der

Kindergärtnerin gegen Kinder von Sklaven und Fremden ohne weiteres

zu; gegen Bürgerkinder nur, wenn kein Einspruch erhoben wird; im
letzteren Fall hat sie die Sache vor die Stadtbehörde zu bringen.



159

Im Kindergarten bleiben die Kinder drei Jahre, bis zum zurückgelegten

sechsten Altersjahr. Hierauf werden sie in die eigentliche
Gymnastik eingeführt, die sie bis zum Eintritt in das waffenfähige Alter
betreiben. Die gymnastischen Übungen zerfallen in militärischen Vorunter-
richt, Ringen und Tanz, von denen auch die letzteren die Kriegstüchtigkeit

wesentlich oder doch zum Teil im Auge haben. Vom sechsten Jahre

an sollen die Knaben lernen, mit Bogen. Wurfspiess und Schleuder

umzugehen, und zwar soll man es nicht bei der verkehrten und gewöhnlichen

Art bewenden lassen, uni die rechte Hand zu üben. Die beiden

Körrlferseiten sind ja sonst ganz gleich stark, also müssen es auch die
Hände und Arme sein. Dass Piaton auch auf die frühe Übung im Reiten

beständig Gewicht legt, erklärt sich am besten dadurch, dass er syra-
kusische Verhältnisse im Auge hatte. In Sicilien war die Kavallerie von
grosser Bedeutung geworden, während sie in dem gebirgigen Griechenland

nie so recht hatte gedeihen wollen. Beim Ringen handelt es sich

nicht um die kunstmässige Fertigkeit, und die Regelbücher, die darüber

existiren, taugen nichts. Was für die Erziehung not tut, ist das nämliche,

was dem Mann im Kriege zustatten kommt, Gelenkigkeit. Kraft
und schöne Bewegung.

Von ganz besonderer Wichtigkeit ist der Tanz oder besser der
Chorreigen. Diese Kunst, wie die des Gesangs, beruht auf dem allen
Menschen angeborenen Trieb, die Gbeder zu bewegen und Leute auszustossen;

und zwar wird der Mensch durch seine Anlage darauf gelenkt, das nicht,
wie die Tiere, ohne alle Ordnung- zu tun, sondern ihm wohnt ein Gefühl

für Harmonie und Rhythmus inne. Es darf hier darauf hingewiesen

werden, dass die neueste Wissenschaft den musikalischen Rhythmus
sowohl der Stimme als der Bewegung gleich Piaton aus einer Naturanlag-e
eines Menschen ableitet, die sich zuerst in der rhythmischen Begleitung
der Arbeit, beim Hämmern, Dreschen, Rudern usf. kundgibt. Diese

Bewegungen und die damit verbundenen Gesänge soll nun die Erziehung
leiten, und zwar so, dass sie zugleich auch das Gefühl für das Schöne

heranbilden. Tanz und Gesang sollen Worte und Bewegungen des edlen

Menschen darstellen, um das zu bewirken. So hat denn die rhythmische
Bewegung des Chorreigens ein doppeltes Resultat im Auge. Der Tanz
in Waffen begünstigt die kriegerische Ausbildung. In ihm kommt das

militärische Element vorwiegend zur Geltung: es zeigt den Krieger im
Moment der Verteidigung, durch Ausbiegen und Pariren des feindlichen
Schlages, wie beim Angriff mit Speer oder Schwert, mit Bogen oder

Wurfspiess; es verrät den Tapferen durch die edle Körperhaitang und

Bewegung, den Unedlen durch das Gegenteil. Und wie im kriegerischen



160

Tanz, so muss der Knabe auch bei jedem Festzug- zu Ross oder zir
Fuss mitmachen, um sich an die Ordnung des Waffenhandwerks zu
gewöhnen.

Das zweite Resultat des Tanzes aber ist die Gewöhnung an taktvolle

Bewegung, die wesentbch durch die friedbchen Reigentänze zu
Ehren der Götter geübt werden. Diese drücken insgemein die Darstellung

eines friedlichen und glücklichen Zustandes aus, entweder der
Rettung aus Gefahren, oder des Besitzes eines ruhigen Glückes. Die stärkere
Freude wird sich in kräftigeren, die geringere in weniger starken
Bewegungen äussern; auch hier wird sich der massvollere Charakter an
seinem gehaltenen Ausdruck, der niedere durch auffallende Bewegungen
verraten.

Wenn wir versucht sein könnten, die letzteren Ausführungen beber
auf das Ballet als auf den Turnunterricht anzuwenden, so geben wir
vielleicht damit nur zu, dass wir das Turnen immer zu sehr von der

ganzen Erziehung losgelöst haben. Es fällt auf, dass von derartigen
Übungen, wie unser Gerätturnen sie zeigt, bei Piaton gar keine Rede ist
und dass sich bei ihm die Turnspiele zum guten Teil dem mibtärischen
VorUnterricht unterordnen, sofern sie nicht auf eine harmonische Bewegung

des ganzen Körpers ausgehen. Es ist die Frage, ob dieses Prinzip
nicht grosse Beachtung verdiene; denn es entfernt sich ebensoweit von
nutzloser mibtärischer Spielerei wie von übel angebrachtem Athletentum,
und vereinigt doch die Erziehung zu körperbcher Kraft und schönem

Anstand in vollkommen genügender Weise.

Hier muss nun die Frage behandelt werden, wie sich Piaton in den

„Gesetzen" die Erziehung des weiblichen Geschlechtes denkt Da ist denn
zunächst auffallend, dass er die Geschlechter nur bis zum sechsten Alters-
jahr gemeinsam erziehen lässt, von da an sie aber trennt Das ist keine
Untreue gegen sein ursprüngliches Ideal der vereinigten Erziehung-,
sondern hier wirkt wieder das harte Gebot der Notwendigkeit. Wollte er

praktisch durchführbare Vorschläge machen, so konnte er sich vom
realen Boden nicht allzuweit entfernen. Es ist zwar nicht richtig, wenn
man immer behauptet, die griechische Frau sei wie eine Orientalin
behandelt worden. In Athen genoss sie sogar einer Achtung, wie sie ihr
seither erst durch die Reformation, d. h. durch die Abschaffung des

Priesterzölibats, wieder zuteil geworden ist. Aber da Piaton das Institut
der Ehe, das er im Idealstaat aufgehoben hatte, für die Gesetze
beibehalten müsste, sah er sich auch in die Notwendigkeit versetzt, den
landläufigen Anschauungen über Mädchenerziehung Rechnung zu tragen.
Es war schon ein hinreichend kühner Schritt, wenn er auch jetzt ver-



161

.langte, dass die Frauen zu einer ganzen Reihe von Staatsämtern

herangezogen werden sollten, und wenn er für die Mädchen, wenn nicht eine

gemeinsame, so doch die gleiche Erziehung wie für die Knaben forderte.
Auch die gymnastischen Übungen sollten dieselben sein, mibtärischer
VorUnterricht, Ringen und Chorreigen; denn erstens gehöre auch der

Frau eine allseitige körperliche Ausbildung, und zweitens sei es gar
nicht so unzweckmässig. wenn sie sich auch ein wenig auf das

Waffenhandwerk verstehe. Man soll nur einmal annehmen, dass der ganze
Heerbann ausgerückt sei, oder dass ein übermächtiges Heer von Hellenen

oder Barbaren die Stadt bedrohe. Da müssen doch, im ersten Falle,
die Frauen den Wachtdienst versehen können, im zweiten aber, anstatt
in den Tempeln die Hülfe der Götter anzurufen, es den Müttern unter
den Tieren gleich tun können, die mutig ihre Jungen verteidigen. Einige
Abweichungen von den Vorschriften für die Knaben gibt Piaton für die

Mädchen zu. Es ist ganz deutlich, dass er tatsächliche Zustände im
Auge hat: die Barbaren, die heranrücken könnten, sind die Karthager,
die mehr als einmal vor Syrakus lagen. Dass er daneben die

Geistesbildung auch den Frauen zugängbch machen will, versteht sich nach
diesem allem von selbst. Und hier hat er das schöne Wort gesprochen,
dass der Staat, der die Erziehung des weiblichen Geschlechts vernachlässige,

sich selbst der Hälfte seiner Kraft beraube.

Diese Geistesbildung, die musische, wie er sie auch hier nennt, ist,
wie in der Republik, zunächst die Erziehung der Seele zum Schönen.

Dass diesem Zweck auch die Gymnastik teilweise dienen soll, haben wir
bereits gesehen. Gesang und Tanz sind eben dem Griechen, wenn nicht
unzertrennliche, so doch sehr nahe verwandte Begriffe. So wiederholt
denn Piaton, dass die Erziehung auch der Seele damit beginne, die dem

Menschen innewohnenden Triebe nach rhythmischer Bewegung und Laut-
äusserung zu leiten und schön zu gestalten, und dass, anfängbch durch
das Spiel, die Kinder Freude an dem erhalten sollen, was sie später zu

leisten haben. Das ist aber, sagt er, die Kunst, ein vollkommener Bürger
zu sein, d. h. mit dem Rechte regiren und sich regiren lassen zu können ;

und die Begierde darnach zu wecken, ist die Hauptaufgabe der Erziehung.

Sie führt und leitet die Kinder zur willigen Anerkennung der

vom Gesetz und der Erfahrung der Verständigen ausgesprochenen und

gebilligten Grundsätze, unter denen auch hier der vornehmste ist, dass

das Schöne und das sittlich Gute identisch seien. Von diesem Grundsatz

müssen die Seelen der Kinder erfüllt werden. Sie müssen lernen,

nur das wirklich Schöne für schön zu halten. Denn gefälbge Darstellung

des morabsch Hässbchen wirkt schädlich und verwirrt das Urteil.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1905. 11



162

Schön ist alles, was in Bewegung oder Lied durch Trefflichkeit der Seele

und des Körpers bedingt ist ; was mit seebscher oder leibbcher Schlechtigkeit

zusammenhängt, muss als hässMch gelten. Daher kann der Staat
nicht untätig zusehen, was die Künstler und Dichter darstellen, und
welche Mittel sie dazu verwenden. Er muss darauf sehen, dass ihn die

Kunst in seinen erzieherischen Bestrebungen unterstüzte, und dass nichts

dargestellt werde, als was dem wahrhaft Schönen dient. Die Kunst
unterbegt deshalb der Aufsicht des Staates, dessen Bestreben dahin geht,
dass die Kinder von vornherein die Begriffe des Guten und des

Angenehmen nicht für verschieden halten. Freilich meint Piaton, die

Darstellungen der Kunst könnten, bei so einfachem Inhalt, eintönig werden ;

aber die Dichter und Künstler hätten eben dafür zu sorgen, dass die

inhaltliche Mannigfaltigkeit, die hier fehlen müsse, durch den Reichtum und
die Vielseitigkeit der Darstellung aufgewogen werde.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen wenden wir uns zu den
einzelnen Vorschriften über die geistige Bildung.

Piaton hat, vielleicht zuerst, den obligatorischen Schulbesuch

verlangt. Im Athen seiner Zeit bestand ein solcher nicht; dort galt nur
der Grundsatz, dass die Väter ihren Söhnen den notwendigen Unterricht
geben lassen müssen. Versäumten sie es, so waren die letztern der

Verpflichtung überhoben, die Väter in ihrem Alter zu erhalten. In den
Gesetzen dagegen wird verfügt, dass alle Kinder die Schule zu besuchen

haben, und dass kein Vater das Recht haben solle, die Dauer der Kurse

zu verkürzen, auch nicht zu verlängern. Für alle Richtungen des Unterrichts

soUen besoldete Lehrer angestellt werden. Als Oberaufseher der
Schule wählen die Behörden auf sechs Jahre einen eigenen Beamten, der
darauf zu sehen hat, dass der Unterricht der Verfassung gemäss erteilt
werde. Da seine Obliegenheiten sehr zahlreich sind, hat er das Recht,
Männer und Frauen als Gehilfen heranzuziehen.

Mit Sonnenaufgang müssen die Kinder zur Schule geschickt werden,
und zwar in Begleitung eines Aufsehers, damit sie sich auf dem Wege
ordentbch betragen. Man soll sie überhaupt nicht ohne Aufsicht lassen.

Denn je weniger der Quell des Denkens in ihnen in geordnete Bahnen

gelenkt ist, umsomehr ist das Kind, das am schwersten zu behandelnde
aller lebendigen Wesen, zu törichten Anschlägen geneigt und heftig und

übermütig.
Von den leiblichen Übungen ist bereits gesprochen; nur wären die

eigenüichen Spiele noch zu erwähnen, die ebenfalls unter der Aufsicht
der Lehrer abzuhalten sind. In ihnen erbbckt Piaton einen für das

Staatsleben ausserordentlich wichtigen Faktor. Nur müssen sie fest ge-



163

ordnet sein, und es darf in ihrer Wahl kein zu grosser Wechsel
stattfinden. Wechselt man zu häufig ab, so gewöhnt sich die Jugend, stets
das neue für das bessere zu halten. Das überträgt sich dann auch auf
das Staatsleben, dessen Heil doch vor allem auf der Stabibtät der Ver-
hälnisse beruht. Man lasse also die geeignetsten Spiele durch Oberaufseher

feststellen und betrachte diese als Richtschnur.
Der Elementarunterricht in den geistesbildenden Fächern zerfällt in

einen dreijährigen Kursus, in dem, was wir Unterricht in der Muttersprache

nennen, und einem dreijährigen Kursus in Musik, zusammen
sechs Elementarschuljahre vom zehnten bis zum sechszehnten Jahre.
Daran schliesst sich für die Begabteren ein Unterricht in Mathematik
und Astronomie. Die Auswahl dieses Lehrstoffes gibt manches zu denken.
Dass das Studium fremder Sprachen nicht in Betracht kommt, liegt auf
der Hand. Auf der ganzen Welt kam der Hellene mit seinem Griechisch
durch, wie heute der Italiener an den Küsten des Mittelmeers mit seiner

Sprache. Brauchte man etwas mehr, so waren Dolmetscher zur Hand,
oder man lernte rasch das notwendigste Persisch oder Syrisch. Fremde
Literaturen, die das eigene Kulturgebiet beeinflusst hätten, gab es auch
nicht, daher auch keine Kultursprache, die zu lernen eine wissenschaftliche

Notwendigkeit gewesen wäre, wie es zweihundert Jahre später das
Griechische für die Römer wurde. Man konnte sich also auf die Muttersprache

beschränken. Mehr könnte es auffallen, dass für die sogenannten
Realien gar kein Raum gelassen ist, und dies umsomehr, als doch Piaton
im Besitze aller der schon beträchtlichen Kenntnisse war, die seine Zeit
von Geschichte, Geographie. Botanik, Zoologie und Somatologie hatte.
Die Ursache ist offenbar die, dass Piaton von der Aneignung gedächt-
nismässigen Lehrstoffes nichts hielt und der Meinung war, die Bekanntschaft

mit diesen Dingen könne man ruhig dem Moment überlassen, wo
man sie brauche, auch den Berufspersonen, die sie zur Ausübung ihrer
Wissenschaft nötig hätten. Für die Gesamtheit erblickte er darin keinen
Nutzen. Inwiefern er Recht hatte, mögen die entscheiden, die wissen,

was von all den Dingen bei der Mehrzahl der Schüler nach ein paar
Jahren noch hängen gebbeben ist.

Der Unterricht in der Muttersprache beginnt mit Lesen und Schreiben.

Auf eine besondere Fertigkeit, schnell und schön zu lesen und zu
schreiben ist nicht zu sehen. Wer dazu besondere Anlagen hat, wohl
und gut, die andern sind nicht damit zu plagen. Besondere Beachtung
erheischt der Lesestoff. Man pflegt den Kindern die vielen Dichter
vorzulegen, deren Schriften auf uns gekommen sind, und es gibt unzähbge
Leute, die meinen, die Jugend müsse womöglich ganze Dichter auswen-



164

dig lernen. Andere empfehlen Lesebücher mit ausgewählten Abschnitten
in Poesie und Prosa, mit Sammlungen besonders wichtiger Aussprüche
und Stellen, die sie zum Auswendiglernen geeignet halten, weil dadurch
im Gedächtnis der Jugend mancherlei Wissen und Erfahrungen haften
bleibe. Dieses viele Wissen ist aber nicht ohne Gefahr. Die Schriftwerke

enthalten gar manches, war für die Ohren der Jugend nicht taugt,
und diese soll überhaupt vom Bösen und Schlechten so spät als nur
möglich Kenntnis bekommen. Es kann also die Lektüre der Schriftsteller

für die Schule nicht empfohlen werden. Sehen wir uns nach

passendem Lesestoff um, so bietet sich vor allem der Dialog, wie ihn
Piaton selbst geschaffen hat. Er zögert gar nicht, es auszusprechen,
dass er die Einführung seiner Schriften als Schulbuch für sehr

zweckmässig hielte, und die Nachwelt hat ihm recht gegeben. Die Anregung
zum Denken, wie der hohe sittiiche Ernst dieser Schriften, machen sie

zur Lektüre der heranwachsenden Jugend ausnehmend geeignet
Es folgt der Unterricht in der Musik. Zwar von Liedern und

Chorreigen ist schon lange die Rede gewesen; ohne begleitende vokale oder
instrumentale Musik ist ja der Tanz gar nicht denkbar. Jetzt handelt es

sich aber vornehmlich um die Übung dei Jugend in der Instrumentalmusik,

zur Begleitung eines untergelegten Textes. Piaton verlangt sehr

streng, dass die Weise dem Text entspreche, und dass der Unterricht

ganz einfach sei. Nicht nur sollen die Knaben nicht zu Virtuosen
ausgebildet werden, sondern die Lehrer sollen von allem Künstbchen und
Gemachten, woran die Musik der Zeit so reich sei. absehen. Denn

dergleichen verwirre nur und führe die Jugend nicht zum wahren Nutzen,
den ihnen diese Übungen verschaffen sollen.

Soweit reicht der gemeinsame obligatorische Unterricht für alle,
auch die Kinder von Sklaven. Daran schbesst sich für die Freien ein

methodischer Kurs in Arithmetik und Geometrie; von diesen
Wissenschaften sollen alle die Grundlagen verstehen, nicht nur praktisch zum
täglichen Gebrauch, sondern theoretisch, mit wissenschaftlicher Begründung.

Denn unordentliches Vielwissen ohne logische Durcharbeitung ist
eigentlich viel schlimmer als völlige Unwissenheit Auch hier kann man
spielend beginnen und den Kindern die ersten arithmetischen Funktionen

an greifbaren Gegenständen klar machen.

Mit Vorgerückteren gehe man darauf zur Astronomie über. W^as

Piaton darüber sagt, ist von so fundamentaler Wichtigkeit, dass wir
etwas dabei verweilen müssen ; denn es berührt eine Frage, die auch bei

uns seit Jahrhunderten immer wieder auftaucht.
Es gebe Leute, sagt er, die behaupten, man dürfe nach dem Wesen



165

des Weltalls und den darin herrschenden Ursachen und Gesetzen nicht
forschen. Das sei Vorwitz und verletze die Ehrfurcht vor dem Heibgen.
Das bezeichnet Pia ton geradezu als verkehrt. Nicht die Erforschung
dieser Dinge ist gottlos ; sondern vielmehr ist es Lästerung der Gottheit,
über das Weltall falsche Meinungen weiterzugeben, bloss weil sie einmal
hergebracht sind. Denn die richtige Anschauung darüber läutert die
Vorstellungen auch von der Gottheit, und frömmer wird das Gebet zu
dem besser erkannten Gott.

Das Beispiel, das Piaton von der dringenden Notwendigkeit neuer
Lehren über das Weltall bringt, ist äusserst interessant. Bisher, sagt er,
habe er mit allen Griechen gemeint, die Planeten hätten von einander
verschiedene Bahnen, und daher stamme auch ihr Name, Irrsterne. Das
sei aber nur der Trug des Augenscheins. In Wahrheit sei er jetzt, in
seinem Alter, zur Überzeugung gekommen, dass die Planeten stets
dieselbe Bahn wandeln, und dass jeder nur einen einzigen Kreislauf habe.

Schiaparelli und Wolf haben gesehen, dass Piaton, obwohl er sich
nicht weiter darüber ausspricht, hier als erster Verkünder des koperni-
kanischen, heliozentrischen Weltsystems auftritt. Wenn jeder Planet
eine einzige, unabänderbche Bahn hat, so ist das nur bei Ahnahme der
Doppelbewegung der Erde denkbar. Es hat ja nach Piatons Zeit nicht
mehr lange g-edauert, bis diese Erkenntnis deutlicher ausgesprochen
wurde; sein Schüler Herakleides hat es noch im vierten, Aristarch von
Samos im Beginn des dritten Jahrhunderts getan. Gegen den letztern
erhob das Schulhaupt der Stoiker, Kleanthes, den Vorwurf der
Gottlosigkeit; zum Glück für Aristarch war keine Inquisition zur Hand wie

gegen Galilei. Wie die römische Kirche, so sperrten sich die Stoiker gegen
das neue Licht, denn es warf ihnen ihr Weltgebäude um; nach ihnen
ist nämlich der Mensch der eigentliche Zweck und Mittelpunkt der
Schöpfung, und darum die Wohnung des Menschen, die Erde, das Zentrum
der Welt. Sie haben es denn auch verstanden, die Verbreitung der
neuen Lehre zu hemmen, so dass diese in der antiken Welt nie Gemeingut

wurde, obgleich viele darum wussten. Sie prüften die wissenschaftliche

Theorie an ihrem philosophischen Standpunkt und erfanden sie als
falsch. Piaton geht den umgekehrten Weg. Nach seiner Meinung soll
die Wissenschaft unbehindert ihre Bahn verfolgen; ihre Resultate haben
für das religiöse Bewusstsein keine Bedeutung, oder höchstens die, dass

die bessere Erkenntnis der Welt auch eine reinere Gottesvorstellung zur
Folge hat. Der rebgiös Empfindende braucht sich also vor neuer
Erkenntnis der Welt ebensowenig zu fürchten, als sich der Forscher zu
scheuen braucht, sein Wissen andern kund zu tun. Wie hoch steht



166

dieser Standpunkt über dem leidenschaftlichen Treiben, das um diese

Dinge entbrennt. Käme Piaton heute zurück, er würde in den Kämpfen
um Moses und Darwin, oder um Bibel und Babel, beide Parteien des

Mangels an Logik bezichtigen und ernstlich verlangen, dass man
Unzusammengehöriges nicht durcheinanderwerfe.

Ich bin zu Ende. Manches von dem, was ich Einen von Piaton
mitgeteilt habe, wird Sie sympathisch berührt haben, manches Ihnen

fremdartig vorgekommen sein. In einem Punkte werden wir uns alle
mit ihm eins fühlen, nämbch darin, dass er es als den eigentbchen Zweck
der Erziehung bezeichnet, die Kinder zu wackeren Menschen und zu
rechten und tüchtigen Bürgern heranzubilden. Dieses hohe Ziel nie aus

dem Auge zu verberen, es sich im Wirrwar der Meinungen beständig

gegenwärtig zu halten, über dem tausendfachen Kiemen das wahrhaft
Grosse nie zu vergessen, das kann uns Piaton heute noch lehren.


	Platons Erziehungslehre : Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in Bern, 9. Januar 1904

