Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 15 (1905)

Heft: 3

Artikel: Platons Erziehungslehre : Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in
Bern, 9. Januar 1904

Autor: Finsler

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

147

Platons Erziehungslehre.

Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in Bern 9. Januar 1904
von Rektor Finsler.

An dem Tage, an dem wir das Andenken unseres grossen nationalen
Padagogen Pestalozzi feiern, mag es auch einmal gestattet sein. den
Blick in eine fernere Vergangenheit zuriickschweifen zu lassen, nach
Athen, der Wiege unserer gesamten Kultur, zu dem wunderbaren Manne,
der, wie er fur so viele Seiten des geistigen Lebens der Welt der Aus-
gangspunkt geworden ist, so auch der erste war, der die Fragen der
Erziehung als ein ganzes erfasste und sie mit wissenschaftlichem Geiste
durchdrang, so dass seine Anschauungen im einzelnen nur Resultate der
gesamten Auffassung sind. Wenn wir in Platon den ersten wissen-
schaftlichen Pidagogen erblicken, so wollen wir damit sagen, dass er der
erste war, der die doppelte Bedeutung der Erziehung, sowohl fiir den
einzelnen als Individuum, als auch fur die Gesamtheit erkannt und aus-
gesprochen hat. Man pflegt mit griosserem oder geringerem Rechte zu
sagen, dass das Altertum die Rechte des Staates dem einzelnen gegen-
tiber einseitic betont und die des letztern wenig geschiitzt habe. Wenn
dies richtig ist, so haben wir in Platons Philosophie den bedeutendsten
Wendepunkt in der ganzen Geschichte der Kultur zu erblicken; denn
hier tritt zum erstenmal bewusst der Gedanke auf, dass die Rechte der
Gesamtheit dem einzelnen gegeniiber nicht unbeschrinkt seien, sondern
dass er auf ein gesondertes Leben Anspruch habe. Das Ziel, daz dem
einzelnen Individuum gesteckt ist, besteht nach Platon in der Vervoll-
kommnung der Seele, des innern Menschen, seiner Gute, seines Glicks,
seiner Erkenntnis des Wahren. Dieses Ziel kann der Mensch unter jeder
Staatsform anstreben; es zu erreichen, wird ihm am besten im voll-
kommensten Staate gelingen, wo die Offentlichen Zustinde ihn fordern,
ermutigen, ja sogar zwingen, an der eigemen Vervollkommnung zu
arbeiten, und wo von seiner Vollkommenheit wiederum das Heil des



148

ganzen Staates abhiingt. Die Ziele, die Platon der Erziehung setzt, sind
deshalb zugleich ethisch und politisch.

Er weicht darin im Grunde nicht von den Grundsitzen jedes aus-
oebildeten Kulturstaates ab. In den unentwickelteren Formen der mensch-
lichen Gesellschaft ist dieser doppelte Zug noch nicht deutlich bemerkbar.
Was den einzelnen fordert, garantirt auch der Gesamtheit die Existenz.
Bei wilden Volkern beschrinkt sich daher die Erziehung fast ausschliess-
lich auf die Fithrung der Waftfen zu Jagd und Krieg, auf héheren Stufen
richtet sie ihr Augenmerk auf frithe Ausiibung der Fertigkeiten in Schift-
fahrt oder Ackerbau, und in ihrer Einseitigkeit leistet sie fast absolut.
Yollkommenes. Mit der steigenden Entwicklung des Staatswesens gelangt
der einzelne zu freierer individueller Stellung; aber der Grundgedanke,
der jeder Erziehung zur Basis dient, ist doch immer der, dass durch sie .
nicht nur der Einzelne fiir sein Fortkommen im Leben méglichst befihigt
werden soll, sondern dass sie ihn zu einem niitzlichen Mitglied der Ge-
samtheit mache, so dass die Existenz und die Fortdauer dieser Gesamt-
heit nach Kriften garantirt werde. Daher sehen wir zu allen Zeiten
und an allen Orten, wie jedes Volk, jeder herrschende Stand auf den
Gang der Erziehung Einfluss zu gewinnen sucht; daraus erklirt sich der
Eifer, den alle politischen oder religiosen Parteien an den Tag legen, in
der Schule die Leitung zu gewinnen; daraus auch die Veridnderungen,
die nach den wechselnden Anschauungen der Zeit an Organisation und
Lehrplinen der Schulen vorgenommen werden. Der Umfang des Ein-
greifens des Staates in die Erziehung ist an verschiedenen Orten und zu
verschiedenen Zeiten verschieden; aber darin war die Menschheit zu allen
Zeiten einig, dass die Heranbildung des nachwachsenden Geschlechts in
den beiden genannten Richtungen von hichster Bedeutung sei. Am
meisten schwankt indessen das Verhiltnis der ethischen zur politischen
Seite. Der Staat kann sich entweder damit begniigen, von seinem kunf-
ticen Biirger, Beamten, Soldaten ein bestimmtes Mass von Kenntnissen
und Fertigkeiten zu verlangen; oder er kann das Begehren stellen, dass.
in der Erziehung das ethische Moment eine hervorragende Rolle spiele,
und dass in dieser Richtung Entscheidendes geschehe. Platon hat sich
fir das letztere entschieden. Seiner Meinung nach ist es am wenigsten
gleichgiiltig, wie der Mensch das Leben ansehe; ob er sein Glick im
Besitz und Genuss oder in unzerstorbarem Seelenfrieden erblicke; ob sein
Streben nach dem Ausserlichen gehe, oder ob er zuerst nach der Er-
kenntnis des Wahren, Guten und Schénen frage. Es ist ihm nicht ver-
borgen, dass man das nicht in der Schulstube lernen kann. Unsere
Klagen, dass es manchmal mit der moralischen Erziehung dutch die



149

Schule so wenig weit her sei, wiirde er vollkommen verstehen. Daher
verlangt er, dass sich das ganze Volk an der Erziehung der Jugend
zum Guten beteilige. Nicht nur durch ihr Vorbild sollen die Erwach-
senen den Jiungeren voranleuchten, sondern es soll ihnen auch Gelegen-
heit geschaffen werden, ihre reife Erkenntnis der Jugend mitzuteilen,
damit ein einheitlicher Geist wahrhaft edler Gesinnung den Kindern schon
in der frithesten Zeit entgegentrete. Wie schwer das sich verwirk-
lichen liesse, verhehlte er sich selbst nicht; wie schon es wire, fuhlen
auch wir.

Noch ein anderer Gegensatz tritt uns, so oft von Erziehungsfragen
die Rede ist, entgegen. Man kann entweder ohne Riicksicht aut vor-
handene Zustinde ein ideales Gebiude herstellen, oder den Plan nach
den tatsiichlichen Verhiltnissen einrichten. Der erstere Weg erscheint
auf den ersten Blick leichter, und ist es auch insofern, als ja gerade die
vorhandenen Zustinde jeder prinzipiellen und reinlichen Losung der
piidagogischen Fragen den hirtesten Widerstand entgegenzusetzen pflegen.
Wenn man sich aber nicht damit begniigen will. Luftschlésser zu bauen,
- sondern den Wunsch hat, wirklich Fruchtbringendes zu schaffen, so ist
dieser Weg der schwerere. Denn bei dem Versuch, ein ideales Ziel zu
setzen, muss man sich aller personlichen Neigungen und Liebhabereien
enthalten und darf keine blossen Einfille vortragen, sondern dieses als
ideal bezeichnete Ziel muss durch seine innere Wahrheit wirken. Es
muss das Bedauern wachrufen, dass eine volle oder auch nur teilweise
Durchfihrung schwer oder unmdéglich sei, und dadurch den Wunsch und
das Bestreben wecken, dem vorgesteckten Ideal wenigstens in den
Schranken des Moglichen niherzokommen. Wer also einmal von
bestehenden und hemmenden Verhéltnissen absehen will, muss sich
jede Konstruktion erlauben diirfen, sofern diese nur die Leistungstihig-
keit der menschlichen Natur nicht iiberschreitet. Er wird nicht unmittel-
bar zu einem praktischen Ziele kommen, aber seine Wirkung ist durch
keine Zeit beschrinkt, und die fernsten Geschlechter werden zu ihm
zuriickkehren und von ihm lernen. Wer dagegen ein unmittelbar prak-
tisches Ziel vor Augen hat, wird zwar seinen prinzipiellen Standpunkt
beibebalten diirfen, aber gezwungen sein, sich im einzelnen an das Er-
reichbare zu halten.

Fur die Tiefe des Unterschieds, der sich zwischen diesen beiden Mog-
lichkeiten auftun kann, bieten die Schriften Platons einen denkwiirdigen
Beleg. Der grosse Weise hat zweimal in umfassender Weise uber Er-
ziehung gesprochen, beidemale im Zusammenhang mit der Erdrterung
iiber den besten Staat. In der frithern, etwa 375 v. Chr. vollendeten

¢



150 -

Schrift, die man gewdhnlich die Republik nennt, hat er sein Ideal der
Staatsform ausgefuhrt, der Verfassung, wie sie sein sollte, ohne Riicksicht
auf die Moglichkeit der Einfihrung in einem damaligen griechischen Ge-
meinwesen. Dementsprechend ist auch die Erziehung ganz ideal gestaltet,
und es wird nur die Frage gestellt, durch welche Mittel die Birger und
namentlich die Regirenden eines solchen Musterstaates fir ihre Pflichten
befiihigt werden sollen. Die spiitere Schrift, die Gesetze, zeigen den Ver-
such, die platonischen Gedanken iber die beste Verfassung auf eine be-
stimmte Organisation anzuwenden. Dieser Versuch entsprang einer kon-
“kreten Veranlassung. In den sechziger Jahren des vierten Jahrhunderts
hatte es Platons Freund und Gesinnungsgenosse Dion unternommen, in
Syrakus an Stelle der Tyrannis des jingern Dionysios eine neue Verfas-
sung im Sinne und Geiste Platons einzufithren, und Platon lebte der
Hoffnung. dass das Experiment gelingen werde, umsomehr, als die ersten
Anfinge sehr glicklich verliefen. Wie er sich die Anwendung seiner Grund-
sitze in diesem konkreten Falle dachte, das fithrte er in den Gesetzen
aus. Das Unternehmen scheiterte. Dion wurde ermordet, und Platon,
dessen Lebensabend durch diese Ereignisse dauernd verdistert wurde,
liess das Buch unvollendet. Es wurde erst nach seinem Tode heraus-
gegeben und zeigt durch die sich oft unangenehm geltendmachende
Dunkelheit der Sprache, den im Gegensatz zu den andern Schriften oft
ungelenken Stil, dass- die Arbeit ganz plitzlich abgebrochen worden ist.

Dem Unterschied der Zwecke der beiden Schriften entspricht es, dass
auch in den Fragen der Erziehung die Gesetze nicht nur von den hohen
idealen Forderungen der Republik in vielen Punkten abweichen, sondern
dass auch mehr ins einzelne eingetreten wird. Auch hier freilich ist
nicht zu viel spezialisirt. Das war nicht Platons Art. Er hat sich mehr-
fach dahin ausgesprochen, dass allzu eingehende Reglemente und Ver-
ordnungen zu nichts gut seien, da man doch nicht zum voraus jeden
moglichen Fall in Anschlag bringen konne. Vielmehr miissten die grund-
legenden Bestimmungen kurz und klar sein. Wenn man die ausiibenden
Organe der Staatsgewalt streng auf die Verfassung verpflichte und ihnen
schon in der Erziehung deren Sinn und Geist einflosse, diirfe man ihnen
die Regelung des einzelnen vertrauensvoll iiberlassen. Platon hatte eben
in Athen gesehen, wohin die planlose Gesetzmacherei fithren kann. Man
fand zu seiner Zeit dort sich in dem Paragraphenschwall gar nicht mehr
zurecht und wusste oft kaum, was noeh gelte, und was durch neue
Verordnungen abgeldst war.

Platons pidagogische Grundsiitze erschemen, wie nicht anders mog-
lich ist, von seinen politischen Prinzipien bedingt. In dem Idealstaat



151

seiner Republik herrscht ein Stand, den er die Hiiter oder Wichter nennt,
und der die sorgfiltigste Erziehung geniesst. Es ist eine Aristokratie,
aber nicht eine solche des Blutes oder des Geldes, sondern lediglich der
geistizen und kérperlichen Uberlegenheit; eine Aristokratie, die das Regi-
ment ausibt und die Waffen fuhrt, die aber keinen Privatbesitz haben
darf, sondern deren Lohn ausschliesslich in der Ehre und in dem von der
Gemeinde ihr gewiihrten Lebensunterhalt besteht. Eine Hauptsorge der
Regenten ist es, dem Stande den kunftigen Nachwuchs zu sichern. Da
die Ehe aufgehoben ist und alle Kinder in Staatsanstalten erzogen wer-
den, kann jede Bevorzungung vermieden werden. Die leiblich und geistig
tichtigsten Kinder werden zur Erzichung zu kunftigen Hiutern ausge-
wiihlt. _

Es wiirde vermutlich nicht ubersichtlich genug sein, wenn ich die
Ausfuhrungen des Staats und der Gesetze Punkt fir Punkt miteinander
vergleichen wollte. Eher empfiehlt es sich, die beiden Schriften geson-
dert zu betrachten. Die Unterschiede werden so noch besser in die
Augen fallen. Wir beginnen mit der ,Republik®.

Platon bezeichnet es von vornherein als eine Lebensaufgabe des :
Idealstaates, dass die kiinftizen Regenten und Biirger in der richtigen
Denkweise erzogen werden. Die Geisteshildung, was wir so nennen, geht’
daher der leiblichen der Zeit nach voran. Denn er bezeichnet es als
nicht richtig, zu warten, bis die Kinder einen eigentlichen Unterricht
bekommen, um sie in die richtigen Anschauungen einzufithren. Der
hochste Zweck aller geistigen Erziehung ist nach ihm das Streben nach
- Weisheit, nach der Erkenntnis des Wahren, Guten und Schonen, ein
Streben fur das Platon selbst das Wort Philosophie gepriigt hat; wes-
halb es denn richtig ist, dass die Regenten seines Staates Philosophen
sein miissen, so missverstindlich es ihm auch oft ausgelegt worden ist.
‘Nicht dem titigen Leben der Welt abgewandte Denker, sondern im
Streben, nach dem Héchsten zn den edelsten Taten befihigte Manner und
Frauen sollen seinen Staat leiten.

Fiir eine wirkliche Erkenntnis des Wahren ist aber, so fithrt Platon
weiter aus, nichts so gefihrlich, als wenn schon den kleinen Kindern ganz
falsche Begriffe beigebracht werden. Hier wie iberall ist der Anfang
die Hauptsache; denn die weiche Seele des Kindes nimmt die Eindrucke
am willigsten auf, und was ihr da eingeprigt wird, bleibt als unzerstor-
bares Gepriige haften. Es ist also gar nicht gleichgiiltiz, was Mitter
und Kinderfrauen den Kindern fur Geschichten erzihlen, und ebenso
wenig, mit welchen Dichterwerken die heranwachsende Jugend gespeist
werde. Ganz besonders ist da das Augenmerk auf die von den Dichtern



152

vorgetragenen Gottergeschichten zu richten. Von der Gottheit soll nichts
erziihlt werden dirfen, was mit ihrem Wesen nicht vereinbar ist, denn
sonst bekommen die Kinder falsche Vorstellungen von ihr. Szenen, wie
sie Hesiod und Homer enthalten, von der Auflehnung des Zeus gegen
seinen Vater, von den Zwistigkeiten unter den Goéttern, der unwurdigen
Teilnahme an den Geschicken der Helden, ergeben nur schlechte Bei-
spiele; denn wie kann man das Abscheuliche solcher Handlungen klar
machen, wenn Gotter selbst sie begangen haben? Die Gottheit ist gut;
also ist eine Erzdhlung, nach der ein Gott Urheber von Bosem wire, zu
verwerfen. Gott kann sich nicht verwandeln, ausser in einen geringeren
und schlechteren Zustand; also fort mit den Ammenmirchen von néicht-
lich wandelnden Géttern und triigerischen, von einem Gott gesendeten
Triumen. Haben doch solche Geschichten nur zur Folge, dass die Kinder
furchtsam werden, die schlimmste Eigenschaft fur kiinftige Krieger. Das-
selbe gilt von den schreckhaften und grotesken Unterweltsvorstellungen.
Vor Todesfurcht miissen die Kinder vor allem freigehalten werden. Die
Tugenden der Ehrerbietung gegen die Regirenden, der Selbstbeherrschung
und Miissigkeit, der Abwendung von unrechtem Gewinn, der Seelen-
stirke im Ertragen von Leiden und Ungliick werden durch die Dichter
gefihrdet, deren anmutige und lockende Schilderungen den Lehren, die
man der Jugend gibt, oft schnurstracks zuwiderlanfen. Fast am schlimm-
sten ist, dass in der Poesie das Verhiltnis der Tugend zum Glick ganz
falsch dargestellt ist; sie schildert den Edlen elend und den Ruchlosen
glicklich, wihrend doch dieser Begriff des Gliickes auf ganz unrichtigen
Voraussetzungen beruht. :

Der Kampf gegen die Poesie, eine der merkwiurdigsten Seiten in
Platons Wirksamkeit, ist erst dann recht verstiindlich, wenn man den
grossen Einfluss der Dichter auf das Geistesleben der Zeit bedenkt.
Homer war seit Solon durch die Vortriige der Rhapsoden, wie im Schul-
unterricht, in Athen ein ganz populidrer Dichter geworden. Seine Reli-
gion, seine Gottergesellschaft, sein Staats- und Gesellschaftsleben ent-
sprachen ja den Vorstellungen der Athener gar nicht. Aber die Macht
seiner Poesie hatte auch seiner Weltanschauung nach und nach Eingang
verschafft. Dazu kam, dass der Begrinder der attischen Tragidie, Aischylos,
Homer, das heisst die ganze episch behandelte Sage, zum Inhalt der neuen
Dichtungsart gemacht hatte, und dass die Dichter der Tragddie an
der Sage die Ritsel der Welt und des Menschendaseins eifrig erérterten.
So wurde der alte Dichter eine geistige Macht, und damit erhob sich,
schon vor Platon, der Widerspruch gegen ihn, zugunsten eines reineren
Gottesbegrifts, ein Kampf, der sich bis in die christliche Schriftstellerei



153

der ersten Jahrhunderte fortsetzte. Platon, selbst einer der grossten
Dichtergenien, die je gelebt haben, machte den Kampt zuerst in der
eigenen Seele durch. Dass zwischen Sinnenglick und Seelenfrieden dem
Menschen nur die bange Wahl bleibe, hatte er mit Schmerzen erkannt und,
sich als echter Prophet eines erneuten und besseren Daseins, fir den letz-
tern entschieden. Wir kénnen dem Ringen in ihm noch folgen. Schweren
Herzens hat er der geliebten Poesie, die er in all ihren Héhen und Tiefen
kannte, abgesagt. damit sie ihm nicht die Gemiiter seiner Biirger ver-
wirre. Poesie soll in seinem Staate auch sein, aber nur solche, die er-
ziehen und die Resultate der Erziehung festigen hilft, die Vorbilder von
Gerechtigkeit, Tapferkeit und jeglicher Tugend aufstellt und die rechte
Gottesvorstellung rein bewahrt.

Wenn die Kinder, so denkt Platon weiter, nichts lesen sollen, was
zu dem ihnen in der Erziehung beigebrachten Grundsitzen in Wider-
spruch steht, so gilt das noch fast in hoherem Grade von den Stiicken,
die man sie auswendig lernen und zum Zweck der Ubung in Wort, Aus-
druck und Geberde vortragen lisst. Die Wichtigkeit, die Platon diesem
Teil der Erziehung beilegt, méchte uns von vornherein weniger einleuch-
ten, aber doch nur darum, weil wir selbst darin zu wenig tun. Dem
Griechen galt die Meisterschaft iiber seine Sprache, auch im fussern Aus-
druck und in der begleitenden Geberde, als der Gipfel der Bildung, und
das demokratische Staatswesen gab nicht nur den Politikern Gelegenheit,
ihrer Meinung in ‘der Gemeindeversammlung Geltung zu verschaffen.
Auch der grosse Regenten- und Kriegerstand der platonischen Republik,
der auf Gleichberechtigung aufgebaut ist, kann solche Ubung sehr wohl
brauchen. Bezeichnend ist nun, dass Platon gar nicht daran denkt, die
Kinder oder Heranwachsenden sollten dabei eigene Gedanken produziren;
sondern sie miissen auswendig Gelerntes vortragen. Er geht offen-
bar von dem Gedanken aus, dass der Ausdruck nur dann ganz beherrscht
werden kann, wenn nicht schon der Stoff Schwierigkeiten macht, neben-
bei bemerkt ein Hauptgrund, warum die Schiiler beim modernen Aufsatz
nicht genug deutsch lernen.

Was nun die Auswahl des Vorzutragenden betrifft, sagt Platon, so ist
dabei im Auge zu behalten, dass die Kinder zu Hiitern, d. h. zu wirk-
lichen Werkmeistern der edelsten Freiheit berufen sind. Es sind deshalb
fur sie die Stiicke so zu wihlen, dass nur das wahrhaft Freie, der echte
Seelenadel, zur Darstellung gelangt. Der Vortrag soll rein erzihlend
sein; dramatische Vorfithrungen taugen fur die Jugend nicht, auch nicht
zu blossem Spiel, denn der Spielende versenkt sich bei der Darstellung
ganz in die dramatische Rolle; das nur dargestellte Bild tritt ganz in



154

ihn ein und beeinflusst seine Vorstellungen, Gedanken und Sitten. Weil
aber das Drama auf Charaktergegensiitzen beruht, ist es nicht anders
moglich, als dass auch schlechte Charaktere dargestellt werden, und
diese Gefahr muss fern bleiben. :

Nicht anders verhiilt es sich, nach Platons Ausfuhrungen, mit der
eigentlichen Musik. Weise und Rhythmus folgen dem Sinne des Textes
und beeinflussen die Seele des Menschenh. Also dirfen die Kinder weder
weiche und sentimentale Weisen spielen, noch auch ausgelassene und
wilde. Brauchen kann man nur, was zur Tapferkeit ermahnt und auch
Tod und Ungliick gegeniiber einen hohen Sinn pflanzt. Wir werden
- vielleicht finden, dass unsere nordischen Seelen solchen Einflissen gegen-
uber weniger empfinglich seien; oder wir werden sagen, es bringe eben
schon jeder der bestimmten Weise der Musik eine grossere oder gerin-
gere Empfanglichkeit entgegen. Das hat Platon nicht bestritten, son-
dern ausdriicklich anerkannt. Worin er weiter geht, ist, dass er dem
ersten Unterricht in der Musik einen grundlegenden Charakter zuschreibt;
und bei niherem Nachdenken werden auch wir nicht leugnen kénmen,
dass eine frithe Gewohnung an harmonische, ernste, getragene Musik ein
bedeutendes Mittel zur Charakterbildung werden kénne. Denn der Uber-
gang vom sichern ernsten Gefiilhl zum ernsten Gedanken ist nicht gross,
und wir sind oft nur zu geneigt, die Wirkung der frithesten Empfin-
dungen in den Seelen der Kinder zu unterschiitzen.

Gleicherweise will Platon, dass man den Kindern, wie ubrigens dem
ganzen Volke, auch in den Erzeugnissen der andern Kinste nur die
Nachbildung des Schonen und Gutgearteten vorfithr; denn er glaubt,
was man als Kind gelernt, werde man auch im Leben draussen fest-
halten. In allen Kiinsten, heissen sie nun Malerei, Skulptur, Architektur
oder wie sie wollen, soll der Geist des Schonen und Geordneten herr-
schen. Nur solches sollen die Kinder sehen, nur solches auch nach-
zeichnen. So wird die Jugend wie in einer gesunden Gegend wohnen
und uberallher geférdert werden, woher immer von schénen Werken
etwas ihr Auge oder Ohr erreicht, das wie ein Windhauch aus guter
Lage die Gesundheit bringt. Ohne es zu merken, werden sich die jungen
Leute an das Ideal des Schonen und Rechten gewihnen. Sie werden es
. iiberall bemerken, wo es ihnen entgegentritt, sich iiberall vom Gegenteil
abgestossen fithlen. Fir das ganze Leben bleibt ihnen der richtige sitt-
liche und ésthetische Masstab fir alle Erzeugnisse der Kunst, lange be-
vor sie dazu gelangen, ihre Urteile vernunftgeméss zu begriinden.

Werden wir nicht sagen, dass wir gegenwirtig weit davon sind,
diesem Ideal zu entsprechen? Gewiss ist es lacherlich, das Nackte in der



155

bildenden Kunst mit dem Unsittlichen identisch zu erkliren; aber vor
dem Liisternen und moralisch Hisslichen in Schrift und Bild wird zu
gegenwirtiger Zeit die Jugend nicht geniigend gehiitet, und nur zu oft
lernt sie alle mdglichen Urteile iiber moralische und #sthetische Dinge
kennen, bevor sie selbst Gelegenheit gehabt hat, durch schine Vorbilder
in der eigenen Seele einen Masstab zu gewinnen.

Durch die seelische Erziehung wird auch der Korper stark beeinflusst.
Zu seiner Ausbildung dient die andere Seite der Erziechung, die gymnas-
tische. Doch handelt es sich nach Platons Meinung bei einer solchen
Einteilung nicht einseitic um den Gegensatz zwischen Korper und Geist,
sondern vielleicht in héherem Grade um zwei verschiedene Eigenschaften
der Seele, den Mut und die Wisshegierde. Ersterm dient fur den Ver-
stindigen die Gymnastik; denn nur in einem gesunden und starken
Korper ist rechter Mut denkbar. Die beiden Seeleneigenschaften bilden
aber eine notwendige Ergiinzung zu einander. Denn einseitice Korper-
bildung erzeugt Roheit und Stumpfheit, einseitice Geistesbildung Schlaff-
heit und allzugrosse Friedlichkeit, beides Extreme des Richtigen. Der
Ubung des Korpers muss eine richtige Didtetik zur Seite gehen; gesunde,
aber einfache Nahrung erhilt frisch und macht den Arzt iiberflissig.
Wer stark und geniigend beschaftigt ist, hat keine Zeit zu langen Kuren,
durch die sich unmissige und untitige Reiche nur den Tod verlingern.
In unserem Staat aber gibt es nur stark beschiftigte Leute.

Die Erziehung der weiblichen Jugend, so fordert Platon weiter, soll genau
die namliche sein wie die der méannlichen, und beide Geschlechter sollen ge-
meinsam erzogen werden. Er begrindet diese Forderung folgendermassen.
Die Meinung, dass in den Anlagen beider Geschlechter ein Unterschied
sei, ist ein Missverstand. Gewiss gibt es mnatuarliche Unterschiede, und
dass das Weib an physischer Kraft hinter dem Manne zuriicksteht, ist
auch nicht zu leugnen. Aber damit sind die Unterschiede erschopft. In
allem, was die Fihigkeiten zur Ausibung jeder staatlichen Berufstitigkeit,
also auch zur Ausbildung dazu, betrifft, findet nicht der Gegensatz der
Geschlechter, sondern innerhalb beider Geschlechter der Gegensatz der
Befiihigten und der Unbefihigten Anwendung. Es gibt allerdings Frauen,
die einer hohern Ausbildung unzugiinglich sind; es gibt aber auch solche
Minner. Das Studium der Natur der Menschen lehrt, dass es, ausser
den spezifischen Aufgaben des Geschlechts, keine Beschifticung gibt, fur
die Minner oder Frauen allein geeignet wiren; und wenn man unsern
Standpunkt als verkehrt verspotten wollte, so konnte man mit viel
grosserem Rechte sagen, es sei naturwidrig, dem weiblichen Geschlechte
bestimmte Arbeiten zuweisen und es von der héhern Bildung des Mannes



156

ausschliessen zu wollen. Die talentvolle Frau soll lernen, was der Mann
lernt, und dann auch die néimlichen Rechte haben. Fiir manches im
Staat wird sich die Fran mindestens so gut eignen wie der Mann.

Platons Losung der Fraue}]frage ist die radikalste, die es geben kann.
Aber wenn wir seine Griinde untersuchen, so finden wir, dass sie fur die
Erziehung wenigstens unanfechtbar sind. Wenn die weitern Folgerungen,
die er zieht, allzuwenig durchfithrbar erscheinen, wenn namentlich die
Aufhebung der Familie grissere Nachteile als Vorteile zu bringen droht,
so ist damit gegen die gleiche und gemeinsame Bildung der Geschlechter
nichts gesagt. Die Trennung, die zur Stunde noch massgebend ist, hat
es verschuldet, dass man den Frauen eine minderwertige Bildung glaubte
geben zu dirfen, dass man sie von so vielem ausschloss, was sie gerade
so gut, oft besser, verstehen kionnten als die heranwachsende minnliche
Jugend. Wenn im spitern Alter der Unterschied in der physischen
Kraft den Mann zu manchem besser befihigt, so kann man den Resul-
taten ruhig entgegensechen. Man hat aber deshalb nicht das Recht,
weder die weibliche Erziehung minderwertig zu belassen, noch auch die
gleichwertige weibliche Arbeit schlechter zu bezahlen.

Uberblicken wir das ganze der Erziehung im platonischen Staat,
so0 ist es freilich die einer Aristokratie, aber erstens einer sehr zahl-
reichen, die einen grossen Teil des Volkes ausmacht und alles umfasst,
was dem Staate direkt dient, und zweitens einer, zu der jeder Befihigte
Zutritt hat. Bedenken wir ferner, dass Platon in den ,Gesetzen“ obliga-
torischen Schulunterricht fir alle verlangt, nicht aber tir alle bis zur
obersten Stufe, so diirfen wir, auch wenn er sich dariber nicht ausge-
sprochen hat, annehmen, dass er es auch fiir den Nihrstand des Ideal-
staats, Handwerker, Kramer, Bawoern so meinte. Ich weiss nicht, ob
nicht ein Zukunftsstaat, in dem alle Produktionsmittel verstaatlicht wiiren,
zu #hnlichen Ordnungen kommen miisste. Jedenfalls wiirden sie den
Schrecken der Lehrer, die fir geistige Bildung unfibhigen Schiiler, nicht
mit aller Gewalt durch séimtliche Schulstufen treiben lassen.

Gehen wir zu Platons ;Gesetzen“ iuber, jenem spitern Werk, das die
Grundlinien fiir die neue Verfassung von Syrakus zu ziehen bestimmt
war. Der praktische Zweck verbot, den Standpunkt des absolut Idealen
festzuhalten. Der gesellschaftliche Zustand von Syrakus musste respek-
tirt, das neue sorgfiltig eingefiict werden. Man konnte vor allen Dingen
nicht daran denken, die Sklaverei abzuschaffen, die im Idealstaat keinen
Platz gehabt hatte. Deshalb musste auch die hohere Bildung far die
Kinder der freien Burger reservirt werden, denen die niedere Arbeit des
Tages erspart war. Aber wenn man beachtet, dass auch die Kinder der



Unfreien obligatorischen Schulunterricht geniessen sollten, so schwindet
der Abstand von unseren Zustinden um ein bedeutendes zusammen.
Man wird ja nicht lengnen wollen, dass auch bei uns die Wohlhabenden
und Reichen es leichter haben, ihren Kindern eine gute Erziehung geben
zu lassen, als die Armen; und wenn man die Forderungen mancher mo-
derner Schulhygieiniker hort, konnte man bisweilen versucht sein, zu
glauben, die Kinder unserer Zeit hitten sich ausschliesslich auf ein sorgen~
loses Dasein vorzubereiten, und nicht auf ein ILeben voll Kampf und
Arbeit und rastlosen Wettlaufs. Wie dem aber auch sei: wenn Platon
praktisch etwas erreichen wollte, so musste er die tatséichlichen Verhilt-
nisse zugrunde legen. Das zweite Werk steht daher zum ersten in einem
dhnlichen Verhiltnis wie die Kirche des Christentums zum urspring-
lichen Evangelium. Die Hohe der sittlichen Forderungen wird prinzi-
piell festgehalten, aber im einzelnen findet manche Anpassung an diese
Welt statt.

Das zeigt sich vor allem in der Auffassung des Verhiltnisses der
korperlichen zur geistigen Bildung. War im Idealstaat die letztere
durchaus das vorherrschende, so dass sogar bei der Gymnastik der Ein-
fluss auf die Seele voraus betont wurde, so erscheint nun in den Gesetzen
die Sache in anderem Licht. Ein griechischer Staat jener Zeit musste
vor allem kriegstiichtic sein, und besonders Syrakus bedurfte, bei der
Niihe des bestindig eroberungslustigen Karthago, ein schlagfertiges Heer.
Darum wird auf die Erwerbung von korperlicher Gesundheit und Kraft
hier ein grosses Gewicht gelegt. Es ist freilich, sagt Platon, schwierig,
ja misslich, fur die erste Erziehung, ja fir die Pflege des Kindes vor der
Geburt, Gesetze zu geben; und doch sollte der Gesetzgeber dem Staate
das Recht einrdumen, fir das private Leben der Biirger in dieser Be-
ziehung allgemeine Normen aufzustellen, welche die ndmliche Bedeutung
héatten, wie gegenwiirtig das ebenfalls nicht durch Paragraphen normirte,
aber dennoch von allen beobachtete und heilig gehaltene Herkommen.
Fir den Leib wie fur die Seele des Kindes ist eine heitere, gleichmissige
und freundliche Gemiitsstimmung das zweckmissigste. Dazu kann die
Mutter mitwirken, wenn sie in der Zeit vor der Geburt selbst nach
einem solchen seelischen Gleichgewicht trachtet, und wenn sie in der
ersten Erziehung ebensowohl die Verzirtelung als die gewaltsame Nieder-
haltung der Kinder vermeidet. Denn jene macht die Kleinen unzufrieden
und jahzornig, sklavische Unterdriickung aber niedrigen Sinnes, men-
schenfeindlich und trotzig. Man gebe also dem schreienden Kinde so
weit nach, als sein Verlangen berechtigt ist, hiite sich aber zu meinen,
man miisse in ihm nur Freude erwecken und jede Unlust abhalten.



158

Ebenso, fahrt Platon fort, wird die Natur der Kleinen dadurch ge-
kriftict, dass man sie hiufig bewegt. Sie sollen bis zum dritten Jahr
vorwiegend getragen werden, damit sie nicht durch vorzeitige allzu
hiufige Bewegungen ihre Glieder verkrimmen. Das Wiegen und der
Gesang der Mitter und Wiirterinnen hat ausserdem noch eine besondere
und grosse Bedeutung. Diese von aussen kommende Bewegung ndmlich
wirkt beruhigend auf eine innere, die aus einem gewissen Furchtgefuhl
entspringt, und hat somit auch den Wert, die Seele der Kinder mutiger
und zuversichtlicher zu machen. Vom dritten Altersjahr an konnen
Strafen eintreten; aber sie dirfen nur den Zweck haben, die jugendliche
Zugellosigkeit einzuddimmen und der Verweichlichung vorzubengen. Nie
aber dirfen sie das Ehrgefihl der Kinder beleidigen und ihren Zorn
hervorrufen.

Schon im dritten Altersjahr beginnt die eigentliche Erziehung, und
hier tritt uns nun ein Gedanke entgegen, der im fruheren Werke noch
fehlt. Wie dem alten Platon die Vorstellung gekommen ist, die Men-
schen seien doch eigentlich nur ein Spielzeug in der Hand Gottes, “so
hebt sich der Gedanke des Spiels auf allen Lebensgebieten kriiftic her-
vor. Besonders in der Erziehung spielt es eine sehr wichtice und be-
deutsame Rolle. Das Spiel ist der Ausgangspunkt der Erziehung. Wer
in irgcend einem Punkt ein tichtiger Mann werden will, muss sich darin
von Jugend auf im Spiel wie im Ernst iiben. Der kiinftige Baumeister
filhrt schon als Knabe kleine Bauten auf; der kunftige Landmann freut
sich an kleinen Geriiten, die den wirklich gebrauchten nachgebildet sind,
und ein verstindiger Erzieher verschafft den Kindern Gelegenheit dazu.
Wer auf Wissenschaften ausgeht, beschiiftige sich frith mit Messen und
‘Wiigen, den kiinftigen Krieger lehre man frith reiten, und so versuche
man auf alle Weise die Freude und Begierde der Kinder auf das zu
lenken, was sie als Minner vollkommen kiénnen miissen.

So soll auch die erste Erziehung Spiel sein; und zwar kann man
die Kinder zunichst machen lassen. Kommen sie zusammen. so erfinden
sie ihre Spiele selbst. Die Zusammenkiinfte geschehen unter Aufsicht
vom Staate angestellter Kinderwiirterinnen, die neben den freien Spielen
solche anordnen, die von den staatlichen Organen als zweckmissig be-
zeichnet sind. Wir haben die Einrichtung der Kindergirten vor uns.
Auch das Lokal ist angegeben: es ist der grosse Hain oder Baumgarten
des Tempelbezirkes jedes Stadtviertels. Ein Ziichtigungsrecht steht der
Kindergértnerin gegen Kinder von Sklaven und Fremden ohne weiteres
zu; gegen Biirgerkinder nur, wenn kein Einspruch erhoben wird; im
letzteren Fall hat sie die Sache vor die Stadtbehdrde zu bringen.



159

Im Kindergarten bleiben die Kinder drei Jahre, bis zum zuriickge-
legten sechsten Altersjahr. IHierauf werden sie in die eigentliche Gym-
nastik eingefiithrt, die sie bis zum Eintritt in das waffenfdhige Alter be-
treiben. Die gymnastischen Ubungen zerfallen in militirischen Vorunter-
richt, Ringen und Tanz, von denen auch die letzteren die Kriegstiichtig-
keit wesentlich oder doch zum Teil im Auge haben. Vom sechsten Jahre
an sollen die Knaben lernen, mit Bogen, Wurfspiess und Schleuder um-
zugehen, und zwar soll man es nicht bei der verkehrten und gewdhn-
lichen Art bewenden lassen, um die rechte Hand zu iiben. Die beiden
Korperseiten sind ja sonst ganz gleich stark, also miissen es auch die
Hinde und Arme sein. Dass Platon auch auf die frithe Ubung im Reiten
bestandig Gewicht legt, erklirt sich am besten dadurch, dass er syra-
kusische Verhiltnisse im Aunge hatte. In Sicilien war die Kavallerie von
grosser Bedeutung geworden, wihrend sie in dem gebirgigen Griechen-
land nie so recht hatte gedeihen wollen. Beim Ringen handelt es sich
nicht um die kunstmiissige Fertigkeit, und die Regelbicher, die dariiber
existiren, taugen nichts. Was fiir die Erziehung not tut, ist das nim-
liche, was dem Mann im Kriege zustatten kommt, Gelenkigkeit, Kraft
und schine Bewegung.

Von ganz besonderer Wichtigkeit ist der Tanz oder besser der Chor-
reigen. Diese Kunst, wie die des Gesangs, beruht auf dem allen Men-

schen angeborenen Trieb, die Glieder zu bewegen und Leute auszustossen; .

und zwar wird der Mensch durch seine Anlage darauf gelenkt, das nicht,
wie die Tiere, ohne alle Ordnung zu tun, sondern ihm wohnt ein Gefuhl
_fur Harmonie und Rhythmus inne. Es darf hier darauf hingewiesen
_ werden, dass die neueste Wissenschaft den musikalischen Rhythmus so-
wohl der Stimme als der Bewegung gleich Platon aus einer Naturanlage
eines Menschen ableitet, die sich zuerst in der rhythmischen Begleitung
der Arbeit, beim Himmern, Dreschen, Rudern ust. kundgibt. Diese Be-
wegungen und die damit verbundenen Gesiinge soll nun die Erziehung
leiten, und zwar so, dass sie zugleich auch das Gefiihl fiir das Schone
heranbilden. Tanz und Gesang sollen Worte und Bewegungen des edlen
Menschen darstellen, um das zu bewirken. So hat denn die rhythmische
Bewegung des Chorreigens ein doppeltes Resultat im Auge. Der Tanz
in Waffen begiinstigt die kriegerische Ausbildung. In ihm kommt das
militirische Element vorwiegend zur Geltung; es zeigt den Krieger im
Moment der Verteidigung, durch Ausbiegen und Pariren des feindlichen
Schlages, wie beim Angriff mit Speer oder Schwert, mit Bogen oder
Wurfspiess; es verrdt den Tapferen durch die edle Korperhaltung und
Bewegung, den Unedlen durch das Gegenteil. Und wie im kriegerischen

et

e

I
Ll al

B

[\_[0



160
Tanz, so muss der Knabe auch bei jedem Festzug zu Ross oder zu
Fuss mitmachen, um sich an die Ordnung des Waffenhandwerks zu ge-
wohnen.

Das zweite Resultat des Tanzes aber ist die Gewdhnung an takt-
volle Bewegung, die wesentlich durch die friedlichen Reigentinze zu
Ehren der Gotter geiibt werden. Diese driicken insgemein die Darstel-
lung eines friedlichen und gliicklichen Zustandes aus, entweder der Ret-
tung aus Gefahren, oder des Besitzes eines ruhigen Gliickes. Die stiirkere
Freude wird sich in kriftigeren, die geringere in weniger starken Bewe-
gungen #ussern; auch hier wird sich der massvollere Charakter an sei-
nem gehaltenen Ausdruck, der niedere durch auffallende Bewegungen
verraten.

Wenn wir versucht sein konnten, die letzteren Ausfiihrungen lieber
auf das Ballet als auf den Turnunterricht anzuwenden, so geben wir
vielleicht damit nur zu, dass wir das Turnen immer zu sehr von der
ganzen Erziehung losgelost haben. Es fillt auf, dass von derartigen
Ubungen, wie unser Geriitturnen sie zeigt, bei Platon gar keine Rede ist,
und dass sich bei ihm die Turnspiele zum guten Teil dem militérischen
Vorunterricht unterordnen, sofern sie nicht auf eine harmonische Bewe-
gung des ganzen Korpers ausgehen. Es ist die Frage, ob dieses Prinzip
nicht grosse Beachtung verdiene; denn es entfernt sich ebensoweit von
nutzloser militirischer Spielerei wie von ibel angebrachtem Athletentum,
und vereinigt doch die Erziehung zu kérperlicher Kraft und schénem
Anstand in vollkommen geniigender Weise.

Hier muss nun die Frage behandelt werden, wie sich Platon in den
,Gesetzen“ die Erziehung des weiblichen Geschlechtes denkt. Da ist denn
zuniichst auffallend, dass er die Geschlechter nur bis zum sechsten Alters-
jahr gemeinsam erziehen lédsst, von da an sie aber trennt. Das ist keine
Untreue gegen sein urspringliches Ideal der vereinigten Erziehung, son-
dern hier wirkt wieder das harte Gebot der Notwendigkeit. Wollte er
praktisch durchfihrbare Vorschlige machen, so konnte er sich vom
realen Boden nicht allzuweit entfernen. Es ist zwar nicht richtig, wenn
man immer behauptet, die griechische Frau sei wie eine Orientalin be-
handelt worden. In Athen genoss sie sogar einer Achtung, wie sie ihr
seither erst durch die Reformation, d. h. durch die Abschaffung des
Priesterzolibats, wieder zuteil geworden ist. Aber da Platon das Institut
der Ehe, das er im Idealstaat aufgehoben hatte, fir die Gesetze beibe-
halten musste, sah er sich auch in die Notwendigkeit versetzt, den land-
laufigen Anschauungen uber Midchenerzichung Rechnung zu tragen.
Es war schon ein hinreichend kiithner Schritt, wenn er auch jetzt ver-



161

langte, dass die Frauen zu einer ganzen Reihe von Staatsimtern heran-
gezogen werden sollten, und wenn er fir die Midchen, wenn nicht eine
gemeinsame, so doch die gleiche Erziehung wie fir die Knaben forderte.
Auch die gymnastischen Ubungen sollten dieselben sein, militdrischer
Vorunterricht, Ringen und Chorreigen; denn erstens gehoére auch der
Frau eine allseitige kérperliche Ausbildung, und zweitens sei es gar
nicht so unzweckmissig, wenn sie sich auch ein wenig auf das Waffen-
handwerk verstehe. Man soll nur einmal annehmen, dass der ganze
Heerbann ausgeriickt sei, oder dass ein ubermichtiges Heer von Hellenen
oder Barbaren die Stadt bedrohe. Da miissen doch, im ersten Falle,
die Frauen den Wachtdienst versehen kinnen, im zweiten aber, anstatt
in den Tempeln die Hiilfe der Gotter anzurufen, es den Miittern unter
den Tieren gleich tun kinnen, die mutig ihre Jungen verteidigen. Einige
Abweichungen von den Vorschriften fur die Knaben gibt Platon fir die
Midchen zu. Es ist ganz deutlich, dass er tatsdchliche Zustinde im
Auge hat: die Barbaren, die heranriicken konnten, sind die Karthager,
die mehr als einmal vor Syrakus lagen. Dass er daneben die Geistes-
bildung auch den Frauen zuginglich machen will, versteht sich nach
diesem allem von selbst. Und hier hat er das schéne Wort gesprochen,
dass der Staat, der die Erziehung des weiblichen Geschlechts vernach-
lissige, sich selbst der Hilfte seiner Kraft beraube.

Diese Geistesbildung, die musische, wie er sie auch hier nennt, ist,
wie in der Republik, zuniichst die Erziehung der Seele zum Schonen.
Dass diesem Zweck auch die Gymnastik teilweise dienen soll, haben wir
bereits gesehen. Gesang und Tanz sind eben dem Griechen, wenn nicht
unzertrennliche, so doch sehr nahe verwandte Begriffe. So wiederholt
denn Platon, dass die Erziehung auch der Seele damit beginne, die dem
Menschen innewohnenden Triebe nach rhythmischer Bewegung und Laut-
dusserung zu leiten und schon zn gestalten, und dass, anfinglich darch
das Spiel, die Kinder Freude an dem erhalten sollen, was sie spiter zu
leisten haben. Das ist aber, sagt er, die Kunst, ein vollkommener Burger
zu sein, d. h. mit dem Rechte regiren und sich regiren lassen zu konnen;
und die Begierde darnach zu wecken, ist die Hauptaufgabe der Erzie-
hung. Sie fuhrt und leitet die Kinder zur willigen Anerkennung der
vom Gesetz und der Erfahrung der Verstindigen ausgesprochenen und
oebilligten Grundsitze, unter denen auch hier der vornehmste ist, dass
das Schone und das sittlich Gute identisch seien.. Von diesem Grund-
satz miissen die Seelen der Kinder erfiillt werden. Sie missen lernen,
nur das wirklich Schéne fiir schon zu halten. Denn gefillige Darstel-
lung des moralisch Hisslichen wirkt schiidlich und verwirrt das Urteil.

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1905. 11



162

Schon ist alles, was in Bewegung oder Lied durch Trefflichkeit der Seele
und des Korpers bedingt ist; was mit seelischer oder leiblicher Schlech-
tigkeit zusammenhiingt, muss als hésslich gelten. Daher kann der Staat
nicht untitiz zusehen, was die Kinstler und Dichter darstellen, und
welche Mittel sie dazu verwenden. Er muss darauf sehen, dass ihn die
Kunst in seinen erzieherischen Bestrebungen unterstiizte, und dass nichts
dargestellt werde, als was dem wahrhaft Schonen dient. Die Kunst
unterliegt deshalb der Aufsicht des Staates, dessen Bestreben dahin geht,
dass die Kinder von vornherein die Begriffe des Guten und des Ange-
nehmen nicht fir verschieden halten. Freilich meint Platon, die Dar-
stellungen der Kunst konnten, bei so einfachem Inhalt, einténig werden;
aber die Dichter und Kinstler hitten eben dafiir zu sorgen, dass die in-
haltliche Mannigfaltigkeit, die hier fehlen musse, durch den Reichtum und
die Vielseitigckeit der Darstellung aufgewogen werde.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen wenden wir uns zu den ein-
zelnen Vorschriften uber die geistige Bildung.

Platon hat, vielleicht zuerst, den obligatorischen Schulbesuch ver-
langt. Im Athen seiner Zeit bestand ein solcher nicht; dort galt nur
der Grundsatz, dass die Viter ihren Sohnen den notwendigen Unterricht
ogeben lassen miissen. Versidumten sie es, so waren die letztern der Ver-
pflichtung uberhoben, die Viter in ihrem Alfer zu erhalten. In den
Gesetzen dagegen wird verfiigt, dass alle Kinder die Schule zu besuchen
haben, und dass kein Vater das Recht haben solle, die Dauer der Kurse
zu verkiirzen, auch nicht zu verlingern. Fir alle Richtungen des Unter-
richts sollen besoldete Lehrer angestellt werden. Als Oberaufseher der
Schule wihlen die Behorden auf sechs Jahre einen eigenen Beamten. der
darauf zu sehen hat, dass der Unterricht der Verfassung gemiss erteilt
werde. Da seine Obliegenheiten sehr zahlreich sind, hat er das Recht,
Miinner und Frauen als Gehilfen heranzuziehen.

Mit Sonnenaufgang miissen die Kinder zur Schule gesclﬁckt werden,
und zwar in Begleitung eines Aufsehers, damit sie sich auf dem Wege
ordentlich betragen. Man soll sie iiberhaupt nicht ohne Aufsicht lassen.
Denn je weniger der Quell des Denkens in ihnen in geordnete Bahnen
gelenkt ist, umsomehr ist das Kind, das am schwersten zu behandelnde
aller lebendigen Wesen, zu térichten Anschligen geneigt und heftig und
ubermautig. :

Von den leiblichen Ubungen ist bereits gesprochen; nur wiren die
eigentlichen Spiele noch zu erwahnen, die ebenfalls unter der Aufsicht
der Lehrer abzuhalten sind. In ihnen erblickt Platon einen fiur das
Staatsleben ausserordentlich wichtigen Faktor. Nur miussen sie fest ge-



163

ordnet sein, und es darf in ihrer Wahl kein zu grosser Wechsel statt-
finden. Wechselt man zu hiufig ab, so gewohnt sich die Jugend, stets
das neue fiir das bessere zu halten. Das iibertrigt sich dann auch auf
das Staatsleben, dessen Heil doch vor allem auf der Stabilitit der Ver-
hélnisse beruht. Man lasse also die geeignetsten Spiele durch Oberauf-
seher feststellen und betrachte diese als Richtschnur.

Der Elementarunterricht in den geistesbildenden Fichern zerfiillt in
einen dreijahrigen Kursus, in dem, was wir Unterricht in der Mutter-
sprache nennen, und einem drejjahrigen Kursus in Musik, zusammen
sechs Elementarschuljahre vom zehnten bis zum sechszehnten Jahre.
Daran schliesst sich fiir die Begabteren ein Unterricht in Mathematik
und Astronomie. Die Auswahl dieses Lehrstoffes gibt manches zu denken.
Dass das Studium fremder Sprachen nicht in Betracht kommt, liegt auf
der Hand. Auf der ganzen Welt kam der Hellene mit seinem Griechisch
durch, wie heute der Italiener an den Kiisten des Mittelmeers mit seiner
Sprache. Brauchte man etwas mehr, so waren Dolmetscher zur Hand,
oder man lernte rasch das notwendigste Persisch oder Syrisch. Fremde
Literaturen, die das eigene Kulturgebiet beeinflusst hétten, gab es auch
nicht, daher auch keine Kultursprache, die zu lernen eine wissenschaft-
liche Notwendigkeit gewesen wire, wie es zweihundert Jahre spiter das
Griechische fiir die Romer wurde. Man konnte sich also auf die Mutter-
sprache beschrinken. Mehr kénnte es auffallen, dass fiir die sogenannten
Realien gar kein Raum gelassen ist, und dies umsomehr, als doch Platon
im Besitze aller der schon betrichtlichen Kenntnisse war, die seine Zeit
von Geschichte, Geographie, Botanik, Zoologie und Somatologie hatte.
Die Ursache ist offenbar die, dass Platon von der Aneignung gedicht-
nisméssigen Lehrstoffes nichts hielt und der Meinung war, die Bekannt-
schaft mit diesen Dingen kénne man ruhig dem Moment iberlassen, wo
man sie brauche, auch den Berufspersonen, die sie zur Ausiibung ihrer
Wissenschaft notig hitten. Fur die Gesamtheit erblickte er darin keinen
Nutzen. Inwiefern er Recht hatte, mogen die entscheiden, die wissen,
was von all den Dingen bei der Mehrzahl der Schiller nach ein paar
Jahren noch hingen: geblieben ist.

Der Unterricht in der Muttersprache beginnt mit Lesen und Schrei-
ben. Auf eine besondere Fertigkeit, schnell und schén zu lesen und zu
schreiben ist nicht zu sehen. Wer dazu besondere Anlagen hat, wohl
und gut, die andern sind nicht damit zu plagen. Besondere Beachtung
erheischt der Lesestoff. Man pflegt den Kindern die vielen Dichter vor-
zulegen, deren Schriften auf uns gekommen sind, und es gibt unzihlige
Leute, die meinen, die Jugend miisse womoglich ganze Dichter auswen-



164

dig lernen. Andere empfehlen Lesebiicher mit ausgewihlten Abschnitten
in Poesie und Prosa, mit Sammlungen besonders wichtiger Ausspriiche
und Stellen, die sie zum Auswendiglernen geeignet halten, weil dadurch
im Gedéchtnis der Jugend mancherlei Wissen und Erfahrungen haften
bleibe. Dieses viele Wissen ist aber nicht ohne Gefahr. Die Schrift-
werke enthalten gar manches, war tir die Ohren der Jugend nicht taugt,
und diese soll iiberhaupt vom Bésen und Schlechten so spdt als nur
moglich Kenntnis bekommen. Es kann also die Lektire der Schrift-
steller fir die Schule nicht empfohlen werden. Sehen wir uns nach
passendem Lesestoff um, so bietet sich vor allem der Dialog, wie ihn
Platon selbst geschaffen hat. Er zogert gar nicht, es auszusprechen,
dass er die Einfuhrung seiner Schriften als Schulbuch fur sehr zweck-
missig hielte, und die Nachwelt hat ihm recht gegeben. Die Anregung
zum Denken, wie der hohe sittliche Ernst dieser Schriften. machen sie -
zur Lektiire der heranwachsenden Jugend ausnehmend geeignet.

Es folgt der Unterricht in der Musik. Zwar von Liedern und Chor-
reigen ist schon lange die Rede gewesen: ohne begleitende vokale oder
instrumentale Musik ist ja der Tanz gar nicht denkbar. Jetzt handelt es
sich aber vornehmlich um die Ubung der Jugend in der Instrumental-
musik, zur Begleitung eines untergelegten Textes. Platon verlangt sehr
streng, dass die Weise dem Text entspreche, und dass der Unterricht
ganz einfach sei. Nicht nur sollen die Knaben nicht zu Virtuosen aus-
gebildet werden, sondern die Lehrer sollen von allem Kiinstlichen und
Gemachten, woran die Musik der Zeit so reich sei, absehen. Denn der-
gleichen verwirre nur und fiihre die Jugend nicht zum wahren Nutzen,
den ihnen diese Ubungen verschaffen sollen.

Soweit reicht der gemeinsame obligatorische Unterricht fiir alle,
auch die Kinder von Sklaven. Daran schliesst sich fir die Freien ein
methodischer Kurs in Arithmetik und Geometrie; von diesen Wissen-
schaften sollen alle die Grundlagen verstehen, nicht nur praktisch zum
tiglichen Gebrauch, sondern theoretisch, mit wissenschaftlicher Begriin-
dung. Denn unordentliches Vielwissen ohne logische Durcharbeitung ist
eigentlich viel schlimmer als villige Unwissenheit. Auch hier kann man
spielend beginnen und den Kindern die ersten arithmetischen Funktionen
an greiftbaren Gegenstinden klar machen.

Mit Vorgeriickteren gehe man darauf zur Astronomie uber. Was
Platon dariiber sagt, ist von so fundamentaler Wichtigkeit, dass wir
etwas dabei verweilen miissen; denn es beriihrt eine Frage, die auch bei
uns seit Jahrhunderten immer wieder auftaucht.

Es gebe Leute, sagt er, die behaupten, man dirfe nach dem Wesen



165

des Weltalls und den darin herrschenden Ursachien und Gesetzen nicht
forschen. Das sei Vorwitz und verletze die Ehrfurcht vor dem Heiligen.
Das bezeichnet Platon geradezu als verkehrt. Nicht die Erforschung
dieser Dinge ist gottlos; sondern vielmehr ist es Liisterung der Gottheit,
iber das Weltall falsche Meinungen weiterzugeben, bloss weil sie einmal
hergebracht sind. Denn die richtige Anschawung daritber ldutert die
Vorstellungen auch von der Gottheit, und frommer wird das Gebet zu
dem besser erkannten Gott.

Das Beispiel, das Platon von der dringenden Notwendigkeit neuer
Lehren uber das Weltall bringt, ist dusserst inferessant. Bisher, sagt er,
habe er mit allen Griechen gemeint, die Planeten hitten von einander -
verschiedene Bahnen, und daher stamme auch ihr Name, Irrsterne. Das
sei aber nur der Trug des Augenscheins. In Wahrheit sei er jetzt, in
seinem Alter, zur Uberzeugung gekommen, dass die Planeten stets die-
selbe Bahn wandeln, und dass jeder nur einen einzigen Kreislauf habe.

Schiaparelli und Wolf haben gesehen, dass Platon, obwohl er sich
nicht weiter daruiber ausspricht, hier als erster Verkiinder des koperni-
kanischen, heliozentrischen Weltsystems auftritt. Wenn jeder Planet
eine einzige, unabéinderliche Bahn hat, so ist das nur bei Annahme der
Doppelbewegung der Erde denkbar. Es hat ja nach Platons Zeit nicht
mehr lange gedauert, bis diese Erkenntnis deutlicher ausgesprochen
wurde; sein ‘Schiiller Herakleides hat es noch im vierten, Aristarch von
Samos im Beginn des dritten Jahrhunderts getan. Gegen den letztern
erhob das Schulhaupt der Stoiker, Kleanthes, den Vorwurf der Gott-
losigkeit; zum Glick fiir Aristarch war keine Inquisition zur Hand wie
gegen Galilei. Wie die rémische Kirche, so sperrten sich die Stoiker gegen
das neue Licht, denn es warf ihnen ihr Weltgebdiude um; nach ihnen
ist ndmlich der Mensch der eigentliche Zweck und Mittelpunkt der Scho-
pfung, und darum die Wohnung des Menschen, die Erde, das Zentrum
der Welt. Sie haben es denn auch verstanden, die Verbreitung der
neuen Lehre zu hemmen, so dass diese in der antiken Welt nie Gemein-
gut wurde, obgleich viele darum wussten. Sie priften die wissenschaft-
liche Theorie an ihrem philosophischen Standpunkt und erfanden sie als
falsch. Platon geht den umgekehrten Weg. Nach seiner Meinung soll
die Wissenschaft unbehindert ihre Bahn verfolgen; ihre Resultate haben
fir das religiése Bewusstsein keine Bedeutung, oder héchstens die, dass
die bessere Erkenntnis der Welt auch eine reinere Gottesvorstellung zur
Folge hat. Der religios Empfindende braucht sich also vor neuer Er-
kenntnis der Welt ebensowenig zu firchten, als sich der Forscher zu
scheuen braucht, sein Wissen andern kund zu tun. Wie hoch steht



166

dieser Standpunkt uber dem leidenschaftlichen Treiben, das um diese
Dinge entbrennt. Kime Platon heute zurick, er wiirde in den Kampfen
um Moses und Darwin, oder um Bibel und Babel, beide Parteien des
Mangels an Logik bezichtigen und ernstlich verlangen, dass man Unzu-
sammengehoriges nicht durcheinanderwerfe.

Ich bin zu Ende. Manches von dem, was ich Thnen von Platon
mitgeteilt habe, wird Sie sympathisch beriihrt haben, manches Ihnen
fremdartig vorgekommen sein. In einem Punkte werden wir uns alle
mit ithm eins fithlen, namlich darin, dass er es als den eigentlichen Zweck
der Erziehung bezeichnet, die Kinder zu wackeren Menschen und zu
rechten und tichtigen Biirgern heranzubilden. Dieses hohe Ziel nie aus
dem Auge zu verlieren, es sich im Wirrwar der Meinungen besténdig
gegenwiartig zu halten, uber dem tausendfachen Kleinen das wahrhaft
Grosse nie zu vergessen, das kann uns Platon heute noch lehren.




	Platons Erziehungslehre : Vortrag, gehalten an der Pestalozzifeier in Bern, 9. Januar 1904

