
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 15 (1905)

Heft: 3

Artikel: Die Erziehung der Jugend zum Kunstverständnis

Autor: Auer, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Die Erziehung der Jugend zum Kunstverständnis.

Von Prof. H. Aner.

Vorbemerkung.
Im Oktober 1904 fand in Zürich die Jahresversammlung der

schweizerischen Gymnasiallehrer statt, an welcher die Diskussion über den in
der 42. Jahresversammlung- von Dr. 0. Lüning in St. Gallen gehaltenen
Vortrag über die „Werke der bildenden Kunst im Dienste der Bildung
und Erziehung" fortgesetzt wurde. Als Mittel gegen die Gefahren, welche
die einseitige Verstandeskultur herbeiführt, wurde vom Referenten „die
Erziehung der Jugend zum Kunstverständnis" bezeichnet, und die sich

anknüpfende Diskussion scheint sich dann speziell mit diesem Thema be-

fasst zu haben. Das hierüber in der N. Z. Z. vom 13. Oktober 1904

erschienene Referat veranlasst den Unterzeichneten, die folgenden Gedanken

darüber niederzuschreiben und den interessirten Kreisen bekannt zu
geben.

*
Das genannte Thema ist mit Recht Gegenstand der Aussprache in

den Versammlungen der schweizerischen Lehrer geworden, und dankbar
muss man jenen Pädagogen sein, welche diesen Gedanken der Lehrerschaft

näher gerückt haben. Warum soll der Jugend nicht der Sinn
erschlossen werden für die Schöpfungen der höchsten und edelsten menschlichen

Tätigkeit, warum soll sie mit der Reife des Körpers und des

Geistes nicht auch gereift werden für die Eindrücke der Kunst, warum
soll sie, indem ihr die Schönheiten der Natur eröffnet werden, nicht auch

ein Urteil gewinnen für ihre Nachbildungen durch die Kunst, und warum
soll sie nicht aufmerksam gemacht werden auf die höheren Aufgaben,
welche der Kunst erwachsen, wo sie an unserem Empfindungsleben
teilnimmt

Die Schüler der Litterar-Gymnasien sind bereits an der Hand der

Klassiker durch das „Morgentor des Schönen" in das Reich der Kunst
eingetreten. Indem sich ihnen nun die herrlichen Ausblicke in eine

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1905. 9



130

schönere Welt öffnen, sollen sie gleich belehrt werden, dass es nicht
verschiedene Reiche der Kunst gibt, sondern nur Ein grosses Reich, in
welchem nur Eine Sonne strahlt, deren Licht sich aber in verschiedene

Farben teilt: verschieden nach der Art der Mittel, durch welche die

Kunst zu uns spricht, verschieden nach der Art der Stoffe, in welchen

die menschliche Phantasie sich offenbaren will, verschieden nach der Art
unserer Sinnesorgane, welche diese Offenbarungen zu unserem Empfinden
leiten. Aber alle diese verschiedenen Farbenströme stehen unter
denselben Gesetzen und verfolgen dieselben Ziele: die Menschheit za
erfreuen, zu erheben und zu beglücken.

Die Werke der klassischen Literatur bieten den Schülern nicht nur
ewige Wahrheiten über die Geheimnisse des Lebens, sondern sie belehren
sie zugleich über die Schönheiten der formalen Gestaltung, der
künstlerischen Form der Poesie. Schon bei dieser Gelegenheit kann man
die Schüler darauf hinweisen, dass alle diese formale Gesetzmässigkeit
nicht aus der Willkür der Dichter hervorgeht, sondern dass sie eng
verknüpft ist mit unserer Empfindung, dass ein natürliches ästhetisches
Bedürfnis eine derartige Ordnung des Stoffes verlangt, um uns denselben

näher zu bringen, uns für denselben in höherem Grade zu interessieren.
Da solcher Gesetzmässigkeit beruhe die unerschöpfliche Schönheit der

Natur, und nur von einer solchen beherrscht, werden die Hervorbringungen
jeder Kunst zu unserem Empfinden sprechen.

Eine solche Einführung in die natürlichen Gesetze aller
Kunstgestaltung lässt sich nicht bloss mit der Kenntnis der Werke der Poesie

verbinden, sondern auch mit dem Gesangsunterricht, indem ja in der
Musik dieselben ästhetischen Momente des Rhythmus, der Wiederholungen,
Variirungen, Steigerungen, Gegensätze usf. zu tage treten und die Wirkung
der Komposition bedingen, sie mit unserem Empfinden verweben.

Gelegentlicher Hinweis auf die Werke der Architektur und des

Kunstgewerbes würde solche Erkenntnis noch erweitern und befestigen.
Indessen befinden wir uns in dem Moment, wo auf diese formale

Gesetzmässigkeit des Kunstwerks hingewiesen werden kann, schon auf
einer ziemlich weit vorgerückten Stufe der Bekanntschaft mit dem Kunstwerk.

Der Anfang unserer Beziehungen zu demselben geht viel weiter
zurück, er kann zusammenfallen mit dem bewussten, sinnlichen
Wahrnehmen, sie können von der Bilderfibel, von den Liedern, welche die
Mutter den Kindern vorsingt, ausgehen. Man fragt das Kind: „Was ist
das? was stellt das vor?" und damit beginnt das Interesse und das
Verständnis für das Bildwerk und die Freude an Darstellungen. Es folgen
die Zeiten der Bilderbücher, der illustrirten Geschichten, des Jugend-



131

g-esangs. Jene befriedigen unsern Wissensdurst nach der Kenntniss von
geschichtlichen Begebenheiten, Situationen, nach fremden Ländern und
Völkern, sie ersetzen ein Gespräch, eine Unterhaltung, verdeutlichen und

ergänzen Beschreibungen, deren Inhalt uns anregt. Wir betrachten sie

nach ihrer inhaltlichen Seite geradeso wie der Bauer seine Farbendrucke

einer biblischen Szene oder einer Schlacht bewundert, die er um
ihres Inhalts willen am Jahrmarkt zum Schmuck seiner Wohnung
gekauft hat. Auch in der Dichtung, im Gesangsunterricht nimmt der Junge
zuerst nur den Inhalt der Darstellung, den Text des Liedes in sich auf;
-er zürnt mit Achilles dem Agamemnon, trauert um Patroklos, erschlägt
den Hektor und begleitet den Odysseus auf seinen Irrfahrten, er begrüsst
das stille Gelände am See und versichert, dass er das Heimatland, das

Vaterland innig und feurig liebe. Alle diese Kunstwerke geniesst der

Jüngling nach ihrer inhaltlichen Seite, er hat seine Freude daran, sie

machen den tiefsten Eindruck auf ihn, aber er hat keine Ahnung, dass

es Kunstwerke sind, die ihn begeistern, denn er hat noch kein Verständnis

für das Kunstwerk als solches. Dieses Verständnis beginnt erst da,

wo der Blick von der inhaltlichen Seite abgelenkt wird auf die

Darstellung, auf die Form, in welcher alles das, was ihn inhaltlich
interessiert, vorgetragen wird, auf die Erscheinung, in welcher die

Kunstschöpfung ihm entgegentritt; es beginnt erst dann, wenn er darüber klar
ist, dass nicht der Inhalt oder eine Idee, sondern die Art der
Vorführung der Idee den Begriff des Kunstwerks ausmacht.

Er muss dann weiter erfahren, dass ein untrennbarer, innerer Zusammenhang

besteht zwischen dem Inhalt und der Erscheinung, er muss darüber
belehrt sein, dass alle Ereignisse, wie alle Erscheinungen der Natur
entsprechende Stimmungen in unserer Seele auslösen, und dass umgekehrt
auch jeder geistigen und seelischen Erregung bestimmte Ausdrucksformen
•eigen sind, welche die Kunst wiedergeben kann, kurz, er muss die

Beziehungen unseres innern Lebens, unseres Empfindens zu der Welt der

Erscheinungen erfahren haben. Wie kann er aber diesen Zusammenhang
in dem Bilde, im Musikstück beurteilen, so lange sich das Empfindungsleben

erst entwickelt, solange als er nicht mit der unendlichen
Mannigfaltigkeit der Erscheinungsformen vertraut ist?

Um auf diese Stufe zu gelangen, welche für ein Kunstverständnis
unerlässliche Vorbedingung ist, muss der junge Mann zuerst einen

langjährigen Unterricht gemessen im — Sehen.
Und dann muss er wissen, dass das Wesen der Kunst nicht in einem

mystischen, geheimnisvollen Zauber liegt, sondern in einem Können.
¦Jede Kunst setzt ein Können voraus, ein vollendetes Können. Nicht



132

derjenige ist ein Künstler, der irgend eine sublime Idee in hohltönenden
Phrasen zum Ausdruck bringt, sondern derjenige, der sie in vollendeter
Form in aller Klarheit und Bestimmtheit uns vor die Sinne stellt. Selbst
in den niedern Künsten, mit denen wir uns hier nicht zu beschäftigen
haben, nennen wir ein vollendetes Können : Kunst, wenn es sich auch nur
um ein technisches, virtuoses Können, das Mittel zum Zwecke ist, handelt ;

aber auch in dem Reiche der hohen Kunst, deren Schöpfungen um ihrer
selbst willen hervorgebracht werden, ist eine freie, vollkommene, mit
heissem Bemühen erworbene Beherrschung des Materials unbedingte
Voraussetzung.— Das Wesen der Kunst liegt im Sehen können,
Empfinden können und Darstellen können, und wenn man jemand
zum Kunstgenuss erziehen will, so ist es vor allem notwendig, ihm diese

verschiedene Können beizubringen, sofern er es nicht von Natur besitzt,

wo dann überhaupt diese Erziehung nicht notwendig ist. Das Können
anderer kann nur der richtig beurteilen, der selbst etwas kann.

Also zuerst sehen lernen.
Der Schüler muss die Erscheinungen und Vorgänge in der Natur,

die Formen, Farben und Bewegungen der Geschöpfe, der Pflanzen, Tiere
und Menschen genau sehen, sie bis in die feinsten Einzelheiten wahrnehmen
lernen.

Zunächst die vegetabilische Natur in ihrer unendlichen Fülle der
Formen: die Blätter und Blumen, Bäume und Sträucher, Wasser und
Felsen, Wiesen nnd Felder, Berge und Täler, mit allen ihren charakteristischen

Merkmalen, den Horizont und den Himmel in ihren verschiedenen

Färbungen und Beleuchtungen, dann die reizenden, farbenschimmernden
Gebilde der Insekten und der niederen Tierwelt, die merkwürdigen
Gestalten der Reptilien, die zierlichen Formen der Vögel bis hinauf zu
unseren Haustieren usf. in allen ihren wechselnden Bewegungen und
endlich dann auch den Menschen, dessen Körper in den mannigfaltigsten
Stellungen er beim Turnen und Baden ins Auge fassen und studiren
kann. Es sind das freilich alles Dinge, die der Schüler in der
Naturgeschichte kennen lernt, aber niemals genau genug, um alle ihre
Besonderheiten erfasst zu haben. Denn mit dem Sehen allein ist es auch nicht
getan, er muss sich diese Bildungen, Farben und Formen auch

einprägen, im Gedächtnis halten können, zu seinem geistigen Eigentum
machen, so dass er jederzeit darüber verfugen kann.

Auf keine andere Weise wird eine Form mit allen ihren Einzelheiten
so scharf ins Auge gefasst und zugleich ins Gedächtnis aufgenommen,
als durch das Nachzeichnen, und so ist diese Tätigkeit in der Tat
die wichtigste und unumgänglichste Grundlage für einen gründlichen



133

Kunstgenuss. Was der Schüler gesehen, was er in sein Gedächtnis

aufgenommen, das muss er zeichnerisch in Farben und Formen wiedergeben,

gleichsam selbst hervorbringen können. In solcher selbstschöpferischer

Arbeit, die an sich schon einen hohen ästhetischen Genuss bereitet,

liegt die sicherste Grundlage für die Wertschätzung und Beurteilung der
künstlerischen Leistungen der anderen Menschen.

Also zeichnen und mit dem Zeichnen sehen lernen, das ist der
erste Schritt auf dem Wege zum Verständnis der Werke der bildenden
Kunst. Es ist damit nicht gemeint, dass der Schüler nur nach der Natur
zeichnen soll; wir halten im Gegenteil diese Forderung neuerer
Pädagogen für ganz falsch. Es gibt sehr viele Dinge in der Natur, die man
ohne persönliche Anleitung durch den Lehrer oder durch eine Vorlage

gar nicht darzustellen weiss, für welche eine gewisse Manier angeeignet
werden muss, um sie zeichnerisch ausdrücken zu können. Man denke

nur an das Blattwerk der Bäume, an die Gräser und Halme der Wiesen,

an die Haare des Bartes nnd der Pelze usf., für welche gewisse
abgekürzte, konventionelle Darstellungsverfahren gewählt werden müssen, für
welche gute Vorlagen uns einen Anhaltspunkt bieten. Aber auch für
viele andere Dinge aus der Natur, wie z. B. die Wiedergabe gekrümmter
Flächen an einem Körper durch blosse Konturen gibt uns eine Vorzeichnung

die nötige Weisung. Jedenfalls vereinfacht sie die Erwerbung' der

zum Zeichnen nach der Natur notwendigen Fertigkeit, ohne dass

dadurch gerade eine verderbliche Manier in den Kauf genommen werden

muss.
Nun aber genügt es nicht, die Dinge in der Natur für sich allein ins

Auge zu fassen, jedes einzelne Ding für sich zu betrachten. Jedes Bild
und jede Bildung besteht aus einer Zusammensetzung mehrerer
verschiedenartiger Partien, die zueinander in bestimmte Verhältnisse nach ihren
Grössen, Formen und Farben treten und dadurch einander in ihrer Geltung
und Wirkung beeinflussen. Es ist z. B. für ein Landschaftsbild gar nicht
gleichgültig, welchen Teil in demselben eine Wasserfläche einnimmt, wie
weit die Bäume sich in den Himmel erheben, welches Verhältnis die
Menschen zur Natur einnehmen. Das ist aber von grosser Wichtigkeit
für die gesamte Wirkung des Bildes. Und ebenso wichtig ist das
Verhältnis der einzelnen Teile eines Körpers unter sich und zum Ganzen.

Je nach diesen Proportionen erhält man in der Zeichnung z. B. entweder
einen Schwan oder eine Gans oder eine Ente, ein Pferd, ein Maultier
oder einen Esel usf. und vollends beim Menschen gibt ja die geringste
Änderung in den proportionalen Beziehungen das Bild verschiedenster
Charaktere. Und von nicht geringerer Wichtigkeit sind die Verhältnisse



134

der einzelnen Farbentöne und Farbenwerte zueinander. Wie kann ein

einziger Farbenfleck die Wirkung aller anderen Farben beeinträchtigen
oder erhöhen! Der Schüler hat auf diese Beziehungen der einzelnen

Teile unter sich und zum Ganzen ebenfalls das grösste Augenmerk zu

richten, und er wird dabei bald darauf kommen, zu finden, dass gerade in
diesen Beziehungen eines der wichtigsten Momente liegt für die Gewinnung
ästhetisch befriedigender Kompositionen. Auf diesem Wege
gelangt man zur Herstellung der Harmonie der Massen, zum Hervorheben
des Wichtigen, zum Unterordnen des Nebensächlichen, zu einer klaren,
übersichtlichen und verständlichen Darstellung, die von vorneherein unser
Wohlgefallen erregt. Und wenn man selbst diese Gesetze der Proportion
und der Harmonie kennt, wenn man sie an den Objekten der Natur
beobachtet, so werden sie uns auch bei der Beurteilung von Kunstwerken
nützlich zur Seite stehen und wir werden danach uns erklären können,
warum ein Kunstwerk uns einen mehr oder weniger wohlgefälligen
Eindruck macht. Es gibt viele Künstler, welche alle Schönheit nur aus den

Verhältnissen ableiten; ganz besonders gilt das ja vom menschlichen

Körper wie vom menschlichen Antlitz, die ja immer aus denselben Teilen
in derselben Anordnung zusammengesetzt sind, wo nur die Grössen-,
Form- und Farbenverhältnisse der einzelnen Teile massgebend sind für
die Wirkung des Ganzen. Für die Beurteilung dieser Zusammensetzungen
ist aber wieder die genaue Kenntnis der natürlichen Bildungen notwendig,

denn es kann auch vorkommen, dass der Künstler über diese hinaus

geht, so dass die Nachbildung dann den Eindruck einer verfehlten
Absicht oder einer Karrikatur macht.

Indessen kann es auch die Absicht des Künstlers sein, die Proportionen

der einzelnen Teile des Körpers oder eines Kopfes zu ändern,
bestimmte Teile mehr zu betonen, als die Natur in ihren Durchschnitts-
bildungen es tut. Solches geschieht, wenn man charakterisiren,
Typen schaffen will, um bestimmte Eigenschaften der dargestellten
Personen besonders hervorzuheben. So haben die griechischen Bildhauer
bei der Schöpfung ihrer Götter und Helden eine solche Tendenz verfolgt,
um die besondere Weisheit, Milde, Hoheit, Entschlossenheit, Mut und
Stärke zum Ausdruck zu bringen. So hat Michel-Angelo seinen Figuren
Proportionen gegeben, welche sie über das Menschliche hinausrücken,
ohne dass sie nur als grosse Menschen erscheinen. Jeder Künstler, der
Charaktere darstellen will, muss in solcher Weise über das natürliche
Mass hinausgehen. Die bildende Kunst speziell verlangt hiebei

Übertreibungen, weil sie nicht imstande ist, die andern Begleiterscheinungen
solcher Charaktere, wie z. B. den Tonfall der Stimme, die wirklichen



135

Bewegungen, das Spiel der Mienen, den Ausdruck der Augen usf. mit
darzustellen, darum muss sie das, was sie geben kann, eben verstärken. —
In gleicher Weise müssen auch die natürlichen Farbentöne modifizirt
werden, um ihre Beziehungen zueinander unter bestimmte künstlerische
Gesichtspunkte zu stellen, z. B., um beabsichtigte Stimmungen hervorzubringen

oder solche mehr zu betonen.
Immer aber bietet die Natur die Grundlage, von der aus solche

charakterisirende Umbildungen gewonnen werden müssen.

Wir haben nun erfahren, dass die Fähigkeit des Sehens und
Nachzeichnens, die genaue Kenntnis der Formen der natürlichen Objekte
zunächst erworben werden muss, um Kunstwerke beurteilen zu können.
Es tritt nun die Frage an uns heran, ob die Kunst denn die Aufgabe
hat, die Natur nachzuahmen und ob sie das überhaupt kann? Jüngere
Leute wissen nie recht, wie sie sich zu dieser Frage stellen müssen, sie

wissen nicht," wie weit in dieser Richtung die Grenze der Kunst geht.
Wenn man unter Nachahmung der Natur eine getreue Wiedergabe

der natürlichen Objekte mit all ihrer Körperlichkeit, mit allen ihren
plastischen und farbigen Einzelheiten versteht, so wäre einer solchen

Anforderung gegenüber die Kunst natürlich hülflos. Alle ihre im Grunde

ja sehr bescheidenen Mittel würden dazu nicht ausreichen, und eine

solche Tätigkeit wäre auch ganz zwecklos und würde uns nicht die
geringste Freude machen. Wenn wir also Gegenstände der Natur
nachbilden wollen, so kann das nur soweit geschehen, als unsere Kunstmittel

es erlauben und diese Mittel genügen, um die Eindrücke, welche
wir ia der Natur durch unsere Sinne empfangen, durch ihre Darstellung
in der Art wieder vor unsere Sinne zu bringen, dass wir die Empfindung
ähnlicher Eindrücke haben, welche die Natur uns geboten hat. Wir
werden aber niemals das Nachbild, „den Schein" für das natürliche Vorbild

nehmen, denn jenes zeigt nur einige wesentliche Eigenschaften des

Vorbildes, aber niemals alle, welche nun von unserer Phantasie und

unserem Gedächtnis ergänzt werden müssen. An einer Marmorstatue
erkennen wir den körperlichen Aufbau eines Menschen, aber es fehlt die

Farbe, das Schwellen des Stoffes, der zarte Flaum der Epidermis, das

Blitzen der Augen usf., an einem Landschaftsbild glauben wir schöne

Baumgruppen zu erkennen, die sich in einem See spiegeln, in die Ferne
verschwindende Hügelketten, über denen ein duftiger Abendglanz liegt,
es fehlt aber der Darstellung die wirkliche Tiefe, sie liegt ganz flach auf
einer Leinwand, und wir können die fernsten Berge mit dem Finger
berühren. Doch wissen wir, dass wir ähnliches in der Natur gesehen haben
und freuen uns über das Zusammenstimmen der Eindrücke. In diesem



136

Sinne ist also die Nachahmung der Natur durch die Kunst eine äusserst

beschränkte und engbegrenzte. Sie kann sich nur auf die eine oder
andere Eigenschaft des natürlichen Objektes beziehen.

Um so mehr muss dafür die Kunst nach jener Richtung, in der ihre
Mittel ihr die Nachbildung erlauben, sich der grössten Naturwahrheit
befleissen. Der körperliche Bau der Statue muss anatomisch genau der

Wirklichkeit entsprechen, die Gruppirung der Bäume, die Spiegelung des

Wassers, die Perspektive des Hintergrundes, der Luftton des Himmels usf.

müssen aufs getreueste der Natur nachgebildet sein, gerade wie die

Gespräche und Handlungen in den Werken der Poesie aus den gegebenen
Situationen hervorgehehen müssen, die ganz bestimmte Empfindungen
in uns erregen. Wo solche Übereinstimmung mit der Natur und dem

Leben fehlt, wird sich auch nie die sog. Illusion einstellen, welche das

Bild für die Natur nimmt, wir empfinden etwas Fehlerhaftes, Unbefriedigendes

und wenden uns ärgerlich von solchem Machwerk ab. Also in
solchen Fällen, wo die Kunst mit ihren Mitteln Gegenstände der Natur
oder Momente unseres Empfindungslebens wiedergeben will, verlangen
wir möglichste Wahrheit und Naturtreue. Um diese im Bilde zu erkennen.

um nach dieser Seite die richtige Wertschätzung von dem Kunstwerk
zu gewinnen, um diese Übereinstimmung zu finden, müssen wir es eben

selbst auch verstehen, sie in der Natur in allen Einzelheiten zu sehen.

Bekanntlich geht nun aber die Kunst —, die bildende wie die

dichtende, — weit über die Natur und über das wirkliche Leben hinaus,
indem sie uns Geschöpfe vorführt, die in der Natur nicht vorkommen,
wie sie auch Szenen und Situationen darstellt, die es in der Wirklichkeit
gar nicht gibt. Namentlich jüngere Geister, die mitten im Studium der
realen Wissenschaften stecken, glauben berechtigt zu sein, solche Kunstwerke

ablehnen zu müssen, wenigstens wissen sie nicht recht, wie sie

sich dazu zu verhalten haben, obschon die Poesie ihnen schon ähnliches

geboten. Es scheint ihnen ein Anachronismus zu sein, wenn Heilige und

Märtyrer vereinigt sind mit der Jungfrau und dem Kind, es scheint ihnen
ein Fehler zu sein, wenn die Maria beim Besuch des Engels in vornehmer
florentinischer Tracht oder die Könige vor der Hütte in nordischem
Kostüm erscheinen, historische oder sagenhafte Vorgänge auf
Hintergründen sich abspielen, die naturgemäss gar nicht dazu passen können.

Wenn man die Kunst für solche äusserliche Mängel in der Naturtreue
behaften wollte, dann würde überhaupt die ganze naive Schaffensfreudigkeit

aufhören, dann müsste auch der ganze Chor jener seltsamen

Geister, der Sphinxe, Cherubine, Zentauren, Tritonen, Faune etc. bis zu
den schönen Engeln der christlichen Welt herunter, welche alle das



137

Firmament der Kunst so freundlich beleben, von der Bildfläche
verschwinden. Und das ist ja noch der kleinste Teil von jener Welt, welche
die Kunst sich über die Natur und Wirklichkeit hinaus erschaffen hat.
Denken wir an alle die Darstellungen nach den alten Sagen und
Dichtungen aus dem alten und neuen Testament, an die Darstellungen aus
dem Leben nach dem Tode, der Himmelfahrt, des Weltgerichtes, der
Unterwelt usf. — an lauter solche Dinge, die keines Menschen Auge je
gesehen und welche die Kunst in hundert- und tausendfältiger Wiederholung

immer wieder zu ihrem beliebtesten Stoffe der Darstellung
gewählt: wie steht es da mit der Natur-Wahrheit und-Wahrscheinlichkeit

Vor solchen Werken ist nun der Schüler nachdrücklich aufmerksam zu
machen auf die unbeschränkt waltende Tätigkeit der Phantasie, die

er ja auch schon aus der Poesie kennt, auf jene herrliche Gabe, die dem

Menschen, in höherem Masse aber dem Künstler verliehen ist, die ihm
gestattet, souverän über alle Gesetze der Natur und der geschichtlichen
Entwicklung hinauszugehen und frei nach den Eingebungen seines

Genius zu schaffen, die ihn berechtigt, solche Gebilde der Phantasie
festzuhalten, uns seine geistigen Erlebnisse miterleben zu lassen. Das ist
nicht bloss das Recht, die Freiheit der Kunst, sondern ihr höchstes Gut,
das ihr nicht geschmälert oder bekrittelt werden darf. Und unser Urteil
vor einem Kunstwerk soll sich auch auf das Mass der darin sich
offenbarenden, frei gestaltenden Phantasie erstrecken, und je mehr sie uns

bietet, um so höher dürfen wir das Geschenk bewerten.
Nun soll der Schüler aber sofort wahrnehmen, dass es auch hier

keine unbedingte Freiheit gibt, dass auch diese Phantasietätigkeit, im
Moment, wo sie ins Leben sinnlich warnehmbar heraustreten will — ihre
Grenzen hat und dass der Künstler zweifach gebunden ist : durch die

Natur selbst, indem er nichts hervorbringen kann, was nicht schon in
ihr drin ist, — wenn auch in anderer Gestalt, — und dann durch die

elementaren Kunstgesetze, die ihn in der Komposition, der Zusammenstellung

der einzelnen Teile zu einem Ganzen binden. In erster Richtung
ist es wieder die Wahrheit und Treue der Zeichnung und Modellirung,
der Bewegung und Farben usf., welche er einhalten muss, über die er
niemals hinauskommt, möge er nun ein Menschenhaupt mit einem Löwenkörper

verbinden oder Engelscharen fliegen lassen, — in zweiter Linie
sind es die obenerwähnten natürlichen ästhetischen Gesetze der Einheit
in der Mannigfaltigkeit, derWiederholung, des Rhythmus, der Steigerungen,
der Symmetrie, der Kontraste und der allgemeinen Harmonie, welche
die Darstellungen der natürlichen Vorgänge erst zum Kunstwerk erheben.

Hier ist auf die unvergänglichen Schöpfungen eines Laokoon, einer Schule



138

von Athen, einer Transfiguration, der venetianischen Altarbilder und der
Tizianschen Himmelfahrt zu verweisen, wo der reiche Stoff nur durch
diese Inkorporation mit den unvergänglichen künstlerischen Gestaltungsgesetzen

zu so klarem Aufbau sich gliedert. Der Laie kennt diese formal
gestaltende Tätigkeit des Künstlers viel zu wenig, er empfindet sie nur
unbewusst, wer aber ein Kunstwerk wirklich recht gemessen und
verstehen will, der muss auch auf diese äussere Formgebung sein Augenmerk

richten, wie es beim Musiker und Dichter ja ganz selbstverständlich

ist, von der Architektur und dem Kunsthandwerk zu schweigen.
Diese ästhetische Formbildung ist ein Charakteristikum des Kunstwerks,
ohne welche es überhaupt nicht denkbar ist. Der Kursus zu dieser
Erkenntnis ist unumgänglich, wenn man auch später, sei es als Künstler,
sei es als Geniessender, in freiere Bahnen übergeht. Speziell der Laokoon
ist ein unerschöpfliches Vorbild für die Umsetzung eines natürlichen
Vorganges in die Kunst. Der Schüler möge sich genau vorstellen, wie er
sich in Natur abgespielt haben mag: Ob die drei Männer nackt bei

ihrem Opfer waren, ob sie in solcher Stellung, der Alte in der Mitte, die
Söhne zur Seite vereinigt gewesen sein mögen, bis die beiden Schlangen
sie umringelt haben, ob sie nicht vorher schon energischere Bewegungen
zur Abwehr der Gefahr gemacht haben mögen? usf. und wenn er sich

nun lebhaft in Gedanken ausmalt, wie sie sich dabei benommen haben

würden und das nun photographirt worden wäre, — wie weit ein solches

Bild entfernt wäre von dem Werke, das zu den herrlichsten Leistungen
der alten Kunst gehört. Und dann soll er aufmerksam gemacht werden
auf alle jenen Gegensätze und Steigerungen in der Gruppe, auf die schon

hingewiesen zu haben, kein Geringerer als Göthe das Verdienst hat, der
überhaupt alle diese formalen Kunstgesetze nach ihrer vollen Bedeutung
zu würdigen wusste.

Der junge Kunstbeflissene ist nun bekannt gemacht worden mit den

Forderungen der Naturwahrheit und ihren Beschränkungen, mit der

Tätigkeit der Phantasie und ihren Grenzen, mit den Gesetzen des

künstlerischen Schaffens, die im Kunstwerk zu tage treten. Es ist oben noch
weiter erwähnt worden, dass er auch empfinden lernen müsse. Das

Empfinden kann natürlich nicht gelernt werden, das muss einer von
Natur haben, aber er kann lernen, sich der Empfindungen, sowohl gegenüber

den Reizen der Natur, wie gegenüber einem Kunstwerk bewusst

zu werden, und er muss darauf achten können, ob Empfindungen, welche
eine Szene, ein Ereignis in der Natur in ihm erweckt — ob sie wenigstens

in leiserem Nachklang auch durch das Nachbild hervorgerufen
werden. Jede sinnliche Wahrnehmung löst in uns bestimmte Gefühle



139

aus —, entweder sofort oder nach und nach mit der Zeit und
Angewöhnung. Das Innere des Waldes verbindet sich mit dem Gedanken an
eine angenehme Kühle, an einen harzigen Duft, ein glänzender Sonnenschein

an grosse Wärme, die Morgendämmerung an den frischen Luftzug,

der dem erwachenden Tag vorausgeht, die Abendbeleuchtung an
die nahenden Stunden der Ruhe usf. — Bestimmte Volksszenen erinnern
an die Freuden und Leiden der Menschheit, an Überfluss, Wohlleben,
Entbehrungen und Schmerzen, die, wenn wir sie miterlebten, in irgend
einer Weise uns psychisch erregen würden. Vom Nachbild durch das

Kunstwerk kann man nicht verlangen, dass es genau dasselbe Mass von
seelischer Erregung, von freudiger Stimmung oder Erschütterung in uns
nachruft. Wenn wir den Todeskampf des Laokoon mit seinen Söhnen

unter den Windungen der beiden Ungeheuer wirklich vor uns sähen, ihr
Schmerzgeschrei und das Brechen der Knochen hören mussten, so würde
uns das viel grösseres Entsetzen einflössen, als es das Kunstwerk tut,
selbst wenn es viel realistischer aufgefasst wäre.

Ebensowenig wird es einem Maler gelingen, uns alle die Empfindungen,

welche g-rosse Naturerscheinungen, wie der Sonnenauf- und -unter-

gang, Gewitter- und Sturmszenen in uns hervorrufen, in ihren mannigfachen

Stimmungen in uns zu erregen, denn alle die Begleiterscheinungen,
das Erwachen der Natur, das Zwitschern der Vögel, die frische
Luftströmung usf. fühlen wir im Anblick [des Bildes nicht, wir können sie

höchstens durch die Ideenassoziation ganz leise in uns wachrufen. Aber
es gibt doch auch Darstellungen der bildenden Kunst, die uns einen
tieferen und — man kann wohl sagen — ästhetisch ungetrübteren
Eindruck machen, als das natürliche Vorbild, Darstellungen, welche nicht
so nahe den Grenzen des Darstellbaren liegen. Solche sind die blosse

menschliche Figur in irgend einer gleichgültigen Bewegung, eine idyllische

Landschaft in weichem zarten Luftton, ruhige in sich geschlossene

Figurengruppen usf. Hier kann sogar durch das Hervorheben, durch
das räumliche und zeitliche Konzentriren des Charakteristischen die

Wirkung des Kunstwerkes über diejenige der Natur hinausgehen.
Besonders ist das bei jenen Kunstwerken der Fall, die durch unser Ohr zu
unserem Empfinden gelangen — bei Poesie und Musik. Man stelle sich

vor, welche Kraft ein Schauspielerin die Wiedergabe von seelischen

Erregungen hineinlegen kann, wie er uns zu ergreifen und zu erschüttern
vermag, weit mehr als das Erlebnis der Person es in Wahrheit tun könnte,
da hier sehr oft die Worte, die Mittel des Ausdrucks fehlen. Auch die
Musik hat ja die höchste Fähigkeit, das Empfindungsleben in seinen
feinsten Differenzialien zu spiegeln, in uns Gefühle zu wecken, welche wir



- 140

sonst kaum kennen. Es ist eine höchst interessante Seite der Kritik des

Kunstwerks, an demselben das Verhältnis festzustellen der Intensität der
durch dasselbe erregten Empfindungen gegenüber denjenigen, welche die

Natur in uns hervorbringen würde.
Unter allen Umständen darf uns ein Kunstwerk nicht teilnahmslos,

unberührt lassen, es muss uns nicht nur etwas sagen, sondern auch

rühren, ergreifen, mitreissen, uns in eine andere Welt versetzen, unsere

Stimmung beeinflussen, unsere Phantasie beschäftigen, uns etwas erleben

lassen, so dass wir, wenn das Werk an uns vorbei ist, den Eindruck
eines Erlebnisses haben, das hinter uns liegt und das wir sogar gerne
noch einmal erleben möchten.

Um aber in dieses Stadium des Genusses zu kommen, darf das Kunstwerk

nicht nur so obenhin, flüchtig angesehen werden, sondern der
Beschauer muss sich hineinversetzen, jeden einzelnen Vorgang in sich
aufnehmen, — jede einzelne Form, Farbe, Gestaltung, Zusammenstellung,
den ganzen Inhalt sich durchaus klar machen, so dass das Bild förmlich
in ihm lebendig wird, gleichsam beseelt vor seiner Seele steht. Das muss
auch gelernt sein und der junge Mann muss dazu erzogen werden, indem

er z. B. in einem Aufsatz eine in alle Details gehende Beschreibung eines

Bildes, einer Statue, einer Gruppe macht und dabei nicht bloss bei den

Ausserliclikeiten verweilt, sondern z. B. aus den Bewegungen und
Handlungen der Personen ihre Gedanken, Absichten und Empfindungen zu
erraten sucht und sie miteinander in Zusammenhang setzt, um den

Inhalt des Werkes möglichst vollständig zu ergründen, d.h. alles das,

was der Maler uns mitteilen wollte, wieder herauszufinden, — wobei er
sich aber hüten soll, Dinge und Absichten in das Werk zu legen, die

nicht drin sind.
Und damit kämen wir nun zum Inhalt des Kunstwerks und

zu dessen Verhältnis zur Form, dem Gegenstand vielfacher philosophischer

Kontroversen.
Vor allem ist hierüber dem Schüler klar zu machen, dass das

Verhältnis von Inhalt zur Form nicht jenem des Kerns zur Schale gleicht,
wie vielfach gesagt wird. Kern wie Schale besitzen jedes für sich Inhalt
und Form. Wir können zum Verständnis dieser Beziehungen viel besser

mit dem Kristall exemplifiziren, in welchem die Materie, z. B. Kieselsäure,

in einem bestimmten von regelmässigen Flächen begrenzten Körper
feste Gestalt gewinnt und in dieser rest- und hüllenlos aufgeht. — Die

natürliche immanente Kraft des Stoffes zwingt denselben, wie er erhärten,
kristallisiren soll, in diese ihm allein eigentümliche regelmässige Form,
welche übrigens unter dem Druck lokaler Einflüsse bei der Formwerdung



141

gewisse Modifikationen erleidet, daher selten der Kristall in vollkommener
Regelmässigkeit auftritt.

In gleicher Weise erkennen wir in den organischen Gebilden —
denjenigen der vegetabilischen wie animalischen Welt — eine Masse von
Zellgeweben, durchtränkt von Saft und Blut, durch festere Bestandteile

gestützt, die in ihrem innersten Keim schon den Zwang in sich tragen,
in ihrem Leben und Wachstum bis zur Reife eine bestimmte Gestalt
anzunehmen, zum Rosenstrauch, zur Tanne oder zu irgend einem Tier oder

zn einem Menschen zu werden. Der Stoff schafft sich mit seiner im
Keim ihm schon angeborenen Wesenheit die ihm ganz eigene Form, in
der er vollkommen aufgeht und mit ihr eins wird.

Erst durch diese Form, durch diese Ausgestaltung,
welche dort die Kieselsäure, hier das Plasma annehmen, gewinnt der
Stoff für uns ein ästhetisches Interesse; so lange er unge-
formt, ein gewöhnlicher Feldstein oder eine Masse von Zellgeweben ist,
kann er für uns nur Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung und
Untersuchung sein, aber kein Objekt unseres Wohlgefallens und des

ästhetischen Geniessens.

Analoge Verhältnisse bestehen in der Kunst. Die Stoffe, welche sich
dem Künstler aus seinen Erlebnissen, aus seiner Reflexion aufdrängen,
welche er in seiner Phantasie erfasst, in seinem Genius verarbeitet und
gestaltet, — sind nicht das Kunstwerk. Sie können uns vom
wissenschaftlichen, religiösen, ethischen Standpunkt ans interessiren, es sind

Gegenstände der Sage, der Kulturgeschichte, des zeitgenössischen politischen

oder sozialen Lebens, Szenen aus dem gesellschaftlichen
Zusammensein, — Darstellungen von Tapferkeit, Wohltätigkeit, Gott
vertrauen usf.

Alle diese Vorwürfe bilden als solche nicht ein Kunstwerk, aber sie

sind die Keime, aus welchen durch die Befruchtung seitens des

künstlerischen Genius das Kunstwerk geboren wird. Diese Stoffe gestalten
sich in der Phantasie des Künstlers, sie wachsen und entwickeln sich in
allen ihren tausend Einzelheiten und treten als vollendete Schöpfung in
die Welt. Der Künstler ist dabei selbstschöpferisch tätig.

Es zeigt sich nun, dass derselbe Inhalt nicht bloss einmal zum
Gegenstand der künstlerischen Bearbeitung gemacht wird, sondern dass

sich die Kunst desselben Stoffes unzähligemal bemächtigt — ja dass

selbst die verschiedenen Kunstrichtungen, — Plastik, Malerei, Poesie und
Musik — denselben Inhalt ergreifen, um ihn in ihrer Weise darzustellen.
Der Keim wird je nach dem Boden, in welchen er gepflanzt wird, zu
einer verschieden gestalteten Frucht.



142

Es gibt daher in der Kunst — und das ist für ihre Werke das

Charakteristikum — nicht sowohl eine Frage nach dem „Was", die sich auf
den Inhalt bezieht, wie in der Wissenschaft, sondern vielmehr eine Frage
nach dem „Wie", und diese Frage, welche sich auf die Art der
künstlerischen Gestaltung erstreckt — ist we;taus die wichtigere und für die

Wertbestimmung des Kunstwerks die massgebende. Wie ist der Gegenstand

behandelt, wie ist er aufgefasst, wie hat sich der Künstler den

Stoff zurechtgelegt, wie ihn verstanden, wie ihn vorgeführt? usf., das

sind die Fragen, welche wir an das Kunstwerk richten, nach deren

Beantwortung wir das Kunstwerk beurteilen. Auf die Frage nach dem

„Was" erhalten wir bei zahllosen Kunstwerken dieselbe Auskunft, das

„Wie" wird bei jedem anders sein. Da nun aber das „Wie" die Hauptsache

ist und immer bleiben wird, so muss das „Was", d. h. der Inhalt
möglichst an der Oberfläche liegen, es darf uns keine Mühe machen, ihn
zu begreifen, man soll sich nicht plagen müssen, um den Inhalt zu

ergründen, damit man über dem „Was" das „Wie" nicht vergisst oder es

einem von vorneherein verleidet. Die alten Geschichten vom Kampf der

Lapithen mit den Kentauren, der Giganten gegen die Götter, der Nio-
biden, des Herakles, des Theseus, der kalydonischen Eberjagd usf. waren
gewiss jedem griechischen Schulkind bekannt, wie dem Mittelalter und der
Renaissance die Geschichten der Erschaffung der Welt, Noahs, Abrahams,
Jakobs und seiner Söhne, die Erzählungen aus dem Leben der Maria,
die Leiden Christi, der Heiligen und Märtyrer usf. Die Künstler aller
dieser Zeiten haben ihren Ehrgeiz nur darin gesucht, diese hundertfältig
dargestellten Gegenstände immer wieder tiefer und inhaltsreicher zu
fassen. — Wohl jedes Volk hat seine Heldengeschichten, seine Kämpfe,
seine grossen politischen Ereignisse, die ihm eigen sind und dem
Nachwuchs in immer vollkommenerer Darstellung willkommen sind. Solche

Ereignisse, in welchen eine wertvolle Idee verfochten, mit Blut erkämpft
wurde, sind die dankbarsten Vorwürfe für die künstlerische Gestaltung,
weil der Inhalt an der Oberfläche liegt, jedem Menschen verständlich ist,
-oder doch leicht verständlich gemacht werden kann. — Wo das nicht
der Fall ist, wo lange gedruckte Erklärungen notwendig sind über die

Ideen, welche der Künstler in das Werk legen wollte und wo uns samt
<len dunkeln Erläuterungen auch das Werk dunkel und unverständlich
bleibt, da hat die Kunst ihr Gebiet verlassen, sie ist Mystik, Symbolik,
Vision, Philosophie geworden, aber nicht mehr Kunst, und das Publikum
hat das Recht, solche Werke abzulehnen. (Dieselbe Ansicht vertreten
Grosse, in „Anfänge der Kunst" und Lange in „Wesen der Kunst".)
Klar und verständlich, wenn auch nicht jedem Kind, so doch jedem



143

Menschen von der allgemeinen höheren Bildung eines Primaners soll das

Kunstwerk sein, soll so wie ein griechischer Tempel frei und offen in aller
seiner Schönheit vor uns stehen.

Wir wollen damit nicht sagen, dass überhaupt z. B. ein Katalog
beim Besuch einer Kunstsammlung überflüssig sei; — man will die Namen
der Autoren kennen und wenigstens eine Andeutung, wo die Landschaft
hergenommen, wen das Porträt vorstellt, wo dieses Gefecht stattgefunden

usf. ist immer willkommen, um uns das Bild näherzubringen;
aber im allgemeinen sollte der Schüler lernen, auch ohne Katalog eine

Bildergalerie zu sehen, sich über die lokalen Einzelheiten hinwegzusetzen
und die Werke um ihrer selbst willen zu geniessen. Die Namen der
Autoren, das Wichtigste, steht ja in der Regel auf dem Werke selbst.

Bevor wir nun zum Schluss über das Wesentlichste am Kunstwerk
— zur Form oder besser gesagt — zur Erscheinung desselben

gelangen, haben wir noch eine Aufklärung zu geben.
Die Schüler, wie die Gelehrten, die vom Boden der Poesie aus das

Reich der Künste betreten, sind vielfach der Ansicht, dass in allen
Künsten das Verhältnis der Form zum Inhalt das nämliche sei wie in
der Poesie, in welcher in der Tat der Inhalt so bedeutend die Form
überragt, dass man neuerdings diese überhaupt ganz entbehren zu können

glaubt. Das ist nicht richtig und ein für die gesamte Ästhetik sehr

verhängnisvoller Irrtum. Diese Beziehungen sind in den verschiedenen

Künsten verschieden, wie solches auch natürlich erscheinen muss, wenn
man an die verschiedenartigen Ausdrucksmittel der Künste denkt, — das

entgegengesetzte Verhältnis z. B. finden wir in der Musik, in der ja die

Form dem Inhalt weit vorausgeht, dieser eigentlich nur aus einer dunkeln
Gefühlsahnung besteht Wohl bildet auch in dieser transzendenten Kunst
der Inhalt einen Kern, aus dem sich die Form entwickeln kann, wenn
z. B. dem Musiker eine Reihe von Empfindungen vorschweben, die er
durch eine Folge von Tönen andeuten möchte, indem er z. B. sich die

„Meeresstille und glückliche Fahrt", „Waldszenen", „Traumeswirren", „das
Erwachen heiterer Empfindungen bei der Ankunft auf dem Lande",
„Abschied und Wiedersehen", „Tod und Verklärung" usf. vorstellt. Man
darf dabei nur nie an eine beabsichtigte Naturnachahmung denken. Ein
solcher Kern ist jedes Opernlibretto, jeder Liedertext. Aber niemand
ward ohne die vorgesetzten Titel, ohne den Text sich diesen Inhalt der
Töne vorstellen, — sondern nur ganz allgemein eine heitere, fröhliche,
neckische von einer feierlichen, ernsten und schwermütigen Musik
unterscheiden können, aber nie den Grund dafür, eine Motivirung finden
können, wie solches uns zu bieten ja geradezu die Aufgabe der Poesie ist.



144

In den bildenden Künsten schliesst sich an einen inhaltsreichen Stoff
eine inhaltsreiche Art der Darstellung. Beide verweben sich ineinander
zu einer einheitlichen Schöpfung, in der die Form durchaus dem Inhalt
entspricht. Denn es ist ja selbstverständlich, dass die Gegenstände, welche
der Künstler zum Inhalt seiner künstlerischen Durcharbeitung wählt, in
die er sich mit aller Liebe und Gewissenhaftigkeit versenken muss, um
ihnen die kleinsten Geheimnisse abzulauschen, dass diese Stoffe auch
dieser Mühe und Aufopferung würdig sein müssen. Er wird nichts
Gleichgültiges vornehmen, nichts, aus dem er nichts machen kann. Der Stoff
muss ihn wegen seines ethischen Gehaltes — bei Landschaften wegen
ihres Stimmungsgehaltes — das Porträt wegen seines Charaktergehaltes —
interessiren —, und so tritt die Individualität des Künstlers schon dnrch
die Wahl der Stoffe in den Vordergrund, und Stoff und Darstellung
verbinden sich dann unter den Händen des Künstlers zu einem Ganzen.

Welche Stoffe sind es nun, die den Künstler am meisten interessiren
Es sind diejenigen, in welchen er nicht nur den äusseren Menschen, nicht
nur Ausserlichkeiten, Handlungen, Bewegungen darstellen, sondern speziell
solche, in denen er auch den innern Menschen, das Seelen-und Gemütsleben

in allen seinen Nuancen zeigen kann, indem er das sinnlich
Wahrnehmbare in solcher Weise uns vorführt, dass wir daraus auf psychische

Erregungen, auf innere Seelenzustände schliessen können. Nicht bloss

den Kampf zweier Völker, sondern den Kampf um ein sittliches Ideal,
nicht nur den Zorn des Gottes, die Strafe für menschlichen Übermut,
sondern unsere demutsvolle Ergebung, nicht nur einen vollkommenen
Menschen, sondern einen Gott, einen Helden oder einen glaubenstreuen

Märtyrer, nicht nur ein schönes Weib, sondern eine Juno oder eine

Venus, eine Maria oder eine Magdalena will er uns zeigen, lauter Dinge,

wo der Anblick des Kunstwerks uns zwingt, von der Oberfläche in die
Tiefe zu sehen und aus allen Einzelheiten der körperlichen Gestaltung
auch die Stimmung der Seele zu erkennen. Das ist die eigentliche und
höchste Aufgabe der Kunst, der der Künstler aber eben nur gerecht
werden kann mittelst der vollkommenen Beherrschung der Technik und
freier Verfügung über die Formen der Natur. Denn nur mit seiner

genauen Kenntnis des Zusammenspielens der Bewegungen und Regungen
der Seele mit dem Körper ist er in der Lage, diese Feinheiten auch im

Bilde wiederzugeben. Wir kommen damit immer wieder auf den Anfangzurück

und zum notwendigen Verständnis dieser Dinge von demjenigen,
der ein Kunstwerk beurteilen und geniessen will.

Es ist oben erwähnt worden, dass derselbe Stoff die verschiedenartigste
künstlerische Durcharbeitung erfahren kann und dass solches in allen



145

Jahrhunderten geschehen ist. Der Quell dieser Verschiedenheiten liegt
in der verschiedenartigen Individualität der Künstler. Keiner sieht, wie
der andere, keiner kann, was der andere, keiner stellt sich dieselbe Sache

so vor, wie der andere, jeder hat seine eigene Auffassungs- und
Darstellungsweise und jeder legt auf andere Dinge das Hauptg-ewicht, daher
kommt es, dass derselbe Gegenstand von jedem Künstler anders dargestellt

wird. Dadurch kommt der Ausdruck der Persönlichkeit
in das Kunstwerk, dadurch unterscheidet er sich von der Handwerksund

Fabrikarbeit und erst dadurch wird es zum Kunstwerk.

Der Inhalt, die Idee ist durch die Seele des Künstlers
hindurchgegangen, ist dort gereift, gezeitigt worden und dann aus der Künstlerhand

hervorgegangen als ein Ganzes, in sich Abgeschlossenes, Geborenes,
und Geschaffenes, ein von der Natur unabhängiges neues Werk, das der
Natur gegenüber als etwas Besonderes, eben als Kunstwerk dasteht. —
Es ist gar keine Frage, dass das Persönliche, Individuelle von selbst in
die Kunstschöpfung hineinkommt. Jeder trägt es in sich, und je mehr
gereift und erfahren der Künstler in seiner Kunst ist, um so mehr und
fester steht er auf eigenen Füssen. Wie wir schon gehört haben, hängt
schon die Wahl des Stoffes mit seiner besondern Art zusammen und
wenn er sich auch an bestimmte Vorbilder anlehnt, so liegt in dieser

Anlehnung auch bereits ein Zeugnis für seine Individualität, die dann
doch wieder etwas Besonderes aus dem Traditionellen macht. Die ganze
verflossene Kunstproduktion legt hiefur Zeug-nis ab. Jene alten Meister
hatten nicht die besondere Absicht, originell sein zu wollen und sind es

doch immer gewesen, so dass man heute ihre Werke, wenigstens
annähernd, den jeweiligen Autoren zuschreiben kann. —

Es ist darum nicht notwendig, dass zu diesem angeborenen und
selbstverständlichen persönlichen Charakter noch eine absichtliche,
besonders betonte Originalität hinzugefügt wird. Die modernen Künstler
glauben vielfach, ein Recht — ja sogar eine Pflicht zu einer solchen zu
haben, sie glauben, dass das Hervortreten der Originalität notwendig- sei

zum Erfolg. Die Jugend möchte sich dnrch solche gesuchte Originalität
nicht verblüffen lassen, denn sie ist gemacht, unecht und darum nicht
haltbar. Sie ist nicht schwer zu erkennen, denn sie läuft immer darauf
hinaus, der Natur Gewalt anzutun. Wahre Kunst und wahre Originalität
suchen sich der Natur zu nähern, immer tiefer in sie zu dringen, immer
mehr von ihren Geheimnissen zu erlauschen, indem sie nach und nach
alte konventionelle Formen abstreifen, um neue, der Natur und unserem
natürlichen Empfinden näher liegende an deren Stelle zu setzen.

Schweiz. Pädagog. Zeitung. 1905, 10



146

Es möge der Jugend dienen, zum Schluss noch über eine Frage
orientirt zu werden, damit sie den obigen wiederholten Hinweis auf die
Natur und Naturwahrheit nicht missverstellt. Soll die Kunst nun die
Natur so geben, wie sie ist, d. h. so viel als sie eben kann, oder hat sie das

Recht oder die Verpflichtung, zu idealisiren, zu verschönern, nur das

Schöne zu geben, das Hässliche auszumerzen? — Die Geschichte der
Kunstentwicklung zeigt uns beides: in Phasen, die aufeinander folgen,
hat sie abwechselnd bald die eine, bald die andere Tendenz verfolgt,
Hier entscheidet nicht der einzelne Künstler, nicht das Individuum,
sondern die Gesellschaft und der Zeitgeist. Wahr sein und schön
sein, sind zwei verschiedene Dinge, beides in Einem zu erreichen mag
wohl das höchste Ziel der Kunst sein. Unsere ganze moderne

Kunstrichtung in Literatur und bildender Kunst geht heute mehr nach der
Seite der Naturwahrheit, indem sie lieber das Schöne, d. h. das

Erfreuliche, Wohlgefällige opfert, somit den Schwerpunkt des

Schönheitsideals in die Wahrheit legt. Diese Richtung ist immer die gesundere,

in der sich die Kunst stärkt und kräftigt, aber ihre höchste Aufgabe:
die Menschheit zu erheben und zu beglücken, als Licht und Freude

spendende Sonne zu erscheinen in dem grauen Himmel der zum
Lebensunterhalt notwendigen Betätigungen — erfüllt sie damit nicht Wenn
die Kunst ihrer hohen Mission ganz gerecht werden will, so kann sie

es nur tun in Verbindung mit einer Herz und Seele erquickenden Schönheit.

In solchem Sinne möge die Erziehung der Jugend zum Kunstgenuss

geleitet werden, dann wird nicht nur der Jugend gedient, sondern

auch der Kunst.


	Die Erziehung der Jugend zum Kunstverständnis

