
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 14 (1904)

Heft: 2

Artikel: Kant und die moderne Pädagogik : Habilitationsrede, gehalten den 1.
Juli 1903 an der Universität Basel

Autor: Moosherr, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


G5

Kant und die moderne Pädagogik.

Habilitationsrede,
gehalten den 1. Juli 1903

an der Universität Basel
von

Dr. Th. Moosherr.

In seiner im Jahre 1803 erschienenen Schrift über Pädagogik spricht
sich Kant dahin aus, class die Pädagogik ein Studium werden müsse.

Heute, nach hundert Jahren, dürfte Kant der Pädagogik das Zeugnis
nicht vorenthalten wollen, dass sie seiner Forderung in hohem Masse

nachgekommen ist. Sie bemüht sich sorgfältig um den wissenschaftlichen
Ausbau der Disziplin, und auf dem ganzen Gebiet hat sich ein tüchtiges
Leben entfaltet. Und doch bleibt die Frage offen, ob denn Kant auch

mit der ganzen Richtung, die die Bildungslehre eingeschlagen hat,
sich einverstanden erklären könnte. Die Pädagogik unserer Tage beschäftigt

sich im wesentlichen mit dem materialen Faktor der Erziehung,
mit den Unterrichtsstoffen. Es ist ihr vorab zu tun um die Aneignung
von Kenntnissen, überhaupt um den Inhalt der Bilduug. Sie erweist sich

eben damit als abhängig vom Zuge der Zeit, ist nicht so sehr Ursache,
wie man wohl denken möchte, als vielmehr die Wirkung der
allgemeinen Bildungsverhältnisse. Denn die Wissenschaft und die Technik
sind seit Jahrzehnten bemüht, die Dinge und Geschehnisse der äusseren

"Welt zu erforschen, und solche unablässige Bemühungen und Versuche
müssen schliesslich Lebenstendenz; auch der Schule werden. Der neue
Bestand an Wissen und Können wird in der Hauptsache aufgenommen,
der Schularbeit einverleibt, und so gilt Jahr für Jahr alle Anstrengung
des Lernens und Einübens einem umfassenden Lehrobjekte, einer beinahe

ins Ungemessene aufgehäuften Menge von Unterrichtsstoffen. Man wird
sagen dürfen: die Praxis der Schule neigt sich im grossen und ganzen
entschieden auf Seiten des materialen Bildungsgehaltes.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1904. 5



6 lì

Ähnlich steht es mit der psychologischen Grundlegung der Bildungsarbeit.

Die moderne Assoziationspsychologie und gerade auch jenes
mit ihr verwandte, fest ausgeprägte System, das sich um die Schularbeit

am meisten verdient gemacht hat. die Herbartsche Psychologie, beide

unterbauen und fördern dieses auf das Objekt gerichtete Interesse. Nach
Herbarterwächst alles Seelenleben erst aus der Sinnenwelt, aus der Berührung
mit der Umgebung; unsere Erfahrung ist lediglich ein Erzeugnis der

Dinge und ohne alle Ursprünglichkeit. Aus dem Zusammensein, aus der

gegenseitigen Beziehung der letzten Teilchen des Seins, der unveränderlichen

Realen, entstehen die einfachen Vorstellungen, und in der
eigentümlichen Lagerung derselben, in der kunstvollen Verflechtung dieser
seelischen Elemente vollzieht sich der geistige Prozess. Diese psychischen
Vorgänge haben aber eben nur durch ihren Inhalt Wert und Bedeutung,

und zeigen, dass die Geistesbildung in letzter Linie abhängig ist

vom umfassenden Beziehungsspiel dieser Realen und damit von der uns

umgebenden sinnlichen Welt. Der in seinen Zusammenhängen scheinbar

so einheitlich errichtete Bau unseres geistigen Seins : nicht wir haben

ihn frei aus dem Grunde der Seele herausgeschaffen, er ist vielmehr das

Resultat eines wesentlich mechanischen äusseren Geschehens. Auch die

Psychologie Herbarts, die vielfach zur Schulpsychologie erhoben wird,
hat diesen durchaus materialen Charakter.

Mit dieser ausschliesslich materialen Richtung der Schulpraxis und

auch mit der entsprechenden objektiven Richtung der Psychologie Herbarts
dürfte nun freilich Kant nicht eben einverstanden sein. Er würde nach

seinem Standpunkt etwa folgendes sagen:
Gewiss erwerben wir den Inhalt unserer Bildung im einzelnen von

aussen her durch Erfahrung, und ohne Zweifel ist der gesamte Stoff,

mit dem sich die Seele allmälig erfüllt, uns durch Empfindung gegeben,

gewiss bleibt auch die psychologische Vermittlung dieses Inhalts abhängig
von den Dingen und ist bedingt durch feste Gesetze der Assoziation oder

Vorstellungs Verknüpfung ; aber es fragt sich, ob bei diesem Bildungserwerb

nicht auch ein formaler Faktor mitspielt, ein Faktor, der

vielleicht dem menschlichen Geiste allein angehört und völlig unabhängig
von aller äusseren Erfahrung ist. Liesse sich feststellen, dass der mannigfaltige

Vorstellungsinhalt von uns aufgefasst wird in einer vor aller

Erfahrung gegebenen, schon bereitliegenden Form der menschlichen

Intelligenz, dass also die scheinbar fertigen Anschauungen der Natur
und der Lebensverhältnisse in Wahrheit vom erkennenden Subjekt erst

geschaffen würden, die Summe, das Ganze aller Erfahrung abhängig
wäre von der typischen Organisation des menschlichen Geistes, seiner



67

Einrichtung und spezifischen Beschaffenheit, dann müsste die Pädagogik
eine wesentlich veränderte neue Richtung einschlagen. Sie dürfte nicht
allein Studium der Unterrichtsstoffe und der Psychologie sein, wie es

jetzt der Fall ist, sondern sie müsste in erster Linie Studium der

Erkenntnislehre werden. Um die Bewusstseins form handelt es sich.

um. die zwingende Form und Bedingung, die der gesamten Erfahrung
vorausgeht und sie ermöglicht, unter deren Gesetz und Regel das Geistesleben

überhaupt erst zustande kommt. — So etwa müsste Kant zu uns
sprechen, und wir werden ihm beipflichten dürfen, denn wir stellen vor
einem weittragenden, entscheidenden Problem. Die Schulpraxis orientirt
sich an den vielen Bewusstseinsinhalten, die ihr um bestimmter Bildungs-
zwecke willen notwendig erscheinen, als ob sie systematische
Vollständigkeit anstreben müsste. So läuft sie Gefahr, an dem Einzelnen

haften zu bleiben und dadurch ihrem eigentlichen Geschäfte der

bildenden Erziehung entfremdet zu werden. Von allen Seiten wird
sie beansprucht und in Atem gehalten, und vermag selber nicht. Ziel und

Führung aus eigenem Wesen heraus massgebend zu bestimmen. Und

selbst Herbart, der der Erziehung rein ethische Ziele setzt, bleibt durch
seine subjektlose Assoziationspsychologie notwendig an die materiale

Richtung der Pädagogik gebunden, so dass alle seine Sorgfalt der Bildung
des objektiven Gedankenkreises, der Verarbeitung der Vorstellungsinhalte
gilt. Die formal-erkenntnistheoretische Richtung hingegen gibt im Subjekt.
im Ichbegriff eine letzte Instanz zur Hand, einen festen Einheitspunkt
in der Vielheit der empirischen Inhalte, gibt bei aller Freiheit im Einzelnen

eine unbedingt gültige Norm für die Grundgesetze der Didaktik, einen

lebendigen Hintergrund, Idealität füraUe Einzelarbeit, und ist so wohl

geeignet, von innen heraus anzuregen und den Sclmlbetrieb über manche

Gefährdung zur grössern Sicherheit und Freudigkeit zu bringen.

I.

Also Kant müsste trennen zwischen Inhalt und Form, Objekt und

Subjekt des Bewusstseins. Da galt es zunächst, alles, was Gegenstand

unserer Erkenntnis werden kann, als das Objekt auszuscheiden und zu
einer eigenen Gruppe zusammenzuordnen. Und nun führte Kant diese

Trennung in einer Weise durch, die allerdings für das erste Gefühl etwas
Überraschendes an sich hat. Nicht nur die Welt der Sachen, die ganze
Natur, der eigene Körper, auch unsere Innenwelt, das Empfinden,
Wahrnehmen, Vorstellen, das Denken. Wollen und Gefühlsleben sind Gegenstand

unseres Bewusstseins. Noch mehr. Unser persönlicher Charakter,

unsere besondere Individualität, selbst das, was wir gemeinhin das Ich



68

nennen, gehört mit zum Objekt, denn es ist mit ein Gegenstand der
inneren Anschauung. Alle Dinge und alle Erlebnisse, die äussere und
innere Welt, sind Erscheinungen. Phänomen für uns, sind der Inbegriff
der Erfahrung. So bleibt als die gesuchte reine Form, als das Subjekt

der Erfahrung- nur übrig das von jeder empirischen Zutat völlig-
freie Bewusstsein als solches. Zu dieser durchgreifenden Unterscheidung
der beiden Faktoren in der Erkenntnis kam Kant durch eine an sich
sehr einfache Erwägung. Beobachten wir uns selbst, so finden wir
sowohl Sinneneindrücke, äussere Wahrnehmungen als auch innere, durch
die Geistesnatur verursachte seelische Erfahrungen. Diese Reihe wechselt
ihren Bestand in rascher Folge von Augenblick zu Augenblick. Und

nun, meint Kant, ist eine lückenlose, ununterbrochene Fortdauer, eine

straffe Einheit dieser Erfahrung nur möglich durch eine diese Einheit
selber erst schaffende Form, durch ein einheitstiftendes Subjekt. Sonst
könnte Wissenschaft mit dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit und

Notwendigkeit niemals zustande kommen. Sie bliebe Mutmassung. Alles
würde unter der Hand zerflattern. Und weiter, was für uns von
ungleich grösserer Bedeutung ist: diese Einheitsform ist nicht etwa ein

unlebendiges, unveränderliches Sein, sondern sie ist Spontaneität, der Akt
des Intellektes. Betätigung des Ichbewusstseins. Auch ist sie nicht etwa
eine Substanz tür sich — eine solche entschwindet uns gänzlich in der
Nacht des Unerfahrbaren, liegt jenseit der Grenzen des Erkennens —,
sondern ist einfach die Fähigkeit, die mannigfaltigen und wechselnden

Vorstellungen zu verbinden. Dieses synthetische Vermögen, oder, wie es

Kant nennt, die Apperzeption, ist das eigentliche Apriori. die fundamentale

Voraussetzung und der letzte Grund der Wissenschaft, oder, um mit
Kant zu reden, der höchste Punkt, an dem man allen Verstandesgebrauch,
selbst die ganze Logik und, nach ihr, die Transscendentalpliilosophie heften

muss. Freilich, als von aller Inhaltsbestimmung unabhängig gedachte
Form ist diese Apperzeption nirgends in der inneren Erfahrung anzutreffen,
ist für sich unerklärbar und unerforschlich ; aber sie ist eben da als die

alle Einzelerfahi'img bedingende, ermöglichende Tätigkeit des Bewusstseins,
ist vorhanden in der Vergleichung und Beziehung der Vorstellungen
untereinander, ist jenes Ich denke, mit dem sie jeden Vorgang der Seele

begleitet. Wollten wir dieses Vermögen der Synthesis des Mannigfaltigen
auch nur für einen Augenblick hinwegdenken, die uns bekannte empirische
Welt läge in Trümmern und wäre für unser geistiges Auge verschwunden,
müsste ein sinnloses dunkles Chaos sein. Denn die Apperzeption
verknüpft nicht allein die Anschauungselemente ins allgemeine hin, sondern

mit den ihr zugehörigen Funktionen, den Kategorien oder Verstandes-



69

begriffen, bringt sie Ordnung ins Ganze und beurteilt die Vorstellungen
nach bestimmten logischen Gesichtspunkten. Sie ist es, die beurteilt, ob

bestimmte Dinge als Ursache oder Wirkung aufzufassen seien, ob sie

etwas Wirkliches oder bloss Mögliches ausmachen usw. Die Apperzeption
vollzieht die allgemeinsten Denkhandlungen, so dass die ganze
Gesetzmässigkeit, die die Natur beherrscht, von ihr, der Einheitsform, ausgeht.
und Kant darf wohl sagen, dass der Geist der Natur die Gesetze

vorschreibt.

Und nun denken wir uns die Unterrichtslehre eingeordnet in diese

feste Struktur der menschlichen Intelligenz. Sehen wir dabei für
einmal davon ab, dass nach Kant diese Spontaneität des Intellekts sich

nicht frei aus sich selber zu entwickeln vermag-, dass sie nur am Objekte
sich betätigen kann und so an die Gegenstände der Erfahrung gebunden

bleibt, und betonen wir hier in diesem Zusammenhang die reine Formseite

des Subjekts, die Verstandestunktion, so ergibt sich, dass dieser

kantische Apriorismus der Kategorien in allem Unterricht ein zentrales

Schaffen vom Ich aus verlangt. Es ist wahr : die Denkhandlungen werden

durch den Stoff, d. h. durch "Wahrnehmungen angeregt und eingeleitet.
und die neukantische Schule hat gauz recht, diese materiale Seite am

Erkenntnisprozess stark zu betonen, aber ausüben muss die logischen

Operationen eben aUein doch der Verstand. Deshalb muss der Unterricht

im Sinne Kants formal oder energistisch durchgeführt werden.

Darauf kommt alles an, das logische Vermögen, diese Verstandesformen,
die nicht fertig zum Gebrauch in uns bereit lieg-en. sondern nur als

Anlage, Disposition vorhanden sind, zu fördern und, wo möglich, zu

gewandter Anwendung zu drängen. Tüchtige Selbstbetätigung, inneres

Miterleben und Miturteilen des Schülers, spontanes Wirken ist Ziel des

Unterrichts. Dass Herbart den apriorischen Ursprung des Intellekts und
dessen aktive Tätigkeit nicht anerkennt, tut seinem sonst so brauchbaren

pädagogischen System nicht wenig Abbruch. Die Apperzeption ist bei

ilim eine Art von Angleichung der Vorstellungen und hat niclit den

Charakter einer ursprünglichen Tathandlung, sondern ist zertrennt und

auf die Vorstellungen verteilt, Diese sind bewusst, diese sind, jede für
sich, ein eigenes Subjekt, so dass das gesamte Bewusstsein bei Herbart nicht
mehr den geistigen Quell uud Mittelpunkt unseres Wesens ausmacht, sondern

selber Resultat ist, die Summe unzählig vieler kleiner Bewusstseine.

Durch diese Zerlegung, dieses Auseinandertreten eines einheitlichen Aktes

in viele Einzelelemente mag es denn kommen, dass der Herbartschen

Didaktik als solcher ein gewisser entschiedener, durchschlagender, schöpferischer

Zug fehlt. Die Einheit der Bildung geht eben nicht vom spontanen,



70

formgebenden Iehbewusstsein aus, sondern von den Gesinnungsstoffen,
dem Gedankenmaterial, das von aussen an uns herangebracht wird. Es

ist, als ob sich die Vorstellungen nicht so recht vom Objekt abzulösen

vermöchten und am Vielen haften blieben. Aus dem Geist des kantischen

Systems heraus tut sich ein bewegteres Unterrichtsbild auf. Da

ist der Schüler nicht abhängig von der Vorstellung, sondern er erzeugt
sie selbsttätig mit; er muss formen, will er innere Formung erhalten,
er muss seine Kraft anspannen, will er etwas wissen, frei verfügen über
seinen Stoff. Das Interesse ist nicht im Sinne Herbarts die Folge, das

Resultat der Bildungsstoffe. sondern formal das Resultat seiner

Beschäftigung mit denselben, ist das naturliche Zeugnis des wachsenden

Verständnisses, der durch Übung geförderten Kraft
Heutzutage haben wir überall die Überbürd ungsfrage. Ich glaube,

dieser Frage würde viel an Herbigkeit genommen, wenn wir das Lernen
in Einklang zu setzen vermöchten mit den eigensten Dispositionen des

Schülers, also mit den gegebenen apriorischen Faktoren des Geistes. Wir
haben einfach zu viele Fächer in den Schulpensen. Wir tragen
übereifrig Material herzu, um eine möglichst gleichmässige Ausbildung des

Gedankenkreises zu bewirken und vergessen dabei die allgemein logische
Schulung des Geistes. Wir erstreben ein Zusammenstimmen der Stoffe
und vernachlässigen die Konzentration der Kräfte. Summe der kantischen

Didaktik aber müsste der Satz sein: viele Übung des spontan
schaffenden Verstandes an grundsätzlich wenigen, aber wertvollen Stoffen.

II.
Die spontane Bewus^tseinsform erschöpft sich nun aber nicht in der

Apperzeption und ihren Kategorien. Die logischen Funktionen sind nicht
das Einzige und Letzte, und die Theorie ist nicht alles in der Welt.
Die Funktion des Bewusstseins kann auch für sich allein, freiwirkend,
freihandelnd, schöpferisch gedacht werden, so dass sie, nicht mehr
gehemmt durch den in Raum und Zeit gegebenen Erfahrungsstoff,
unabhängig von den Dingen, selbsttätig in den Gang der Ereignisse eingreift,
um ihre Absichten zu verwirklichen. So tritt zum theoretischen Apriori
ein praktisches Apriori, zur Erkenntnis der Wille, das Ich betätigt sich
in einer zweiten, von der ersten grundverschiedenen Form als vernunftiges

Wollen. Weil der Wille von aller sinnlich-materialen Schranke
befreit ist und ganz auf sich beruht, so vermag er auch uneingeschränkt
nach seiner Natur, also nach Vernunft zu handeln. Nichts ausser ihm
drängt ihm Zwang auf. Alles Wesensfremde streift er von sich ab.

Er braucht sich weder an die Triebe und Neigungen seiner sinnlichen



71

Natur zu kehren, noch um die selbstischen Meinungen und Gewohnheiten

der Gesellschaft zu bekümmern. Er trägt in sich das Gesetz, und
dieses befiehlt ihm das einzige Gebot : „Handle immer so, dass du wollen
kannst, die Maxime deines Handelns werde zum allgemeinen Gesetz für
alle Menschen erhoben.u

Aber diesen strengen, unbedingt verbindlichen kategorischen Imperativ
hat er sich selbst als den Ausdruck seines vernünftigen Wesens gegeben,
und deshalb als Gesetzgeber seiner selbst ist er frei und autonom.

Wie kommt Kant zu dieser Theorie des freien, autonomen Willens?
Wieder durch den Hinweis auf eine allgemein bekannte Tatsache. Wie
das logische Apriori aus dem Faktum einer streng allgemeingültigen
Wissenschaft erschlossen wurde, so das sittliche Apriori aus der Tatsache

der Moralität. Die Natur liesse uns, würde sie sich selbst überlassen

bleiben, nicht zur Ruhe kommen. Durch Neigungen und Leidenschaften,
durch Lust und Schmerz würde sie uns vom Zufall abhängig machen,

vom Objekt, würde uns in den buntesten Wechsel der Stimmungen und
Launen hineinverflechten. In dieser Wirrnis der Affekte erhält sich aber

die ernste, mahnende und richtende Stimme des Gewissens, die unab-

weislich und unwiderstehlich Nachachtung und Befolgung des sittlichen
Gebotes heischt. Und so darf Kant daraus folgern: diese Fähigkeit der
sittlichen Beurteilung, dieses wunderbare Vermögen der Werturteile, das

Geheimnis des Schuldbewusstseins und der persönlichen Zurechnung,
kurz, die heilige Stimme des Gewissens ist etwas schlechthin Ursprüngliches,

kann nicht vom Objekt herstammen, ist der Taterweis einer vor-
empirischen Funktion. Mag der Inhalt der Moral auch manche Wandlung

erfahren und im einzelnen sicherlich auf Sachen und äussere

Verhältnisse zurückzuführen sein : dieser Charakter des Rechtmässigen, die.-e

verbindende Kraft des Sittengesetzes, die unser Leben unnachsichtlich
unter ihre Normen zwingt, kann nur auf einer inneren und
allgemeinen, im Wesen der menschlichen Vernunft begründeten Notwendigkeit
beruhen.

Freilich muss auch dieses Vermögen des sittlichen Apriori geübt,

gekräftigt werden, und Kant selber machte sich das Problem der Autonomie

zur Herzenssache, ja, er liess sich sogar zu praktischen Ratschlägen und
methodischen Versuchen herbei. Wir Lehrer, meint er. sollten uns
bemühen, das Sittengesetz in seiner ganzen Reinheit, in seinem Ernste
dem Schüler vor Augen zu stellen. Dann sollten wir suchen, die unter-
richtendsten Beispiele aus dem Leben beizubringen, um den Schüler

nach katechetischer Lehrart im sittlichen Urteil zu üben. Und endlich
mussten wir den gereiften Zögling genau mit den obersten Begriffen der



72

Moral, mit Freiheit, Pflicht, Gewissen und Autonomie vertraut machen.
So müsste endlich einmal der Zeitpunkt kommen, wo der sittlich
aufstrebende Mensch seine volle Autonomie gewinnt und mit einem
entscheidenden Entschlüsse das Sinnliche und Selbstische von sich abtut.
Dieser Entschluss muss uns gelingen. Denn die Natur ist gar nicht um
ihrer selbst willen da. Sie spiegelt uns diese Täuschung nur vor. Sie

ist vielmehr um der Vernunft willen da. Denn diese ist in uns das

ausschlaggebende Apriori. Trotz dieser Bestimmung ist diese gänzliche
Umwälzung, diese völlige Wendung zum sittlichen Menschen eine schwere
Sache. .Vielleicht werden nur wenige sein, erklärt Kant in der Anthropologie,

die diese Revolution vor dem 30. Jahre versucht, und noch

wenigere, die sich vor dem 40. fest gegründet haben.'- Aber trotzdem:
der Entschluss ist so gross und verbürgt, um mit Kant zu reden, allein
die absolute Einheit des innern Prinzips des Lebenswandels, dass wir
von ihm gar nicht abstehen dürfen. Denn Recht hat Kant gewiss mit
dem Gedanken, und unsere moderne Pädagogik dürfte ihn vielleicht mehr
als die vergangene Zeit beherzigen, dass es beim Sittlichen auf eine

durchschlagende Umschaffung- des natürlichen Menschen, auf eine schlechthin

neue Ordnung ankommt. Bloss die Sitten, einzelne schlechte
Gewöhnungen zu ändern, bloss fragmentarisch ein besserer Mensch werden

zu wollen, ist g-anz unnütz. Die Denkungsart, die Gesinnung- muss eine

andere werden. Sittlich wird der Wille nicht durch das. was er
ausrichtet, durch die materiale Leistung, durch die Folge einer Handlung,
sondern allein durch sich selbst, durch das Motiv, die Überzeugung, die

ihm zugrunde hegt, und so müssen wir uns in eine ganz andere Richtung-
des Willens einleben. Nur möchte Kant in diesem Willensprozess
allzusehr das neg-ative Moment hervorgehoben, fast einseitig den Befehl,
das Kommando, den schroff gebietenden Imperativ betont haben. Im
Grunde spricht aber das sittliche Apriori nur zu sich selber. Es will
ja auch nur sich selber, seine vernünftige Natur verwirklichen. Es ist
eine völlig positive Kraft. Erst im Konflikt mit entgegenwirkenden
Sinnen trieben, im Widerstreit mit der selbstischen empirischen Natur wird
das Wollen zum Müssen. Aber warum sollen wir nicht, wie beim

Erkenntnisakt, so auch beim Willensakt das positive Moment herausstellen,

das auferbauende „Ich will- betonen Die neuere Psychologie zeigt
uns. dass man nur auch lernen muss, den Willen zu wollen, dass es eine

Art Willensgewöhnung gibt, dass wir erst durch viele Einzelstufen zur
Höhe. cl. h. zur vollen Spontaneität, zu einem unbeschränkten Entschluss
kommen. Vielleicht beruht die erziehende Macht, die von den

Landerziehungsheimen zuHaubindaundGlarisegg zurzeit ausgeht und alle Freunde



73

der Pädagogik zur Achtung und herzlichen Teilnahme zwingt, nicht zum
wenigsten auf diesem Willensmoment, auf dieser vertrauensvollen Willensschule,

der positiven Willenskräftigung. Der moderne Erzieher darf deshalb
statt mit dem negativen Du sollst mit dem positiven Du willst an den Schüler
herantreten. So erst vollzieht dieser einen wirklich spontanen Akt,
Selbstbestimmung aus dem eigenen Wesen heraus. Und weil er allein das

lieben wird, was er kann, so wird der Zögling von selbst immer
energischer, immer freier seinen guten Willen betätigen. Und noch mehr.
Je kräftiger einer seine Autonomie ausübt, je mehr er im sittlichen
Werden vorschreitet, um so eher nähert er sich einer umfassenden
geistigen Welt, einer sittlichen Gemeinschaft der Menschen, und erhebt
sich zur Allgemeinheit rechter Menschenwürde. Mag er damit vielleicht
nicht mehr in genuin kantischen Wegen gehen, es ist dafür die
Gedankenwelt Fichtes, die er in sich aufnimmt. In unserem Innern, in der
sittlichen Form des Bewusstseins liegt das allgemeine Menschheitsideal.
offenbart sich das göttliche Leben selbst.

III.
Diesen Gedanken des vollkommenen Menschheitsideales, diese

vollendete Verwirklichung der reinen Gesinnung können wir aber doch

nur als Vernunftbegriff, als Idee denken, nicht aber zugleich schon als
gegebene Tatsache irgendwo objektiv aufzeigen. Ideen als die Urbilder
des vollkommenen geistigen Seins vermögen wir in der sinnlichen Welt
nicht darzutun. Wohl aber können wir Ideen anschaulich machen
im subjektiven Gleichnis, im Symbol. So tut sich uns zuletzt das

Reich des Schönen auf, die Kunst, die wir durch Urteilskraft im Gefühl
dartun. Auch die Kunst hat ihr eigenes Recht, und ist wie Logik und
Ethik aus spontanem Triebe, aus dem innersten Wesen des Menschen

herausgeboren, das dritte Grundvermögen des Geistes. Das Ich braucht
die Dinge, die Gegenstände der Aussen- und Innenwelt nicht bloss
abzuspiegeln in VerstandesbegTiffen. sondern es vermag sie auch neu zu

gestalten, zu variiren. frei umzuformen. Da ist die produktive
Einbildungskraft besonders tätig, sie. die in allem Erkennen mithilft, hier aber

in der Kunst aus elementaren, allbekannten Bestandteilen neue Formen

erzeugt, neues Leben hervorzaubert. Dabei schafft sie aus dem tiefsten
Grunde der Seele, dem rätselhaften, unzugänglichen und unerklärbaren
Kern unseres Wesens heraus. Was immer in uns vorgeht. Bedeutsames

geschieht, die Phantasie gibt ihm Ausdruck und Gestalt und erhebt es

zum schönen Schein. Das einfachste Kunstwerk ist immer schon Symbol,
Zeichen des ganzen Menschen, der ganzen Individualität. So darf denn



74

Kant auch sagen, dass in der Kunst alle Gemütskräfte, vorab Phantasie
und Verstand, miteinander übereinstimmen und völlig ausgeglichen sind.
Und dieses warme, lebendige Erleben unserer selbst macht uns Freudereine

Freude. Die Kunst ist im höchsten Sinne Sache des Gefühls, und
mehr als sonst werden wir uns in ihr des rein Menschlichen, d. h. eben

des sinnlich-geistigen Daseins bewusst. Wir sind auf Augenblicke der

Alltäglichkeit entrückt, gehören uns allein an und fühlen uns im heitern
Spiel der Empfindungen von Druck und Hemmung entlastet. Es ist
wahr, Kant drückt diese Erfahrung, diesen Reiz der Kunst recht trocken

aus, und man möchte meinen, er definire den Begriff des Schönen ohne
alle persönliche Anteilnahme. Schön ist, sagt er, was ohne Interesse

gefallt. Aber welchen erzieherischen Wert hat diese klassische,

wohlerwogene Definition. Schön ist. wenn wir die Definition umschreiben,

was ohne alles egoistische Begehren, ohne selbstische Regung, ohne
rücksichtsloses Habenwollen reinen Genuss gewährt. Ganz genau
bestimmt uns Kant damit die Aufgabe der ästhetischen Arbeit. W'ir
sollen erziehen zur Genussfähigkeit. Nur die wenigsten Menschen

sind zur Spontaneität des Genies, zur rein schöpferischen Kunstübumr
bestimmt. Aber die apriorische Anlage zum Schönen, das Schöne

nachzuleben, es noch einmal denkend zu geniessen, nachzuempfinden, diese

Anlage ist dem Menschengeiste immanent. Und diese muss die Schule

fördern. Neben der Schulstienge, neben der Härte der sittlichen Imperative

muss es eine Freistätte geben für das jugendliche Gemüt, da es sich

still freuen, mühelos erholen kann. Deshalb braucht es nicht des Kunst-
unterrichtes, nicht der systematischen Behandlung, vielleicht nicht
einmal der xYnleitung zu begrifflichem Verständnis. Das Spielende,
Aufrichtende und Erfrischende soll ihr erhalten bleiben. Die Kunst will
Erquickung, Stimmung geben, dass die Kräfte des Gemütes sich lösenfrei

werden mögen und das innere Leben sich bereichere durch klareT

ausgeprägte Empfindungen. Deshalb sollte die moderne Pädagogik
gerade jene Künste befürworten, die so recht eigentlich aus dem Mittelpunkt,

aus der Innenwelt herausströmen und durch und durch subjektiv
gestaltet sind: die redenden Künste. Zeichnen und Malen richten ihren
Plan noch auf die Aussenwelt, sie brauchen zu ihrer Anwendung Gegenstände

der Natur. Aber im lebendigen, warmen, affektvollen Ton
erfahren wir das Gemütsleben, die Bewegung der Gefühle unmittelbar.
Poesie, Gesang und Musik bedeuten Mitteilung des persönlich Erlebten
und sind die höchste subjektive Lebensbetätigung, und wir möchten die
Schule glücklich preisen, die ihr vollen Raum bis in den Lehrplan hinein

gewährt. Denn durch diese Künste und ganz allgemein durch die Kultur



75

des Tones, der Sprache, können wir auf des Menschen innere
Entwicklung von einer ganz neuen Seite Einfluss gewinnen. Wir leiten ihn
an, seine Innenwelt, gerade das Allerrealste, einmal genauer zu erfahren,
sie so recht anzuschauen wie die Dinge draussen, und, weil diese Beobachtung

noch psychologischer, beschreibender Natur ist, tiefer zu dringen
und die grossen, typischen, wahrhaft bedeutungsvollen Züge in der

Bewegung des Gefühlslebens herauszuerkennen. So wird er von selbst
das ästhetische Apriori finden, die Normen, die Masstäbe des
künstlerischen Geniessens, auch hier das Prinzip des Schönen im vielen
Entstellten und Kümmerlichen und Unedlen herausheben und von selbst mit
Freude das tun, was uns SchiUer in seinen Briefen im Sinne Kants
gelehrt hat : das Leben verklären, vergeistigen zur schönen Erscheinung,
allen Stoff feinfühlig umformen und gestalten zur reinen, edleren Form.

Damit sind wir zu Ende. Mit der Festsetzung des ästhetischen

Apriori ist das Gebiet der Erkenntniskräfte abgesteckt, die Funktion der

Bewusstseinsform im vollen Umfang ausgemessen. So dürfen wir
vielleicht mit einem Worte zum Schlüsse die Gesamtbedeutung Kants
für die Erziehungslehre würdigen. Was Kant über seine eigene
Lehrtätigkeit aussagt: seine Zuhörer möchten bei ihm nicht Gedanken,
sondern denken lernen, gilt ganz allgemein für seine Pädagogik. Er
verlangt vom Begriffe des spontanen Ichbewusstseins aus Anspannung des

geistigen Vermögens, Gewissenhaftigkeit, Wendung zur Aktivität. Alles
Lernen ist ihm nicht ein Anbilden von aussen, nicht ein materialer
Zuwachs, sondern Förderung des innern Menschen, und die Lust am
Lernen ist wesentlich die stille Befriedigung am eigenen Reifen, Zunehmen
und Starkwerden des Geistes. Nicht umsonst hat seine Philosophie
transscendentalen Charakter. Gewiss, er will Grenzen der Erkenntnistätigkeit

abstecken, aber er will auch das Denken bis zur äussersten

möglichen Linie vorschieben. Die Lehrstoffe sind dabei nie Selbstzweck.
Von ihnen aus mussten wir uns zersplittern zum zerfahrenen Empirismus.
Sie sind nur Anreiz, das gelegentliche Material, um die inneren Begriffe,
Ideen und Bilder an ihnen auszuprägen. Formen heisst unser natürliches
Arbeiten. Es liegt im Wesen des Bewusstseins. die immanente Form
nach aussen zu verwirklichen.

Auffällig ist ja dabei, dass Kant, obwohl der Gedanke nahe lag.
ganz darauf verzichtete, die drei apriorischen Funktionen auf ein
Grundvermögen zurückzuführen. Er setzt ihre Einheit gleichsam voraus, ohne
auf sie näher einzugehen. Der Geist ist ihm einfach die Einheit mannigfaltiger

Äusserungen, eine in sich fest gegliederte Totalität wesensunteir



76

schiedener Formen: des Erkenntnis-, des Begehrungs- und des

Gefühlsvermögens. Aber dadurch, dass er das Bewusstsein als eine zusammengesetzte

Einheit fasst. gewinnt er den fruchtbaren Gedanken einer fest
bestehenden Organisation durch alles hindurch, so class Logik, Ästhetik
und Ethik die grundlegenden Formen der Bildung-sarbeit sein müssen.

Sind Verstandesbegriff, Vernunftidee und Gefühlsurteil die drei geschiedenen,

wenn auch zusammengehörigen Teile, so müssen auch Wissenschaft,

Sittlichkeit und Kunst ein Nebeneinander ausmachen, und jede
muss ihr Eigenrecht behaupten. Für Kant gäbe es demnach wohl auch

selbständige Unterrichtsgebiete, und für die Schule ist diese relative
Trennung grosser Interessenkreise nur vom guten. Sie bewahrt dem

Unterricht nach seinen verschiedenen Seiten Frische und Ursprünglich-
keit, währenddem die ausscliliessliche Beziehung aller Schularbeit auf ein

letztes ethisches Ziel der Natürlichkeit der Arbeit Abbruch tun müsste.

Aber wenn nun auch Kant sich nicht bemüht, die elementaren Funktionen
aufeinander zu reduziren oder etwa nach der Evolutionstheorie als aU-

mähliges Sichentwickeln eines Triebes darzutun, wenn er sie einfach
nebeneinander stellt, so hat er doch schon ein Grösstes und schlechthin
Entscheidendes getan, was die Gegenwart nur auf neuen Wegen zeigen

will: er anerkennt das Primat des Willens. Vollen Wert hat
eigentlich nur der Wille. Nicht nur, dass er in keiner Weise an das

Objekt gebunden, von den Gegenständen völlig unabhängig ist, so dass

des Menschen innerstes Wesen im Guten und Schlimmen als sein eigenstes
Werk erscheint, der Wille verbürgt uns auch den Zug der menschlichen
Natur zum Transscendenten. Dadurch, dass er jede Verbindung mit dem

sinnlichen Teil der Natur abbricht, vermag er durch die Erscheinung
ziim Wesen der Dinge vorzudringen und den Menschen wenigstens in
dem, was von ihm selbst abhängt, in seiner Gesinnung zum Glied einer
höheren, intelligibeln Welt zu erheben. Darum ist es unsere erste
Aufgabe, dieses Übersinnliche in uns aufzusuchen und zur lebendigen Kraft
und Tat zu gestalten, mit anderen Worten: aus dem bloss empirischen
Verstandeswesen sittlich vernünftige Persönlichkeit zu werden.
Damit stehen wir im Mittelpunkt des kantischen Systems. Keine andere

Idee ist Kant selber so lieb und wichtig als dieser Begriff der sittlich-
tüchtigen Persönlichkeit. Er ist Ziel und Endzweck des Menschen, denn
in ihm ist die Idee der Menschheit selber mitgegeben, und alle Pädagogik
ist nur eine Erziehung- zu diesem absolut wertvollen Ideale. Aber die

Aufgabe ist schwer. Wir können den sittlichen Willen nicht anlehren,
die sittlichen Grundsätze nicht einfach referirend auf den Schüler
übertragen. Der Schüler ist selber spontanes Subjekt, Vermögen. Wille.



77

Also handelt es sich in aller Pädagogik letztes Endes um ein Anfachen
des innersten Lebensfeuers, um die innigste Berührung der Lebenswillen,
die energische Gemeinschaft, das Ineinanderaufgehen der Gemüter. Wir
können den Menschen nur bilden durch den Menschen, und deshalb ist
das fundamental wichtige Problem der Pädagogik die Lehrerbildung,
und Lehrerbildung heisst eben Persönlichkeitsbildung. Genau das, was
der Zögling werden soll, zu dem er zuzustreben sucht, muss in uns
schon Leben sein. „Leben aber." sagt Friedr. Albert Lange, „liegt
niemals in den Dingen ausser uns, in der vermeintlichen Objektivität — diese

ist ja nach Kant selber nur wieder ein Produkt der geistigen Organisation

des Menschengeistes —, Leben liegt in der Subjektivität, im lauteren

Hervordringen aus dem Innersten, als Gesamtresultat und höchste

Selbstverwirklichung des ganzen geistigen Seins." Und aus diesem Grunde,
dass Kant die ernstesten Ansprüche an den inneren Menschen, das Subjekt

macht, uns unabhängig wissen will vom Zwang der Dinge, um dieser

ganzen lebenschaffenden Tendenz wiUen ist uns Kant der wahrhaft
moderne vorbildliche Denker, der auch der modernen Pädagogik noch sehr

viel sein kann.


	Kant und die moderne Pädagogik : Habilitationsrede, gehalten den 1. Juli 1903 an der Universität Basel

