Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 14 (1904)

Heft: 2

Artikel: Kant und die moderne Padagogik : Habilitationsrede, gehalten den 1.
Juli 1903 an der Universitat Basel

Autor: Moosherr, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

65

Kant und die moderne P&dagogik.

Habilitationsrede,
gehalten den 1. Juli 1903

an der Universitat Basel
yon
Dr. Th. Moosherr.

In seiner im Jahre 1803 erschienenen Schrift iibber Pidagogik spricht
sich  Kant dahin aus, dass die Pidagogik ein Studium werden miisse.
Heute, nach hundert Jahren, durfte Kant der Piddagogik das Zeugnis
nicht vorenthalten wollen, dass sie seiner Forderung in hohem Masse
nachgekommen ist. Sie bemuht sich sorgfiltig um den wissenschaftlichen
Ausbau der Disziplin, und auf dem ganzen Gebiet hat sich ein tiichtiges
Leben entfaltet. Und doch bleibt die Frage offen, ob denn Kant auch
mit der ganzen Richtung, die die Bildungslehre eingeschlagen hat,
sich einverstanden erkliren kinnte. Die Piidagogik unserer Tage beschiit-
tigt sich im wesentlichen mit dem materialen Faktor der Erziehung,
mit den Unterrichtsstoffen. Es ist ihr vorab zu tun um die Aneignung
von Kenntnissen, iiberhaupt um den Inhalt der Bildung. Sie erweist sich
eben damit als abhiingig vom Zuge der Zeit, ist nicht so sehr Ursache,
wie man wohl denken michte, als vielmehr die Wirkung der allge-
meinen Bildungsverhiiltnisse. Denn die Wissenschatt und die Technik
sind seit Jahrzehnten bemiiht, die Dinge und Geschehnisse der dusseren
Welt zu erforschen, und solche unablissige Bemiithungen und Versuche
miissen schliesslich Lebenstendenz auch der Schule werden. Der neue
Bestand an Wissen und Koénnen wird in der Hauptsache aufgenommen,
der Schularbeit einverleibt, und so gilt Jahr fur Jahr alle Anstrengung
des Lernens und Eintbens einem umfassenden Lehrobjekte, einer beinahe
ins Ungemessene aufgehiiuften Menge von Unterrichtsstoffen. Man wird
sagen diirfen: die Praxis der Schule neigt sich im grossen und ganzen
entschieden auf Seiten des materialen Bildungsgehaltes. ‘

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1904. 5



66

Ahnlich steht es mit der psychologischen Grundlegung der Bildungs-
arbeit. Die moderne Assoziationspsychologie und gerade auch jenes
mit ihr verwandte, fest ausgepriigte System, das sich um die Schularbeit
am meisten verdient gemacht hat, die Herbartsche Psychologie, beide
unterbauen und férdern dieses auf das Objekt gerichtete Interesse. Nach
Herbart erwéichst alles Seelenleben erst aus der Sinnenwelt, aus der Beruhrung
mit der Umgebung; unsere Erfahrung ist lediglich ein Erzeugnis der
Dinge und ohne alle Urspringlichkeit. Aus dem Zusammensein, aus der
gegenseitigen Beziehung der letzten Teilchen des Seins, der unverinder-
lichen Realen, entstehen die einfachen Vorstellungen, und in der eigen-
timlichen Lagerung derselben, in der kunstvollen Verflechtung dieser
seelischen Elemente vollzieht sich der geistige Prozess. Diese psychischen
Vorgiinge haben aber eben nur durch ihren Inhalt Wert und Bedeu-
tung. und zeigen. dass die Geistesbildung in letzter Linie abhiingig ist
vom umfassenden Beziehungsspiel dieser Realen und damit von der uns
umgebenden sinnlichen Welt. Der in seinen Zusammenhidngen scheinbar
so einheitlich errichtete Bau unseres geistigen Seins: nicht wir haben
ihn frei aus dem Grunde der Seele herausgeschatfen, er ist vielmehr das
Resultat eines wesentlich mechanischen fdusseren Geschehens. Auch die
Psychologie Herbarts, die vielfach zur Schulpsychologie erhoben wird,
hat diesen durchaus materialen Charakter.

Mit dieser ausschliesslich materialen Richtung der Schulpraxis und
auch mit der entsprechenden objektiven Richtung der Psychologie Herbarts
darfte nun freilich Kant nicht eben einverstanden sein. Er wurde nach
seinem Standpunkt etwa folgendes sagen:

Gewiss erwerben wir den Inhalt unserer Bildung im einzelnen von
aussen her durch Erfahrung, und ohme Zweifel ist der gesamte Stoft.
mit dem sich die Seele allmilig erfullt, uns durch Empfindung gegeben,
gewiss bleibt auch die psychologische Vermittlung dieses Inhalts abhiingig
von den Dingen und ist bedingt durch feste Gesetze der Assoziation oder
Vorstellungsverkniipfung ; aber es fragt sich, ob bei diesem Bildungs-
erwerb nicht auch ein formaler Faktor mitspielt, ein Faktor, der
vielleicht dem menschlichen Geiste allein angehért und véllig unabhéingig
von aller dusseren Erfahrung ist. Liesse sich feststellen, dass der mannig-
faltice Vorstellungsinhalt von uns aufgefasst wird in einer vor aller
Erfahrung gegebenen, schon bereitliegenden Form der menschlichen
Intellicenz, dass also die scheinbar fertigen Anschauungen der Natur
und der Lebensverhiltnisse in Wahrheit vom erkennenden Subjekt erst
geschaffen wirden, die Summe, das Ganze aller Erfahrung abhiingig
ware von der typischen Organisation des menschlichen Geistes, seiner



67

Einrichtung und spezifischen Beschaffenheit, dann musste die Pidagogilk
eine wesentlich verdinderte neue Richtung einschlagen.. Sie durfte nicht
allein Studium der Unterrichtsstoffe und der Psychologie sein, wie ex
jetzt der Fall ist, sondern sie miisste in erster Linie Studium der
Erkenntnislehre werden. Um die Bewusstseinsform handelt es sich,
um die zwingende Form und Bedingung, die der gesamten Erfahrung
vorausgeht und sie ermoglicht, unter deren Gesetz und Regel das Geistes-
leben uberhaupt erst zustande kommt. — So etwa musste Kant zu uns
sprechen, und wir werden ihm beipflichten dirfen, denn wir stehen vor
einem weittragenden, entscheidenden Problem. Die Schulpraxis orientirt
sich an den vielen Bewusstseinsinhalten, die ihr um bestimmter Bildungs-
zwecke willen notwendig erscheinen, als ob sie systematische Voll-
stindigkeit anstreben miisste. So liduft sie Gefahr, an dem Einzelnen
haften zu bleiben und dadurch ihrem eigentlichen Geschifte der
bildenden Erziehung entfremdet zu werden. Von allen Seiten wird
sie beansprucht und in Atem gehalten, und vermag selber nicht. Ziel und
Fihrung aus eigenem Wesen heraus massgebend zu bestimmen. Und
selbst Herbart, der der Erziehung rein ethische Ziele setzt, bleibt durch
seine subjektlose Assoziationspsychologie notwendig an die materiale
Richtung der Pddagogik gebunden, so dass alle seine Sorgfalt der Bildung
des objektiven Gedankenkreises, der Verarbeitung der Vorstellungsinhalte
gilt. Die formal-erkenntnistheoretische Richtung hingegen gibt im Subjekt,
im Ichbegriff eine letzte Instanz zur Hand, einen festen Einheitspunkt
in der Vielheit der empirischen Inhalte, gibt bei aller Freiheit im Einzelnen
eine unbedingt giltige Norm fir die Grundgesetze der Didaktik, einen
lebendigen Hintergrund, Idealitit fiiralle Einzelarbeit, und ist so wohl
geeignet, von innen heraus anzuregen und den Schulbetrieb ber manche
Gefihrdung zur griossern Sicherheit und Freudigkeit zu bringen.

1

Also Kant musste trennen zwischen Inhalt und Form, Objekt und
Subjekt des Bewusstseins. Da galt es zunichst, alles, was Gegenstand
unserer Erkenntnis werden kann, als das Objekt auszuscheiden und zu
einer eigenen Gruppe zusammenzuordnen. Und nun fihrte Kant diese
Trennung in einer Weise durch, die allerdings fiir das erste Gefuhl etwas
Uberraschendes an sich hat. Nicht nur die Welt der Sachen, die ganze
Natur, der eigene Korper, auch unsere Innenwelt, das Empfinden, Wahr-
nehmen, Vorstellen, das Denken, Wollen und Gefiihlsleben sind Gegen-
stand unseres Bewusstseins. Noch mehr. Unser persinlicher Charakter,
unsere besondere Individualitdt, selbst das, was wir gemeinhin das Ich



68

nennen, gehort mit zum Objekt, denn es ist mit ein Gegenstand der
inneren Anschauung. Alle Dinge und alle Erlebnisse, die fiussere und
innere Welt, sind Erscheinungen, Phinomen fir uns, sind der Inbegrift
der Erfahrung. So bleibt als die gesuchte reine Form, als das Sub-
Jjekt der Erfahrung nur tbrig das von jeder empirischen Zutat vollig
freie Bewusstsein als solches. Zu dieser durchgreifenden Unterscheidung
tler beiden Faktoren in der Erkenntnis kam Kant durch eine an sich
sehr einfache Erwigung. Beobachten wir uns selbst, so finden wir
sowohl Sinneneindrucke, fiussere Wahrnehmungen als auch innere, durch
die Geistesnatur verursachte seelische Erfahrungen. Diese Reihe wechselt
ihren Bestand in rascher Folge von Augenblick zu Augenblick. Und
nun, meint Kant, ist eine lickenlose, ununterbrochene Fortdauer, eine
straffe Einheit dieser Erfahrung nur méglich durch eine diese Einheit
selber erst schatfende Form, durch ein einheitstiftendes Subjekt. Sonst
konnte Wisseénschaft mit dem Anspruch auf Allgemeingiultigkeit und
Notwendigkeit niemals zustande kommen. Sie bliebe Mutmassung. Alles
wurde unter der Hand zerflattern. Und weiter,  was ftur uns von
ungleich grésserer Bedeutung ist: diese Einheitsform ist nicht etwa ein
unlebendiges, unverinderliches Sein, sondern sie ist Spontaneitiit, der Akt
- des Intellektes, Betitigung des Ichbewusstseins. Auch ist sie nicht etwa
eine Substanz fir sich — eine solche entschwindet uns giinzlich in der
Nacht des Unerfahrbaren, liegt jenseit der Grenzen des Erkennens —,
sondern ist einfach die Fihigkeit, die mannigfaltigen und wechselnden
Vorstellungen zu verbinden. Dieses synthetische Vermdgen, oder, wie es
Kant nennt, die Apperzeption, ist das eigentliche Apriori, die fundamen-
tale Voraussetzung und der letzte Grund der Wissenschaft, oder, um mit
Kant zu reden, der hochste Punkt, an dem man allen Verstandesgebrauch,
selbst die ganze Logik und. nach ihr, die Transscendentalphilosophie heften
muss. Freilich, als von aller Inhaltsbestimmung unabhingig gedachte
Form ist diese Apperzeption nirgends in der inneren Erfahrung anzutreffen,
ist fiir sich unerkliirtbar und unerforschlich; aber sie ist eben da als die
alle Einzelerfahrung bedingende, erméglichende Tétigkeit des Bewusstseins,
ist vorhanden in der Vergleichung und Beziehung der Vorstellungen
untereinander, ist jenes Ich denke, mit dem sie jeden Vorgang der Seele
begleitet. Wollten wir dieses Vermogen der Synthesis des Mannigfaltigen
ainch nur tur einen Augenblick hinwegdenken, die uns bekannte empirische
Welt lige in Trimmern und wire fur unser geistiges Auge verschwunden,
miisste ein sinnloses dunkles Chaos sein. Denn die Apperzeption ver-
knupft nicht allein die Anschauungselemente ins allgemeine hin, sondern
mit den ihr zugehoricen Funktionen, den Kategorien oder Verstandes-



69

begriffen, bringt sie Ordnung ins Ganze und beurteilt die Vorstellungen
nach bestimmten logischen Gesichtspunkten. Sie ist es, die beurteilt, ob
bestimmte Dinge als Ursache oder Wirkung aufzufassen seien, ob sie
etwas Wirkliches oder bloss Migliches ausmachen usw. Die Apperzeption
vollzieht die allgemeinsten Denkhandlungen, so dass die ganze Gesetz-
nmissigkeit, die die Natur beherrscht, von ihr, der Einheitstorm, ausgeht.
und Kant darf wohl sagen, dass der Geist der Natur die Gesetze vor-
schreibt. :

Und nun denken wir uns die Unterrichtslehre eingeordnet in diese
tfeste Struktur der menschlichen Intelligenz. Sehen wir dabei fur ein-
mal davon ab, dass nach Kant diese Spontaneitit des Intellekts sich
nicht frei aus sich selber zu entwickeln vermag, dass sie nur am Objekte
sich betitigen kann und so an die Gegenstinde der Erfahrung gebunden
bleibt, und betonen wir hier in diesem Zusammenhang die reine Form-
seite des Subjekts, die Verstandestunktion, so ergibt sich, dass dieser
kantische Apriorismus der Kategorien in allem Unterricht ein zentrales
Schaffen vom Ich aus verlangt. Esist wahr: die Denkhandlungen werden
durch den Stoff, d. h. durch Wahrnehmungen angeregt und eingeleitet.
und die neukantische Schule hat gauz recht, diese materiale Seite am
Erkenntnisprozess stark zu betonen, aber ausiiben muss die logischen
Operationen eben allein doch der Verstand. Deshalb muss der Unter-
richt im Sinne Kants formal oder energistisch durchgetuhrt werden.
Daraut kommt alles an, das logische Vermogen, diese Verstandesformen,
die nicht fertic zum Gebrauch in uns bereit liegen, sondern nur als An-
lage, Disposition vorhanden sind, zu férdern und, wo mdglich, zu
gewandter Anwendung zu dringen. Tuchtige Selbstbetiitigung, inneres
Miterleben und Miturteilen des Schiilers, spontanes Wirken ist Ziel des
Unterrichts. Dass Herbart den apriorischen Ursprung des Intellekts und
dessen aktive Tiitigkeit nicht anerkennt, tut seinem sonst so brauchbaren
pidagogischen System nicht wenig Abbruch. Die Apperzeption ist bei
ihm eine Art von Angleichung der Vorstellungen und hat nicht den
Charakter einer urspringlichen Tathandlung, sondern ist zertrennt und
auf die Vorstellungen verteilt. Diese sind bewusst, diese sind, jede fir
sich, ein eigenes Subjekt, so dass das gesamte Bewusstsein bei Herbart nicht
mehr den geistigen Quell und Mittelpunkt unseres Wesens ausmacht, sondern
selber Resultat ist, die Summe unzihlig vieler kleiner Bewusstseine.
Durch diese Zerlegung, dieses Auseinandertreten eines einheitlichen Aktes
in viele Einzelelemente mag es denn kommen. dass der Herbartschen
Didaktik als solcher ein gewisser entschiedener, durchschlagender, schipfe-
rischer Zug fehlt. Die Einheit der Bildung geht eben nicht vom spontanen,



70

formgebenden Ichbewusstsein aus. sondern von den Gesinnungsstoffen.
dem Gedankenmaterial, das von aussen an uns herangebracht wird. Es
ist, als ob sich die Vorstellungen nicht so recht vom Objekt abzultsen
verméchten und am Vielen haften blieben. "Aus dem Geist des kanti-
schen Systems heraus tut sich ein bewegteres Unterrichtsbild auf. Da
ist der Schiiler nicht abhiingig von der Vorstellung, sondern er erzeugt
sie selbsttatie mit; er muss formen, will er innere Formung erhalten,
er muss seine Kraft anspannen, will er etwas wissen, frei verfiigen iiber
seinen Stoff. Das Interesse ist nicht im Sinne Herbarts die Folge, das
Resultat der Bildungsstoffe, sondern formal das Resultat seiner Be-
schiiftigung mit denselben, ist das naturliche Zeugnis des wachsen-
den Verstindnisses, der durch Ubung geforderten Kraft.

Heutzutage haben wir iberall die Uberbiirdungsfrage. Ich glaube,
dieser Frage wiirde viel an Herbigkeit genommen, wenn wir das Lernen
in Einklang zu setzen vermochten mit den eigensten Dispositionen des
Schiilers, also mit den gegebenen apriorischen Faktoren des Geistes. Wir
haben einfach zu viele Ficher in den Schulpensen. Wir tragen uber-
eifrig Material herzu, um eine moéglichst gleichmiéissige Ausbildung des
Gedankenkreises zu bewirken und vergessen dabei die allgemein logische
Schulung des Geistes. Wir erstreben ein Zusammenstimmen der Stoffe
und vernachléssigen die Konzentration der Krifte. Summe der kanti-
schen Didaktik aber miisste der Satz sein: viele Ubung des spontan
schaffenden Verstandes an grundsitzlich wenigen, aber wertvollen Stoffen.

1L

Die spontane Bewusstseinstorm erschopft sich nun aber nicht in der
Apperzeption und ihren Kategorien. Die logischen Funktionen sind nicht
das Einzige und Letzte, und die Theorie ist nicht alles in der Welt.
Die Funktion des Bewusstseins kann auch fur sich allein. freiwirkend,
freihandelnd, schopferisch gedacht werden, so dass sie, nicht mehr
gehemmt darch den in Raum und Zeit gegebenen Erfahrungsstoff, unab-
hiingig von den Dingen, selbsttitig in den Gang der Ereignisse eingreift,
um ihre Absichten zu verwirklichen. So tritt zum theoretischen Apriori
ein praktisches Apriori, zur Erkenntnis der Wille, das Ich betiitigt sich
in einer zweiten, von der ersten grundverschiedenen Form als vernunt-
tiges Wollen. Weil der Wille von aller sinnlich-materialen Schranke
befreit ist und ganz auf sich beruht, so vermag er auch uneingeschrinkt
nach seiner Natur, also nach Vernunft zo handeln. Nichts ausser ihm
dringt ihm Zwang auf. Alles Wesensfremde streift er von sich ab.
Er braucht sich weder an die Triebe und Neigungen seiner sinnlichen



Natur zu kehren, noch um die selbstischen Meinungen und Gewohn-
heiten der Gesellschaft zu bekimmern. Er trigt in sich das Gesetz, und
dieses befiehlt ihm das einzige Gebot: ,Handle immer so, dass du wollen
kannst, die Maxime deines Handelns werde zum allgemeinen Gesetz fur
alle Menschen erhoben.“

Aber diesen strengen, unbedingt verbindlichen kategorischen Imperativ
hat er sich selbst als den Ausdruck seines vernunftigen Wesens gegeben,
und deshalb als Gesetzgeber seiner selbst ist er frei und autonom.

Wie kommt Kant zu dieser Theorie des freien, autonomen Willens?
Wieder durch den Hinweis auf eine allgemein bekannte Tatsache. Wie
das logische Apriori aus dem Faktum einer streng allgemeingultigen
Wissenschaft erschlossen wurde, so das sittliche Apriori aus der Tatsache
der Moralitit. Die Natur liesse uns, wirde sie sich selbst uberlassen
bleiben, nicht zur Ruhe kommen. Durch Neigungen und Leidenschatten,
durch Lust und Schmerz wirde sie uns vom Zufall abhingig machen,
vom Objekt., wiirde uns in den buntesten Wechsel der Stimmungen und
Launen hineinverflechten. In dieser Wirrnis der Affekte erhiilt sich aber
die ernste, mahnende und richtende Stimme des Gewissens, die unab-
weislich und unwiderstehlich Nachachtung und Befolgung des sittlichen
Gebotes heischt. Und so darf Kant daraus folgern: diese Fihigkeit der
sittlichen Beurteilung, dieses wunderbare Vermogen der Werturteile, das
Geheimnis des Schuldbewusstseins und der personlichen Zurechnung,
kurz, die heilige Stimme des Gewissens ist etwas schlechthin Urspriing-
liches, kann nicht vom Objekt herstammen, ist der Taterweis einer vor-
empirischen Funktion. Mag der Inhalt der Moral auch manche Wand-
lung erfahren und im einzelnen sicherlich auf Sachen und #dussere Ver-
hiiltnisse zuriickzufithren sein: dieser Charakter des Rechtmiissigen, dieze
verbindende Kraft des Sittengesetzes, die unser Leben unnachsichtlich
unter ihre Normen zwingt, kann nur auf einer inneren und allge-
meinen, im Wesen der menschlichen Vernunft begrindeten Notwendigkeit
beruhen.

Freilich muss auch dieses Vermdgen des sittlichen Apriori geiibt,
cekriftigt werden, und Kant selber machte sich das Problem der Autonomie
zur Herzenssache, ja, er liess sich sogar zu praktischen Ratschligen und
methodischen Versuchen herbei. Wir Lehrer, meint er. sollten uns
"bemiihen, das Sittengesetz in seiner ganzen Reinheit, in seinem Ernste
dem Schiiler vor Augen zu stellen. Dann sollten wir suchen, die unter-
richtendsten Beispiele aus dem Leben beizubringen, um den Schiiler
nach katechetischer Lehrart im sittlichen Urteil zu uben. Und endlich
missten wir den gereiften Zigling genau mit den obersten Begriffen der



&2

Moral, mit Freiheit, Pflicht, Gewissen und Autonomie vertraut machen.
- So miisste endlich einmal der Zeitpunkt kommen, wo der sittlich auf-
strebende Mensch seine volle Autonomie gewinnt und mit einem ent- '
scheidenden Entschlusse das Sinnliche und Selbstische von sich abtut.
Dieser Entschluss muss uns gelingen. Denn die Natur ist gar nicht um
ihrer selbst willen da. Sie spiegelt uns diese Téduschung nur vor. Sie
ist vielmehr um der Vernuntt willen da. Denn diese ist in uns das
ausschlaggebende Apriori. Trotz dieser Bestimmung ist diese giinzliche
Umwiilzung, diese villige Wendung zum sittlichen Menschen eine schwere
Sache. ,Vielleicht werden nur wenige sein, erklirt Kant in der Anthro-
pologie, die diese Revolution vor dem 30. Jahre versucht, und noch
wenigere, die sich vor dem 40. fest gegrindet haben.* Aber trotzdem:
der Entschluss ist so gross und verbiirgt, um mit Kant zu reden, allein
die absolute Einheit des innern Prinzips des Lebenswandels, dass wir
von ithm gar nicht abstehen dirfen. Denn Recht hat Kant gewiss mit
dem Gedanken, und unsere moderne Pidagogik durfte ihn vielleicht mehr
als die vergangene Zeit beherzigen, dass es beim Sittlichen auf eine
durchschlagende Umschaffung des natarlichen Menschen, auf eine schlecht-
hin neue Ordnung ankommt. Bloss die Sitten, einzelne schlechte Ge-
wohnungen zu éndern, bloss fragmentarisch ein besserer Mensch werden
zu wollen, ist ganz unniitz. Die Denkungsart, die Gesinnung muss eine
andere werden. Sittlich wird der Wille nicht durch das, was er aus-
richtet, durch die materiale Leistung, durch die Folge einer Handlung,
sondern allein durch sich selbst, durch das Motiv, die Uberzeugung, die
ihm zugrunde liegt, und so miissen wir uns in eine ganz andere Richtung
des Willens einleben. Nur mdéchte Kant in diesem Willensprozess all-
zusehr das negative Moment hervorgehoben, fast einseitiz den Befehl.
das Kommando, den schroff gebietenden Imperativ betont haben. Im
Grunde spricht aber das sittliche Apriori nur zu sich selber. Es will
ja auch nur sich selber, seine vernunftige Natur verwirklichen. Es ist
eine vollig positive Kraft. Erst im Konflikt mit entgegenwirkenden
Sinnentrieben, im Widerstreit mit der selbstischen empirischen Natur wird
das Wollen zum Mussen. Aber warum sollen wir nicht, wie beim
Erkenntnisakt, so auch beim Willensakt das positive Moment heraus-
stellen, das auferbauende ,Ich will* betonen! Die neuerePsychologie zeigt
uns. dass man nur auch lernen muss, den Willen zu wollen, dass es eine
Art Willensgewohnung gibt, dass wir erst durch viele Einzelstufen zur
Héhe, d. h. zur vollen Spontaneitit, zu einem unbeschrinkten Entschluss
kommen. Vielleicht beruht die erziehende Macht, die von den Lander-
ziehungsheimen zu Haubinda und Glarisegg zurzeit ausgeht und alle Freunde



3

der Pidagogik zur Achtung und herzlichen Teilnahme zwingt, nicht zum
wenigsten auf diesem Willensmoment, auf dieser vertrauensvollen Willens-
schule, der positiven Willenskréftigung. Der moderne Erzieher darf deshalb
statt mit dem negativen Du sollst mit dem positiven Du willst an den Schiiler
herantreten. So erst vollzieht dieser einen wirklich spontanen Akt, Selbst-
bestimmung aus dem eigenen Wesen heraus. TUnd weil er allein das
lieben wird, was er kann, so wird der Zogling von selbst immer ener-
gischer, immer freier seinen guten Willen betiitigen. Und noch mehr.
Je kriiftiger einer seine Autonomie ausiibt, je mehr er im sittlichen
Werden vorschreitet. um so eher niihert er sich einer umfassenden
geistigen Welt, einer sittlichen Gemeinschaft der Menschen, und erhebt
sich zur Allgemeinheit rechter Menschenwiirde. Mag er damit vielleicht
nicht - mehr in genuin kantischen Wegen gehen, es ist dafur die Ge-
dankenwelt Fichtes, die er in sich aufnimmt. In unserem Innern, in der
sittlichen Form des Bewusstseins liegt das allgemeine Menschheitsideal.
offenbart sich das gottliche Leben selbst.

111

Diesen Gedanken des vollkommenen Menschheitsideales, diese
vollendete Verwirklichung der reinen Gesinnung konnen wir aber doch
nur als Vernunftbegriff, als Idee denken, nicht aber zugleich schon als
gegebene Tatsache irgendwo objektiv aufzeigen. Ideen als die Urbilder
des vollkommenen geistigen Seins vermogen wir in der sinnlichen Welt
nicht darzautun. Wohl aber koénnen wir Ideen anschaulich machen
im subjektiven Gleichnis, im Symbol. So tut sich uns zuletzt das
Reich des Schonen auf, die Kunst, die wir durch Urteilskraft im Gefiahl
dartun. Auch die Kunst hat ihr eigenes Recht, und ist wie Logik und
Iithik aus spontanem Triebe, aus dem innersten Wesen des Menschen
herausgeboren, das dritte Grundvermégen des Geistes. Das Ich braucht
die Dinge, die Gegenstinde der Aussen- und Innenwelt nicht bloss abzu-
spiegeln in Verstandesbegriffen, sondern es vermag sie auch neu zu
gestalten, zu variiren, frei umzuformen. Da ist die produktive Einbil-
dungskraft besonders titig, sie, die in allem Erkennen mithilft, hier aber
in der Kunst aus elementaren, allbekannten Bestandteilen neue Formen
erzeugt, neues Leben hervorzaubert. Dabei schafft sie aus dem tiefsten
Grunde der Seele, dem ritselhaften, unzuginglichen und unerklirbaren
Kern unseres Wesens heraus. Was immer in uns: vorgeht. Bedeutsames
ceschieht, die Phantasie gibt ihm Ausdruck und Gestalt und erhebt es
zum schinen Schein. Das einfachste Kunstwerk ist immer schon Symbol,
Zeichen des ganzen Menschen, der ganzen Individualitit. So darf denn



4
Kant auch sagen, dass in der Kunst alle Gemiitskriifte, vorab Phantasie
und Verstand, miteinander ibereinstimmen und véllig ausgeglichen sind.
Und dieses warme, lebendige Erleben unserer selbst macht uns Freude,
reine Freude. Die Kunst ist im hochsten Sinne Sache des Gefihls, und
mehr als sonst werden wir uns in ihr des rein Menschlichen, d. h. eben
des sinnlich-geistigen Daseins bewnsst. Wir sind auf Augenblicke der
Alltaglichkeit entriickt, gehéren uns allein an und fahlen uns im heitern
Spiel der Empfindungen von Druck und Hemmung entlastet. Es ist
wahr, Kant drickt diese Erfahrung, diesen Reiz der Kunst recht trocken
aus, und man mochte meinen, er definire den Begriff des Schonen ohne
alle persénliche Anteilnahme. Schin ist, sagt er, was ohne Interesse
gefillt. Aber welchen erzieherischen Wert hat diese klassische, wohl-
erwogene Definition. Schon ist, wenn wir die Definition umschreiben,
was ohmne alles egoistische Begehren, ohne selbstische Regung, ohne
rucksichtsloses Habenwollen reinen Genuss gewihrt. Ganz genau
bestimmt uns Kant damit die Aufgabe der dsthetischen Arbeit. Wir
sollen erziehen zur Genussfihigkeit. Nur die wenigsten Menschen
sind zur Spontaneitit des Genies, zur rein schipferischen Kunstibung
bestimmt. Aber die apriorische Anlage zum Schénen, das Schone nach-
zuleben, es mnoch einmal denkend zu geniessen, nachzuempfinden, diese
Anlage ist dem Menschengeiste immanent. Und diese muss die Schule
tordern. Neben der Schulstrenge, neben der Hirte der sittlichen Impera-
tive muss es eine Freistitte geben fiir das jugendliche Gemiut. da es sich
still freuen, mithelos erholen kann. Deshalb braucht es nicht des Kunst-
unterrichtes. nicht der systematischen Behandlung, vielleicht nicht ein-
mal der Anleitung zu begriftlichem Verstindnis. Das Spielende, Aunf-
richtende und Erfrischende soll ihr erhalten bleiben. Die Kunst will
Erquickung, Stimmung geben, dass die Krifte des Gemiites sich 16sen,
frei werden mogen und das innere Leben sich bereichere durch klare,
ausgeprigte Empfindungen. Deshalb sollte die moderne Pidagogik
gerade jene Kiinste befurworten, die so recht eigentlich aus dem Mittel-
punkt, aus der Innenwelt herausstromen und durch und durch subjektiv
gestaltet sind: die redenden Kunste. Zeichnen und Malen richten ihren
Plan noch auf die Aussenwelt, sie brauchen zu ihrer Anwendung Gegen-
stinde der Natur. Aber im lebendigen, warmen, affektvollen Ton
erfahren wir das Gemiitsleben, die Bewegung der Gefiihle unmittelbar.
Poesie, Gesang und Musik bedeuten Mitteilung des personlich Erlebten
und sind die hichste subjektive Lebensbetitigung, und wir mochten die
Schule glicklich preisen, die ihr vollen Raum bis in den Lehrplan hinein
gewihrt. Denn durch diese Kiinste und ganz allgemein durch die Kultur



15

des Tones, der Sprache, konnen wir auf des Menschen innere Ent-
wicklung von einer ganz neuen Seite Einfluss gewinnen. Wir leiten ihn
an, seine Innenwelt, gerade das Allerrealste, einmal genauer zu erfahren,
sie so recht anzuschauen wie die Dinge draussen, und, weil diese Beobach-
tung noch psychologischer, beschreibender Natur ist, tiefer zu dringen
und die grossen, typischen, wahrhaft bedeutungsvollen Zige in der
Bewegung des Gefiihlslebens herauszuerkennen. So wird er von selbst
das dsthetische Apriori finden, die Normen, die Masstibe des kunst-
lerischen Geniessens, auch hier das Prinzip des Schonen im vielen Ent-
stellten und Kummerlichen und Unedlen herausheben und von selbst mit
Freude das tun, was uns Schiller in seinen Briefen im Sinne Kants
gelehrt hat: das Leben verkliren, vergeisticen zur schénen Erscheinung,
allen Stoft feinfiihlie umformen und gestalten zur reinen, edleren Form.

Damit sind wir zu Ende. Mit der Festsetzung des iisthetischen
Apriori ist das Gebiet der Erkenntniskriifte abgesteckt, die Funktion der
Bewusstseinsform im vollen Umfang ausgemessen. So dirfen wir
vielleicht mit einem Worte zum Schlusse die Gesamtbedeutung Kants
fur die Erziehungslehre wurdigen. Was Kant iber seine eigene Lehr-
titigkeit aussagt: seine Zuhdrer mochten bei ihm nicht Gedanken, son-
dern denken lernen, gilt ganz allgemein fur seine Pidagogik. Er ver-
langt vom Begriffe des spontanen Ichbewusstseins aus Anspannung des
geistigen Vermogens, Gewissenhaftigkeit, Wendung zur Aktivitit. Alles
Lernen ist ihm nicht ein Anbilden von aussen, nicht ein materialer
Zuwachs, sondern Foérderung des innern Menschen, und die Lust am
Lernen ist wesentlich die stille Befriedigung am eigenen Reifen, Zunehmen
und Starkwerden des Geistes. Nicht umsonst hat seine Philosophie
transscendentalen Charakter. Gewiss, er will Grenzen der Erkenntnis-
tatigkeit abstecken, aber er will auch das Denken bis zur dussersten
moglichen Linie vorschieben. Die Lehrstoffe sind dabei nie Selbstzweck.
Von ihnen aus missten wir uns zersplittern zum zerfahrenen Empirismus.
Sie sind nur Anreiz, das gelegentliche Material, um die inneren Begriffe,
Ideen und Bilder an ihnen auszupriigen. Formen heisst unser natirliches
Arbeiten. Es liegt im Wesen des Bewusstseins, die immanente Form
nach aussen zu verwirklichen.

Auffillig ist ja dabei, dass Kant, obwohl der Gedanke nahe lag,
ganz darauf verzichtete, die drei apriorischen Funktionen auf ein Grund-
vermogen zuriuckzufihren. Er setzt ihre Einheit gleichsam voraus, ohne
auf sie naher einzugehen. Der Geist ist ihm einfach die Einheit mannig-
faltizger Ausserungen, eine in sich fest gegliederte Totalitiit wesensunter-



schiedener Formen: des Erkenntnis-, des Begehrungs- und des Gefiihls-
vermogens.  Aber dadurch, dass er das Bewusstsein als eine zusammen-
gesetzte Einheit fasst, gewinnt er den fruchtbaren Gedanken einer fest
bestehenden Organisation durch alles hindurch, so dass Logik, Asthetik
und Ethik die grundlegenden Formen der Bildungsarbeit sein mussen.
Sind Verstandesbegriff, Vernunftidee und Geftuhlsurteil die drei geschie-
denen, wenn auch zusammengehorigen Teile, so miissen auch Wissen-
schaft, Sittlichkeit und Kunst ein Nebeneinander ausmachen, und jede
muss ihr Eigenrecht behaupten. Fiir Kant giibe es demnach wohl auch
selbstindige Unterrichtsgebiete, und fur die Schule ist diese relative
Trennung grosser Interessenkreise nur vom guten. Sie bewahrt dem
Unterricht nach seinen verschiedenen Seiten Frische und Urspringlich-
keit, wihrenddem die ausschliessliche Beziehung aller Schularbeit auf ein
letztes ethisches Ziel der Natiirlichkeit der Arbeit Abbruch tun musste.
Aber wenn nun auch Kant sich nicht bemiiht, die elementaren Funktionen
auteinander zu reduziren oder etwa nach der Evolutionstheorie als all-
mihliges Sichentwickeln eines Triebes darzutun, wenn er sie einfach
nebeneinander stellt, so hat er doch schon ein Grosstes und schlechthin
Entscheidendes getan, was die Gegenwart nur auf neuen Wegen zeigen
will: er anerkennt das Primat des Willens. Vollen Wert hat
eigentlich nur der Wille. Nicht nur, dass er in keiner Weise an das
Objekt gebunden, von den Gegenstinden véllig unabhingig ist, so dass
des Menschen innerstes Wesen im Guten und Schlimmen als sein eigenstes
Werk erscheint, der Wille verbiirgt uns auch den Zug der menschlichen
Natur zum Transscendenten. Dadureh, dass er jede Verbindung mit dem
sinnlichen Teil der Natur abbricht. vermag er durch die Erscheinung
zum Wesen der Dinge vorzudringen und den Menschen wenigstens in
dem, was von ihm selbst abhéingt, in seiner Gesinnung zum Glied einer
héheren, intelligibeln Welt zu erheben. Darum ist es unsere erste Auf-
gabe. dieses Ubersinnliche in uns aufzusuchen und zur lebendigen Kraft
und Tat zu gestalten, mit anderen Worten: aus dem bloss empirischen
Verstandeswesen sittlich verntuinftice Persoénlichkeit zan werden.
Damit stehen wir im Mittelpunkt des kantischen Systems. Keine andere
Idee ist Kant selber so lieb und wichtig als dieser Begrift der sittlich-
tuchticen Personlichkeit. Er ist Ziel und Endzweck des Menschen, denn
in ihm ist die Idee der Menschheit selber mitgegeben, und alle Pidagogik
ist nur eine Erziehung zu diesem absolat wertvollen Ideale. Aber die
Aufeabe ist schwer. Wir koénnen den sittlichen Willen nicht anlehren,
die sittlichen Grundsétze nicht einfach referirend auf den Schiler uber-
tragen. Der Schiller ist selber spontanes Subjekt, Vermigen, Wille.



Also handelt es sich in aller Pédagogik letztes Endes um ein Anfachen
des innersten Lebensfeuers, um die innigste Berithrung der Lebenswillen,
die energische Gemeinschaft, das Ineinanderaufgehen der Gemiiter. Wir
konnen den Menschen nur bilden durch den Menschen, und deshalb ist
das fundamental wichtige Problem der Piédagogik die Lehrerbildung,
und Lehrerbildung heisst eben Persionlichkeitsbildung. Genau das, was
der Zogling werden soll, zu dem er zuzustreben sucht, muss in uns
schon Leben sein. ,Leben aber,“ sagt Friedr. Albert Lange, ,liegt nie-
mals in den Dingen ausser uns, in der vermeintlichen Objektivitit — diese
ist ja nach Kant selber nur wieder ein Produkt der geistigen Organisa-
tion des Menschengeistes —, Leben liegt in der Subjektivitit, im lauteren
Hervordringen aus dem Innersten, als Gesamtresultat und héchste Selbst-
verwirklichung des ganzen geistigen Seins.“ Und aus diesem Grunde,
dass Kant die ernstesten Anspriche an den inneren Menschen, das Sub-
jekt macht, uns unabhingig wissen will vom Zwang der Dinge, um dieser
ganzen lebenschaffenden Tendenz willen ist uns Kant der wahrhaft mo-
derne vorbildliche Denker, der auch der modernen Pidagogik noch sehr
viel sein kann.



	Kant und die moderne Pädagogik : Habilitationsrede, gehalten den 1. Juli 1903 an der Universität Basel

