Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 13 (1903)

Heft: 1

Artikel: Uber die Grundlagen der Sozialpadagogik Pestalozzis
Autor: Natorp, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die Grundlagen der Sozialpidagogik Pestalozzis.

Rede gehalten zur Pestalozzifeier in Zirich, 4. Januar 1903,

yon
Paul Natorp,
e Prof. der Philosophie an der Universitat Marburg.

Wir sind versammelt zur Feier Pestalozzis. Womit aber koénnten
wir ihn wirdiger feiern als damit, dass |wir sein Gedichtnis in uns
wiederbeleben, dass wir von neuem uns vor Augen stellen, was er seinem
Zeitalter gewesen ist, was er uns ist, was er in alle Zeit denen bleiben
muss, welchen die Sache am Herzen liegt, der er sein Leben geweiht:
die Sache der Volksbildung, der Menschenbildung.

Der Gang seines Lebens, die Grundlinien seiner Persinlichkeit sind
durch die genauen Forschungen von Morf. Hunziker, Seyffarth u. a.
bis zu hoher Prizision herausgearbeitet. Dazu wiisste ich im Augenblick
nichts Betrichtliches beizusteuern. Niher liegt es mir, zur tieferen Er-
forschung des Gehalts seiner Ideen einen Beitrag zu liefern. Und ich
denke, dass Sie das nicht fur etwas Nebensiichliches halten werden. In
den Ideen liegt zuletzt die echteste Kraft einer grossen Personlichkeit.
Kein wahrhaft grosser Mensch, der nicht ein echter Wahrheitsforscher
war. Macht ohne Wahrheit hat keinen Bestand ; sie fillt in sich zusammen,
wenn der die Augen schliesst. der sie tubte, wenn sie nicht gebaut war
auf den Grund der Wahrheit. Wer aber Pestalozzi preisen und von
seiner Wahrheitsforschung schweigen wiirde. der ,wiirde an ihm selbst
den schirfsten Gegner haben. Schon frih (in den Briefen an Zinzendort)
tordert und sucht er die ,allgemeine Theorie der echten Menschenfithrung™ ;
er sieht ein, dass Philosophie, dass die Ubung .die Sachen auf den Grund
zu erforschen“ dazu gehort. Er will (in der Denkschrift Die Methode™),
wie nur irgend ein Philosoph, seine Sitze nur auf ,vollstindige Uber-
zeugung®, auf ,unwidersprechliche Vordersitze® grinden. Und wenn er
allerdings seinen ,Ertahrungsgang“ von eigentlicher Philosophie unter-
scheidet und gewissermassen ihr entgegensetzt, so uberzeugt er sich in



28

eingehenden Unterredungen mit Fichte von der wesentlichen Uberein-
stimmung der Resultate dieses seines Erfahrungsganges mit denen der
tiefsten Philosophie seines Zeitalters, der Philosophie Kants, und darf
daher, (in der Vorrede seiner theoretischen Hauptschrift, , Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt“) aussprechen, dass auch in diesem seinem Erfahrungs-
gang einiges ,philosophisch begrindet“ klar geworden sei, was auf irgend
einem andern Gang nicht leicht zu der gleichen Klarheit hiitte gebracht
werden konnen. Sein ganzes Wirken war ihm ein Forschen. Wiederholt
hat er seine Anstalt selbst als Experimentalschule bezeichnet. Also
erfasst man nicht sein Lebenswerk, wenn man nicht auf die Ergebnisse
seiner Forschung mit allem Ernst einer wissenschaftlichen Prifung eingeht.
Dazu also méchte ich mein Scherflein darbringen und gleichsam als
frommes Opfer an seinem Denkmal niederlegen. .

Zwei Grundideen sind es, in denen sich die Summe seiner Forschungen
zusammenfasst. Die eine ist die Idee der Elementarbildung, das
heisst die Einsicht, dass alle menschliche Bildung sich aus schlechthin
einfachen - und ersten Grundelementen in lickenloser Stufenfolge, und
zwar so aufbauen miisse, dass der Stufengang der Bildung in jeder
besonderen Richtung mit dem Stufengange in jeder andern der wesentlichen
Grundrichtungen des Menschentums an sich tibereinstimmt, ja im letzten
Gesetzesgrund eins ist, also auch tatsiichlich im Gange der Erziehung
muss in Ubereinstimmung gebracht werden kénnen; dass der rechte Gang
der Verstandesbildung von Haus aus in gesetzmiissiger Ubereinstimmung
steht mit dem rechten Gange der Willensbildung, indem beide sich ver-
einigen in dem Dritten, das er stets unmittelbar neben jenen beiden
nennt: der Arbeitsbildung, der Bildung durch Arbeit zur Arbeit.

Der andere Leitgedanke ist: dass die so auf ihr wahres Fundament
gegrundete Erziehung zuteil werden miisse dem ganzen Volk und zu
allererst seiner untersten Schicht: den armen, auf ihrer Hinde Arbeit
angewiesenen Klassen. Und zwar war dabei, nach der damaligen sozialen
Lage, wie er sie in seiner niichsten Umgebung vorfand, vorzugsweise
~gedacht an das Arbeitervolk der kleinen Hausindustrien auf dem Lande.

Dies scheint nun etwas Zufilliges, fur die hohe Absicht einer all-
gemeinen Theorie der Menschenbildung: wie er sie doch im Auge hat,
gar nicht Wesentliches. Und doch muss es jedem, der sich mit Pestalozzi
ernstlich beschiiftict, auffallen, wie er von seinen fruhesten Versuchen
auf dem Neuhof an sozusagen bis zum letzten Atemzug nicht mide
wird, diesen Bezug seiner Erneuerung der Erziehung auf die Emporhebung
der untersten Volksklassen, und zwar als einen grundwesentlichen Zug
des Gesamtbildes der Volkserziehung, das jhm vor der Seele stand, her-



29

vorzuheben. Wiurde man aus dem Bilde Pestalozzis diesen Zug streichen
oder ihn auch nur zurickstellen, so wurde wenigstens er selbst sich
darin nicht wiederfinden. er wurde das Bild verzeichnet, unwahr geschont
finden. Er kann es aber beanspruchen, dass man ihn lisst. wie er ist,
auch wenn man etwa mochte, dass er anders gewesen wiire.

Dann aber muss man doch fragen, wie denn jene beiden Grundideen
in seinem Geist zusammenhingen ?

Die Antwort scheint zuniichst leicht. Der schlichtesten menschlichen
Lage, den primitivsten Umstinden und Bedurfnissen entspricht nur die
schlichteste, primitivste, mithin elementarste Bildung. Fur das Niichste
ist zuerst zu sorgen; das nédchste Bedurfnis des Menschen aber ist, dass
er lebt, dass er sein Brot hat; und da es ihm niemand schenkt, da er
es sich selbst erwerben muss, so hat also seine Bildung diesen seinen
niichsten Zweck des simplen Broterwerbs auch zuerst ins Auge zu fassen,
und also sich auf die primitivsten Anfinge vorerst zu beschrinken, die
mit diesem beschrinktesten Zweck allein vereinbar sind.

Diese Antwort ist nicht erschiopfend; aber sie ist richtig, soweit sie
reicht. Sie ist von Pestalozzi selbst oftmals gegeben worden ; aus diesem
Gesichtspunkt hat er wiederholt die dusserste Vereinfachung, die .aller-
hochste Simplifizirung® der Bildung gefordert. Er ist tatsichlich aus
keinem andern als diesem Bestreben zuerst darauf gefihrt worden, die
Volksbildung auf ihre ,allerersten Anfangspunkte“, wie er sagt, zuriick-
zufithren. Es heisst bisweilen geradezu, die Erziehung soll den Armen
nicht etwa iber seine Lage emporheben, sondern ihn fiir seine Lage
-ausristen ; man miisse den Armen zur Armut erziechen. Denn auch der
Allerelendeste sei ,unter allen Umstiinden fihig zu einer alle Bediirfnisse
der Menschheit befriedigenden Lebensart zu gelangen“; dagegen ihn all-
gemein iber seine Lage emporzuheben, sei nicht tunlich.

Wie denn? Soll also der Elende im Elend bleiben, und soll die
Erziehung am Ende gar dazu iithelfen, ihn an sein Elend recht festzu-
ketten, indem sie ihn lehrt, sich darin sogar wohl zu fihlen? — Das
wahrlich ist seine Meinung nicht. Vielmehr mit der ganzen Empérung
seiner heissen Menschenliebe geisselt er die Wirkung der Industrie, dass
sie den Menschen, indem sie ihn in die Dienstbarkeit der Maschine
zwingt, selbst zur Maschine erniedrigt; dass sie ihn bloss braucht ,um
ein Rad zu treiben, das einen stolzen Birger emporhebt“; als ob nicht
eine Seele in ihm lebte, die ,mit uns nach der ganzen Befriedigung
ithrer Menschheit durstet®.

Aber er sieht zugleich, dass die Entwicklung fzur Industrie sich,
einmal begonnen, nicht mehr zuriickschrauben lédsst, dass ihre weitere



30
und weitere Entfaltung ,weniger nichts denn unbedingte Notwendigkeit“
ist. Und da einmal der Arbeiter allen Schaden des Fabriklebens schon
trigt, so soll er auch an ihren Vorteilen seinen vollen Anteil. erhalten.
Es muss also die Industriearbeit selbst als ein Mittel zur Hoherhebung
des arbeitenden Volks benutzt, sie muss selbst in den Dienst der Erziehung
gestellt werden; sie wird dann, dem hdoheren, sittlichen Zweck unter-
geordnet, das Menschenerniedrigende, das ihr jetzt anhaftet, verlieren
und dadurch veredelt werden. Der Ubergang von itberwiegendem Landbau
zu iberwiegender Industrie fordert wesentlich erhéhte Volksbildung, wenn
das arbeitende Volk auch nur die gleiche Lebenshéhe innehalten, wie
viel mehr, wenn es an der durch diesen Wechsel allgemein gesteigerten
Kultur seinen vollen, gerechten Anteil mitbekommen soll. Das hat als
einer der ersten Pestalozzi erkannt; und wir sehen es ja heute noch
ungleich deutlicher vor Augen, wie die industrielle Entwicklung im
Maschinenalter die Anspriche an die allgemeine Volksbildung gewaltig
gesteigert und auf einen vollig anderen Fuss gebracht hat. Pestalozzis
Zeit stand erst in den Anfingen dieser Entwicklung, und auf diese An-
fangslage sind seine Reformen zunichst zugeschnitten; sie sind schon
deshalb nicht ohne alle Anderung auf unsere heutige Lage iibertragbar.
Damals war es unbedingt notwendig, den Armen zunichst als Armen
ins Auge zu fassen, und Sorge zu tragen, dass er auch in allem Elend
seiner Lage doch nicht ganz entmenscht, dass wenigstens das, was von
menschlicher Bildung in seiner erniedrigten Lage ihm noch zu retten
war, gerettet werde.

Aber darum haben doch nicht die Grundsitze Pestalozzis etwa
nur fur seine Zeit Bedeutung. Sie beanspruchen eine streng allgemeine,
 unabiinderliche Geltung fur alle Zeitalter. Und gerade in diesen Grund-
sitzen ist fur Pestalozzi die Beziehung fest gegriindet, zwischen der
Elementarform der menschlichen Bildung und der Elemen-
tarform der menschlichen G‘rémeinschaft, sowie andrerseits
zwischen der bis zur hichsten Hohe enttalteten Bildung und der bis zur
hochsten Hohe entfalteten Gemeinschaft.

Das also ist erst die tiefere Antwort auf unsere Frage: In den Ele-
menten liegt, hier wie dort, die héchste Kraft. Die Elemente, es sind die
Fundamente; es sind die Keime, aus denen alle hoheren Gestaltungen
erspriessen ; ihre Pflege fordert daher die hichste Sorgfalt, ihre Erkenntnis
die tieferabendste Forschung. Das erst ist der letzte Zusammenhang
zwischen Pestalozzis Idee der Elementarbildung und der bevorzugten
Anwendung, die er ihr gab auf die Bildung des niedersten Volkes, in



31

dessen schlichtem, hiuslichem Arbeitsleben er die Urform der mensch -
lichen Gemeinschaft dargestellt fand.

Damit sehen wir uns nun unmittelbar hingefithrt auf jene Grund-
ansicht von der Erziehung, die man heute mit dem Namen der Sozial-
pidagogik bezeichnet, auf die Grundiiberzeugung, dass Bildung ganz
und gar Gemeinschaftssache, Gemeinschaft Bildungssache ist; dass der
Mensch zum Menschen nur wird in und durch menschliche Gemeinschatt,
umgekehrt eine menschliche Gemeinschaft sich nur aufbaut durch eine
ihr gemiisse Bildung ihrer Glieder bis zum letzten herab. Daraus folgt
ja unmittelbar, dass die Elemente der Bildung zu den Elementen der
Gemeinschaft, die allseitige Entfaltung der Bildung zur allseitigen Ent-
faltung der Gemeinschaft in genauer, gesetzmiissig tief begrindeter Be-
ziechung stehen muss. Indem wir dies als die, alle Seiten seiner Erzieh-
ungstheorie verbindende und harmonisch vereinende Grundidee Pesta-
lozzis nachweisen, werden wir eben damit die Grundlagen seiner
Sozialpidagogik nachgewiesen haben.

Sachgemiss gehen wir aus von der Idee der Elementarbildung, als
deren blosse Erweiterung vom Standpunkt des Individuums
zu dem der Gemeinschaft sich seine Theorie des sozialen
- Lebens erweisen wird.

Die Elemente, sagte ich schon, bedeuten die Fundamente. Die
- Elementarbildung heisst auch Grundbildung, die Anfangspunkte der
Bildung auch Fundamentalpunkte.

Er findet den allgemeinen Ursprung dieser Elemente, was zuniichst
die Intellektbildung angeht, in der ,allgemeinen Grundlage
unseres Geistes, vermoge welcher unser Verstand die Eindricke,
welche die Sinnlichkeit von der Natur empfangen hat, in seiner Vor-
stellung zur Einheit, d. i. zu einem Begriff auffasst®.

Oft bezeichnet er die Gesetze der Bildung als Gesetze eines ,phy-
sischenMechanismus“. An beiden Wortern, ,physisch“ und ,Mecha-
nismus“, kann man Anstoss nehmen, und man hat ihn genommen. Aber
,Mechanismus“ soll nach seiner ausdriickl*chen Erklirung nichts anderes
bedeuten als ,Ordnung aller Anschauungen in Reihenfolgen und
deren Ineinandergreifen zu wechselseitiger Unterstitzung®.
Also nichts als die Notwendigkeit, in der eins aus dem andern folgt,
und das zweckvolle Ineinandergreifen wie von Teilen einer Maschine, ist
die Grundlage der Vergleichung mit einem sMechanismus“. .Physisch®
aber sagt nichts mehr als. natiirlich, gesetzmiissig. FEr setzt ,Natur®
gleich ,wirkliche Wahrheit“. Auch ist es keine andere ,Natur“ als die
des menschlichen Geistes, um die es sich dabei handelt. Da allein hat



32

er von je die ,Grundlage“ der Menschenbildung gesucht. ,Auf welchem
Weg, auf welcher Bahn werde ich dich finden, Wahrheit, die mein Heil
ist und mich zur Vervollkommnung meiner Natur emporhebt? — Im .
Innern meiner Natur ist Aufschluss zu dieser Wahrheit. Alle
Menschheit ist in ihrem Wesen sich gleich und hat zu ihrer Befrie-
digung nur eine Bahn. Darum wird die Wahrheit, die rein aus dem
Innersten unseres Wesens geschopft ist, allgemeine Menschen-
wahrheit sein, sie wird Vereinigungswahrheit zwischen den Streitenden,
die bei Tausenden ob ihrer Hiille sich zanken, werden.“ So erklirt er in
der ,Abendstunde“, das heisst lange vor aller méglichen Berithrung mit
Kantischer oder gar Fichtescher Philosophie. Und in der Denkschrift
,Die Methode“: .Dies Gesetz des physischen Mechanismus wirbelt (d. h.
konzentrirt) sich um ein héheres, es wirbelt sich um den Mittelpunkt
deines ganzen Seins, und dieser bist — Du selbst®.

Schon die ,Nachforschungen*“ sind ganz davon erfullt, dass der Mensch
als sittliches Wesen ,Werk seiner selbst“ ist. Sittlichkeit, Religion
ist in ithrem Wesen ,nichts anderes als das innere Urteil meiner selbst
von der Wahrheit und dem Wesen meiner selbst. Es ist nichts anderes
als der gottliche Funke meiner Natur, meiner Kraft, mich selbst in
mir selbst zu richten, zu verdammen und loszusprechen. — Dem
Gesetz, das er sich selbst gab, unterworfen, unterscheidet sich [der
Mensch von allen Wesen“. — In diesem Sinne behauptet er aufs stirkste -
die absolute Individualitat des Sittlichen: ,Sittlichkeit ist ganz indivi-
duell, sie besteht nicht unter zweien. Kein Mensch kann fur mich
fihlen: Ich bin, kein Mensch kann fir mich fiithlen: Ich bin sittlich®.

So hat Pestalozzi, wie einst Sokrates und Plato, am Sittlichen zuerst
und in ganzer Deutlichkeit das Grundgesetz der Autonomie des Selbst-
bewusstseins begriffen. Aber er ubertrigt sie dann' mit vollem
Bewusstsein auf das Gebiet des Intellekts: ,Alles, was ich bin, alles,
was ich will, alles, was ich soll, geht von mir selbst aus. . . Sollte nicht
auch meine Erkenntnis von mir selbst ausgehen?“ Er beschreibt die
Entfaltung aller menschlichen Bildung aus dem Mittelpunkte des Selbst-
bewusstseins durch den Vergleich vom Wachstum des Baumes: ,Ahme
es nach, dieses Tun der hohen Natur, die aus dem Kern des grissten
Baumes zuerst nur einen unmerklichen Keim treibt, aber dann durch
ebenso unmerkliche als téglich und stindlich fliessende Zusiitze zuerst
die Grundlage des Stammes, dann die der Hauptiste, und endlich die
der Nebeniiste bis an das iusserste Reis, an dem das vergiingliche Laub
hingt, entfaltet®. — So tragen die Resultate der ,physischen Notwen-
digkeit® doch das Geprige der Freiheit und Selbstindigkeit,



33

und kann man statt Mechanismus, ,wenn man lieber will“, auch Orga-
nismus sagen.

Und wie Plato. und wiederum Kant besonders am Mathematischen
diese Urspriinglichkeit und Selbsteigenheit der Erkenntnis klar geworden
ist, so hat auch Pestalozzi sie ganz besonders darin hervorgehoben.
Jede Linie, jedes Mass, erst dann auch: jedes Wortist ,ein Resultat
des Verstandes, das von gereiften Anschauungen erzeugt wird
und als Mittel zur progressiven Verdeutlichung unserer Begriffe
muss angesehen werden. Awuch ist aller Unterricht in seinem Wesen
nichts anderes als dieses“ (midmlich progressive Verdeutlichung unserer
Begriffe), ,seine Grundsitze miissen deshalb von der unwandelbaren
Urform der menschlichen Geistesentwicklung abstrahirt
werden“. — In Zahl, Form und Wort legt die Methode ,die Fundamente
des menschlichen Wissens unbedingt und in ihrer ganzen Fassung“, heisst
es in der Pariser Denkschrift (1802). Und hier ist es, wo er ganz
besonders die mathematische Grundlage betont: .Indem die Methode in
Zahl und Form von der absoluten Einheit ausgeht und von Einheit zu
Einheit und nie weiter vorschreitet, indem sie das Alphabet der An-
schauung organisirt, hat sie das Fundament der Mass- und Zahlver-
hialtnisse, das im menschlichen Geiste eines und ebendasselbe ist, auch
im Unterricht innig vereinigt, und indem sie dieses getan, das Anschau-
ungsvermogen der menschlichen Natur zu einer Kunstkraft erhoben, durch
welche notwendig die Anlagen des menschlichen Geistes unermesslich
gestirkt, erweitert und, ich mdchte sagen, eigentlich vervielfacht werden.
Indem sie die Anschauungskraft unserer Natur mit Adlersfligeln in das
Gebiet der Einbildungskraft erhob und dadurch dieser wesentlichen Kraft
unseres Geistes auf der tabula rasa des Kindes einen neuen, einen uner-
messlichen, einen noch nie gekannten Spielraum erteilt, stellt sie das
gefihrliche Schweiten dieser Kraft mit eiserner Gewalt still, indem sie
es an Formen kettet, die wesentlich mathematisch sind, und
dem Schweifen der Einbildungskraft wie ewige, unerschutterliche Felsen
im Wege stehen®.

Wenn Pestalozzi hier fort und fort von Anschauung und in dem
letzten Zitat von Einbildungskraft, anderwirts von Sinnlichkeit redet,
so bedarf diese Ausdrucksweise, die uibrigens ganz und gar Kantisch ist,
allerdings der Erklirung. So bestimmt aus allem hervorgeht, dass er
unter Anschauung gerade ein Gestalten von innen her versteht,
so gibt es andere Stellen, die immerhin den Schein erwecken konnten,
als sei vielmehr ein blosses Entgegennehmen von aussen gemeint. Sogleich
zwar liesse sich dagegen einwenden, dass dann ein ,Alphabet“ der An-

- Schweiz. Pidagog. Zeltschrift. 1902, 3



34

schauung, welches nach seiner ausdricklichen Erklérung ,das Ganze
aller moglichen Anschauungen“ umfassen soll, zu einem Widersinn wird ;
denn, was ich von aussen nur entgegennehme, nicht von mir aus gestalte.
wie konnte ich das nach dem ganzen Umfang seiner Moglichkeiten voraus
tibersehen und auf sein Gesetz bringen. Aber, da er oftmals das Prinzip
der Anschauung als das Fundament seiner ganzen Erziehungsansicht, ja
die Anschauung als das absolute Fundament aller Erkenntnis bezeichnet
hat, so verlohnt es wohl, der Sache noch etwas genauer nachzugehen.

Pestalozzi hat den Ausdruck ,Anschauung®, soviel mir bekannt,
zuerst in der Schrift iiber den Awufenthalt in Stans (1799) gebraucht;
sSchauen“ gegeniiber ,Urteilen“ findet sich schon 25 Jahre fruher in den
Aufzeichnungen uber die Erziehung seines Sohnleins (1774). Sonst heisst
es etwa: recht sehen und recht horen lernen sei das erste; vom sinnlich
Nahen misse alle Bildung ausgehen, von dem, was nahe und zur Hand
ist; von Sachen, nicht von Worten, vom Tun und ,einfalten“, ruhigen,
wort- und willenlosen Wahrnehmen, dem dann erst das Urteilen folgen
miusse, denn jedes Urteil miisse das Resultat vollendeter Anschauung
sein. Lisst sich das etwa so deuten, als habe er nur dasselbe ausdrucken
wollen, was das alte Schlagwort sagt: Nichts sei im Verstande, das
nicht zuvor in den Sinnen gewesen ? Freilich, von dieser Voraussetzung
sind Comenius, Locke, Rousseau und slozusagen alle ausgegangen; was
in aller Welt wiire dann die grosse Entdeckung Pestalozzis ?

Nein; sondern' das ist die Meinung: Allerdings die Tat geht voraus,
nimlich die Tat der hinschauenden Gestaltung des sinnlichen
Gegenstandes, und es folgt erst nach die Besinnung auf das, was man
tut, und auf das Gesetz, das man dabei befolgte. Jene Tat aber ist
ganz unser. Jede Zahl, jede Linie, jedes Mass ist Resultat des Ver-
standes schon in der urspringlichen Bildung unserer An-
schauungen. Der Gegenstand hat weder Zahl noch Mass, weder
Punkte, noch Linien, noch Figur, ehe wir sie ihm geben; indem wir
nach den Gesetzen unseres Anschauens (die dann der Verstand auch
abstrahiren und zu deutlichem Bewusstsein erheben kann) sie hervor-
bringen. Das urspringliche Erzeugen des Gegenstandes, seiner Zahl,
seinen Massen, seinen Punkten und Linien, seiner Gestalt nach, und so
tort, eben das ist die ,Anschauung“, und das nachfolgende Bewusst-
werden dieses unseres eignen Tuns im Gestalten des Gegenstandes, das
ist die eigentumliche Leistung des begrifflichen Denkens. Begriffe wie
Einheit und Zahl, wie Punkt und Linie und bestimmte Gestalt konnten
gar nicht aus unsern sinnlichen Wahrnenmungen herausgehoit werden,
wenn sie nicht, ihrem Sachgehalt nach, in der urspriinglichen Gestaltung



35

dieser Wahrnehmungen von uns selbst wiiren hineingelegt worden. Sie
werden aber herausgezogen, also miissen sie urspringlich hineingelegt
worden sein. :

Und dass es in der Tat so ist, lisst sich vielfiltiz klar machen.
Schon an sich, wenn wir uns fragen, was z. B. ,eins“ ist, so erkennen
wir bald, dass wir das gar nicht anders fassen und uns zu deutlichem .
Bewusstsein bringen koénnen als von uns, vom Gesichtspunkt unserer
Auffassung aus. ,Kins“ ist der Wald und der Baum und der Ast und
der Zweig und das Blatt und die Faser und die Zelle u. s. f., bis zum
letzten, was nur Naturwissenschaft uns als im unteilbar einen Punkte
des Raums vorhandenes Wirkliches nachweisen mag. Eins ist das Sand-
korn und eins ist die Welt: was sagt denn das, dass alle diese so ver-
schiedenen Dinge, alles was wir uberhaupt nennen mogen, dieses selbige,
nimlich eins ist? Was anders macht es zum einen, als dass wir es
je in eine Betrachtung nehmen, dass, wie Pestalozzi genau richtig sagt,
Junser Verstand“ (die Art, wie wir es verstehen!) es .in seiner Vor-
stellung zur Einheit, das ist zu einem Begriff auffasst.“ Und
nichts als dieses selbe, auf den Raum, d. h. auf die ganze Mannigfaltig-
keit letzter solcher Einsen bezogen, ist der Punkt; seine Fortsetzung,
die Bewegung, den wir mit ihm, anschauend wie denkend, beschreiben,
ist die Linie, und durch solche Linien verzeichnen wir, anschauend wie
denkend, die Gestalten der Dinge, von denen wir sagen, dass wir sie
sehen ; willenlos allerdings, wortlos, ja urteilslos, wenn man unter Urteilen
das reflektirte Beziehen des Einzeltalls auf die allgemeine Regel versteht.
Aber das Fundament des Urteilens, die Grundlage des Verstehens liegt
doch in diesem urspringlichen Erzeugen des Gegenstands, das vom
Zentrum unseres Blicks ausgeht und nur gleichsam im Stillstehen und
Bewegen dieses Blicks Einheit und Mannigfaltigkeit des Gegenstandes,
Punkt und Linie und Gestalt, und was wir nur am Gegenstand bestimmt
auffassen, hervorbringt.

Dasselbe bestiitigt dann in uberwiiltigender Weise die physiologisch-
psychologische Ergrindung der Prozesse, in denen tatsichlich das Kind
uberhaupt erst sehen und allgemein wahrnehmen lernt. Was sollte
wohl dies Lernen sein, wenn nicht ein Arbeiten des Bewusstseins, ein
Festhalten, vielmehr Festlegen von Punkten, Linien und so fort; wie es
denn auch die Psychologie der Wahrnehmungsprozesse Schritt um
Schritt nachweist. Das Neugeborne weiss noch nicht einen Punkt in
seinem Blick festzuhalten oder eine bestimmte Linie zu verfolgen, und
uns steht mit jedem Augenaufschlag diese unerschoptlich reiche Bilder-
welt fertig da, in den feinsten Linien und Linienbeziehungen, in den



36

kaum merklichen Anderungen verfolghar. Welch ungeheurer Weg des
Lernens muss zuriickgelegt sein von jenem Anfangsstadium bis zu dieser
Hohe, die doch jedes normale Kind in wenigen Jahren erreicht, denn
mit vier, funf Jahren etwa sieht es im ganzen, was wir sehen, frischer
zumeist und scharfer, weil ihm diese ganze ungeheure Wissenschaft noch
ein neuer und bis dahin sein weitaus wichtigster geistiger Erwerb ist,
withrend fir uns diese Stufe schon weit iiberwunden ist und wir meist
mit ganz anderen Dingen zu tun haben; ausgenommen die wenigen Be-
gliickten, die Maler, die das Vorrecht geniessen, in diesem Betracht Kinder
bleiben zu durfen, und die darum in den dsthetischen Himmel eingehen.

Ganz so hat Pestalozzi das nicht entwickeln konnen, weil er weder
Kants Philosophie v6llig durchdrungen hatte, noch auf die Sinnesphysio-
logie, wie sie in der Hauptsache erst das letzte Jahrhundert geschaffen
hat, sich stitzen konnte. Aber in der uns immer wieder iiberraschenden
Tiefe seiner Intuition kommt er dieser Einsicht doch zum Erstaunen nahe;
am offenbarsten in seiner Darstellung des Gewinns der Zahlbegriffe.
Bekanntlich geht er hier von zdhlbaren Gegenstinden aus. Das Kind
lernt zunéchst unter einfachem Hinzeigen : Dies ist ein Holzchen, Steinchen
und so fort, oder es sind 2mal eins oder zwei Holzchen, Steinchen:
nicht sogleich: Dies ist Eins, oder zweimal Eins oder Zwei. Aber in-
dem es dann darauf hingelenkt wird, dass die Gegenstinde immer wechseln,
dagegen das Eins, zweimal Eins, Zwei u. s. f. immer bleibt und als das
nimliche wiederkehrt, so ,sondert sich im Geist des Kindes der Abstrak-
tionsbegrift der Zahl, d. i. das bestimmte Bewusstsein der Verhiltnisse
des Mehr und Minder, unabhingend von den Gegenstinden,
die als mehr und minder dem Kinde vor Augen gestellt wurden, und
so kommt das Kind dahin, die Striche (welche die Einheiten vertreten)
nicht mehr bloss als einen Strich, zweimal einen Strich u. s. f, sondern
bestimmt als Eins, zweimal Eins u. s. f. zu erkennen; die Einheit als
solche, und als Teil einer Summe von Einheiten, die Summe wiederum
als Einheit und Teil einer andern Summe u. s. f. ins Auge zu fassen, und
solche Einheiten und Summen im Verhiltnis gegen einander zu be-
stimmen.“ Wie aber wire das moglich, diese ,,Verhz‘iltﬁjsse“ so ,unab-
hingend“ von den sinnlichen Gegenstinden, doch von der Anschauung
der sinnlichen Gegenstinde aus zur Erkenntnis zu bringen, wenn nicht
die darin sich ausdriickenden D enk funktionen: die Setzung als eines,
als eins und eins oder zweimal eins und so fort, in der Anschauung
der sinnlichen Gegenstéinde selbst schon wirkend waren? Ohne die Wirk-
samkeit dieser Denkfunktionen wire es ja gar nicht moglich gewesen,
mit verstandenem Sinn auszusprechen: Dies ist ein Hoélzchen, ein



37

Steinchen, und dies hier sind eins und eines oder zweimal eines oder
zwei Holzchen oder Steinchen.

Den Worten, sagt Pestalozzi, mussen vorhergehen die ,bedeuteten
Sachen“. Wie denn sind es die ,bedeuteten“ Sachen (d. h. die, welche
die Bedeutung der Worte ausmachen), wenn sie nicht verstanden sind
als eben das, was die Worte sagen wollen? Also musste der Verstand
des Einen, des zweimal Einen, und so fort, in der Anschauung von
einem oder zwei Holzchen oder Steinchen schon liegen. Also ist aller-
dings hernach nichts im puren, abstrahirenden Verstande, das nicht zu-
vor in der Anschanung der Sinne gewesen wire; aber nur indem Ver-
stand in den Sinnen selbst titig war; nicht aber, wie der alte
Spruch es meinte: als ob erst die Sinne ohne Verstand mit ihrer Ver-
richtung fertig wiirden und dann der Verstand hinterdrein kime, um
von dem, was so ohne ihn fertig geworden, bloss Kenntnis zu nehmen:
was, wenn man es sich recht klar zu machen sucht, sich sofort als etwas
ganz Widersinniges herausstellt. Der Verstand soll Begriffe aus der
Anschauung herausholen, es sollen aber beileibe keine darin sein. Er
soll etwas dabei und daraus verstehen, aber doch soll nur ja kein Ver-
stand darin sein. Wie aus solchen Anschauungen je ein Verstand sich
bilden sollte, das hat noch keiner erklirt und es ist auf ewig unerklédrbar.

Vollends aber ist es so im Sittlichen, auf welches doch Pesta-
lozzi seinen Begriff der Elementarbildung, sein grosses Gesetz der Ent-
wicklung der Begriffe aus der Anschauung in vollem Umfang hat an-
wenden wollen. Wenn Sittlichkeit durchaus Selbstwerk, Selbsturteil des
Menschen ist, wenn niemand fiir mich wollen, fiir mich das Bewusstsein
der Sittlichkeit meines Wollens haben, wenn nur ich selbst mich in mir
selbst sittlich verdammen oder lossprechen kann, welchen Sinn hitte
es dann, dass die sittlichen Begriffe und Urteile irgendwie von aussen
her aus gegebenen Wahrnehmungen herausgeklaubt werden sollten? Aber
gerade in Hinsicht der sittlichen Erziehung hat doch Pestalozzi stets
mit stirkstem Nachdruck die Anschauungsgrundlage, das Aus-
gehen von den ,Realverhiltnissen“ der Dinge, sein grosses Gesetz der
,Nihe und Ferne“ der Gegenstinde betont: dass von den _néichsten
Verhiltnissen“ unsere Bildung ausgehn und von da nur in schrittmissiger
Erweiterung zu den ferneren und ferneren sich langsam erheben misse.

Das glauben wir jetzt zu verstehen. Nur im engsten Kreise, nur
in einer solchen Néhe zu ihm selbst, die es vollig ibersieht und gleich-
sam ermisst, vermag das Kind die ersten, schlichtesten sittlichen Be-
ziehungen, in die es eintritt, mit seiner kleinen Seele zu bewiiltigen.
Aber indem es in diesem engsten Kreise, zunichst im Kreise der mutter-



38

lichen Sorgfalt um es, sich fest einlebt und ihn mit eigenen Kriiften der
Liebe und des bestimmten Wollens durchdringt, wichst allmihlich diese
seine selbstindige Kraft, um wesentlich dieselben sittlichen Be-
ziehungen dann weiter und weiter, aber stets nur schrittweis und in
kleinen, villig bewiiltigten Schritten auszudehnen.

Und hier sehen wir nun schon unmittelbar vor Augen das, was
wir suchten: den gesetzmissigen Zusammenhang, ja die wesentliche
innere Einheit des Bildungsganges des Individuums mit
der Entwicklung der menschlichen Gemeinschaft. Denn
Sittlichkeit, wie sehr immer individuell, bezieht sich doch immer auf
das Verhédltnis zwischen Mensch und Mensch in mensch-
licher Gemeinschaft.

Auch ist dies in der Tat nicht der Willensbildung allein eigentiimlich,
sondern es erstreckt sich ebenso auf die Verstandesbildung, denn ebenso
bildet sich der Verstand in der Gemeinschaft des Lehrenden und Lernenden.
~ Aber allerdings und mit grosstem Recht hat Pestalozzi allzeit die Bildung
des Willens in das Zentrum der menschlichen Bildung uberhaupt
gestellt. Die harmonische Entfaltung der Denk- und Willenskraft ist
nur moglich durch Unterordnung der geistigen und physischen Bildung
unter die sittliche. Verstandes- und Willensbhildung vereinigen sich in
der Bildung zur Arbeit, zum wirklichen Tun, wie Pestalozzi stets betont,
am schonsten und tiefsten wohl in der letzten Bearbeitung von Lienhard
und Gertrud ausgefithrt und begrindet hat. Die Arbeit aber und die
Bildung zu ihr ist dabei stets gedacht als gemeinschaftliche, ja als das
eigentliche Fundament der Gemeinschaft. Damit tritt sie schon von
selbst unter die Herrschaft der sittlichen Gemeinschaftsbeziehungen. Hat
er die Verbindung des Unterrichts mit der Industriearbeit oft einseitig
betont, so dass mitunter das Lernen direkt als nebensidchlich und unter-
geordnet erscheint, so erklirt sich diese Einseitigkeit aus dem soeben
angedeuteten Zusammenhang, und sie wird zugleich im Prinzip wieder
uberwunden, wenn er doch andrerseits den stirksten Nachdruck da-
rauf legt, dass alles Aussere der Arbeit dem Inneren der menschen-
bildenden, der seelenerhebenden Zwecke untergeordnet werden misse.
Daraus folgt ja schon, dass die Arbeit, soweit sie sich dem Zwecke der
Menschenbildung, der seelischen Erhebung vielmehr hinderlich als forder-
lich erweist, auch dem Kinde so viel als méglich erspart bleiben sollte.
Er wirde sich daher wohl nicht geweigert haben, anzuerkennen, dass
tir hoéhere Stufen der Entwicklung die allzu enge Verbindung des Lernens
mit der physischen Arbeit und gar Unterordnung unter diese nicht ebenso



39

begriindet ist, wie er sie fur die unterste Stufe, die er an erster Stelle
ins Auge zu fassen hatte, mit gutem Grunde forderte.

Die ganze Richtung seines Gedankens aber ist klar: Die beherr-
schende Kraft im Menschen ist der Wille; die Leuchte des Willens ist
die Einsicht; beide aber entwickeln sich nur in der Tat, in der
wirklichen Austbung. Die Wahrheit der Einsicht und die sittliche
Wahrheit des Wollens erprobt sich im wirklichen Tun, und sie erprobt
sich nicht bloss in ihm, sie erwichst urspringlich aus ihm und wichst
weiter mit ihm. Alles eigentlich menschliche Tun aber fugt sich in den
Rahmen der menschlichen Gemeinschaft, entfaltet sich in ihr und
dehnt sich mit ihr auf weitere und weitere Kreise aus. Es ist also in
dem Stufengange seiner Entwicklung, welche die Entwicklung des Ver-
-standes und Willens einschliesst, giinzlich gebunden an die Entwicklung
der Gemeinschaft. Diese ist selbst direkt Ergebhis und Ausdruck der
Entwicklung der sittlichen Krifte des Willens; denn nur durch
diese Kriifte besteht iiberhaupt eine menschliche Gemeinschaft. Zufolge
jener wesentlichen, innerlichst begriindeten Beziehung aber der intellek-
tuellen und physischen Krifte auf die Willenskraft, als die eigentliche
Zentralkraft im Menschen, muss sich die Entwicklung der sittlichen
Kraft auf jene ebenfalls erstrecken, und begreift also in harmonischer
Einheit das ganze Wesen des Menschen, in seinen geistigen, sittlichen
und physischen Kriften, in seiner ursprunglichen Individualitit wie in
seiner nicht minder wesentlichen, innerlich begriindeten Beziehung zur
Gemeinschaft. ‘

Darum also geben die Grundlagen der Gemeinschaft auch
die notwendigen Grundlagen fiur die Erziehung ab; darum ist
die elementare Form menschlichen Gemeinschaftslebens, das Haus, die
Familie, notwendig zugleich die Basis fiir die elementare Bildung, und
zwar in jener idealen Einheit von Verstandes-, Willens- und physischer
Arbeitsbildung, der Bildung von ,Kopf, Herz und Hand,“ wie Pestalozzi
gerne sagt; so wie er es in seiner Armenschule auf dem Neuhof ange-
strebt und in ,Lienhard und Gertrud“ aus tiefSter, in eigener Erfahrung
erprobter Uberzeugung dargestellt hat.

Hier finden wir uns nun schon im eigentlichen Zentrum seiner
ganzen Ansicht von der menschlichen Bildung. Wir brauchen uns jetzt
nur die bekannten Grundziige seiner Lehre in die Erinnerung zuriick-
zurufen, um sofort zu erkennen, wie sie alle von diesem Punkte aus
ihre Beleuchtung erhalten, und sich nunmehr alles in eine strenge, viel-
seitig durchdachte Einheit fugt.



40

Stets unterscheidet er als die beiden Grundfaktoren der menschlichen
Bildung: erstens die Natur des Menschen, zweitens seine Lage, seine
,Verhiiltnisse* oder ,Umstinde“, worunter wesentlich verstanden sind
die engeren oder weiteren Gemeinschaftsbeziehungen des Menschen.

Durch Rousseau war ihm die Frage aufgegeben: Was hat die Natur
in den Menschen gelegt, was dagegen machen aus ihm die Umstéinde,
was hat der ,Mensch aus dem Menschen gemacht* (das heisst: die so-
zialen Beziehungen)? Scharf und klar tritt Pestalozzi der einseitigen
Meinung Rousseaus entgegen, dass der Mensch von Natur gut und
olicklich sei, die ,Umstinde“ ihn nur verderben. Im Gegenteil, was
ircend den Menschen iber das Tier erhebt, das haben die sozialen Be-
zichungen aus ihm gemacht. Freilich konnen sie ihn verderben und
verderben ihn tatsichlich vielfach. Besonders, dass die Gesellschaft die
Verbrechen grisstenteils selbst hervorruft, die sie dann zu verfolgen ge-
notigt ist, hat Pestalozzi oft und mit wahrem soziologischen Scharfblick
entwickelt und bewiesen. Uberall aber dringt er iiber die Klagen und
Anklagen hinaus zur tieferen Erforschung der Ursachen; denn .nur Be-
triuger und Betrogene berithren die Ursachen nicht, wenn von den Wir-
kungen die Rede ist.“ In allen Stinden wird gesindigt, nicht durch
eine Konspiration (wie er einmal gut sagt) oder durch einen besonderen,
dem einen oder andern Stand anklebenden Naturfehler, sondern infolge
~der Umstéinde, die, so lange sie da sind, freilich mit Naturnotwendigkeit
fordernd oder verderbend wirken, die man aber zu fdndern sehr wohl
in der Hand hat. Ganz kurz und scharf spricht er es aus in dem nicht
genug zu beherzicenden Wort seiner ,Nachforschungen“: ,So viel sah
ich bald: Die Umstinde machen den Menschen; aber ich sah
ebenso bald: Der Mensch macht die Umstédnde; er hat eine Kraft
in sich selbst, selbige vielfiltic nach seinem Willen zu lenken. So
wie er dieses tut, nimmt er selbst Anteil an der Bildung seiner selbst
und an dem Einflusse der Umstidnde, die auf ihn wirken.*

Wie gegen die Meinung von der ursprunglichen Giite der Menschen-
natur, verwahrt er sich auch gegen die ,Triume von einer idealischen
Gleichheit“ unter den Menschen. Zwar daran hat er immer festgehalten.
dass in seinem Wesen der Mensch in allen Lagen — ,auf dem Trone
und im Schatten des Laubdachs“ — sich gleich ist. Aber in dem Grade
der Kraft sind grosse Ungleichheiten, und aus diesen folgen zwingend
die Ungleichheiten der Lages Sie sind sogar das Hauptmittel der Ent-
faltung der Kultur und insofern nicht zu schelten, wenn man nicht,
mit Rousseau; die Kultur selbst wieder riickgéngig machen will wegen des
vielen Bosen, dass sie mit sich bringt. Aber freilich kann die Ungleichheit



41

sich steigern zu einem erdriickenden Ubergewicht des einen Teils iiber
den andern, bis zu génzlicher Versklavung des einen Teils und frevelndem
Herrenibermut des andern. So sehr dagegen Pestalozzi mit der ganzen
Wucht seiner Uberzeugung, mit der ganzen Glut seiner Beredsamkeit
eifert; so bestimmt und unverwirrt er das relative Recht und die innere,
sozusagen mechanische Notwendigkeit der Revolution erkennt; so nach-
dricklich er wirtschaftliche Unabhiingigkeit, nicht bloss rechtliche Gleich-
stellung als Bedingung einer wahrhaft menschlichen Bildung fordert —
niemals doch hat er einer Nivellirung aller sozialen Abstufungen das
Wort geredet:; nie hat er verkannt, dass in jeder gesellschaftlichen Ord-
nung es notwendig Fuhrende und Gefithrte gibt, dass der Vorzug der
Bildung wie der sozialen Machtstellung, wofern er wirklich auf die
Fihrung derer, die des Fihrers bediirfen, gegriindet ist, ebenso gut zu
Recht besteht wie die Gewalt der Eltern iiber das Kind.

Vor allem, er hat stets gewusst, dass es etwas sehr Verschiedenes
ist, Triumen dariiber nachhingen, wie es anders sein konnte, und Hand
anlegen und etwas wirken in der gegebenen Lage, wie sie nan ist und
so lange sie so ist. Und da nun bhat er, man mdchte sagen, mit List,
wenn es nicht richtiger wire zu sagen, in einem Heldentum edelster
Art, Not und Elend selbst, an denen es in seiner nichsten Umgebung,
in seinem eigenen Hause nicht mangelte, zu Bundesgenossen aufgerufen
im Kampf wider das sittliche Verderben, in dem er die wahre Wurzel
alles dusseren, wirtschaftlichen und rechtlichen Elends erkannte. Das
vielseitige physische und sittliche Elend des gesellschaftlichen Zustandes,
wie er ist und aus klar erkennbarer Notwendigkeit geworden ist, ist
sittlich nur zu ertragen, wenn man diesen Zustand ansehen darf als
einen Stand der Lehre, der dereinst miisse iiberwunden werden zu gunsten
einer edleren, menschlicheren Verfassung der Gemeinschaft. Die Not
selbst aber wird zum Lehrmeister, indem sie Kopf und Hiinde zu brauchen
und dadurch, wenngleich einseitig, zu entwickeln zwingt; indem sie
.keine Komplimente mit unsern Fehlern macht“. Das vor allem ist
der Segen der Arbeit, deren erziechende Kriifte er eben darum fur die
Klassen, die auf Hindewerk durch ihre soziale Lage einmal angewiesen
sind, auch in vollem Masse heranzuziehen fur notwendig erkennt. Das
ist zuvor schon berihrt worden und es braucht daran nur zuruckerinnert,
es braucht auch das Missverstindnis nicht nochmals zurickgewiesen
zu werden, als ob also Pestalozzi die Not verewigen wolle, damit sie
nur immer diese erziehende Wirkung ube. Die Not kann freilich den
Menschen auch verderben: ,Im Sumpf des Elends wird der Mensch kein
Mensch.“ Das spricht er ebenso bestimmt aus wie das andere, dass der



42

Schweiss der Lernzeit und der ,Drang bildender Umstinde* dem Menschen
not, dass die ,Dornen und Disteln, die der Herr des Himmels zur Ubung
unsrer Kriifte auf Erden wachsen lisst, von jeher das gewesen sind,
was den Menschen am besten lehrte, Gott erkennen“, d. h. dem sittlichen
Endzweck nachtrachten. Deswegen ist Arbeit die erste erziehende Kraft,
die, wie er frih schon und dann immer. wieder ausspricht, in Hinsicht
der intellektuellen wie sittlichen Ausbildung durch nichts anderes za
ersetzen ist. Strenge Aufmerksamkeit auf das Nichste, genaue Beob-
achtung und selbstlose Unterordnung unter die Notwendigkeiten der
Sache wird daran, und ursprunglich nur daran gelernt. Man muss vor
allem den bestimmten einzelnen Gegenstand genau ins Auge fassen und
sich ganz in ihn hineinarbeiten, ehe man zu allgemeinen Regeln aufsteigt;
sonst fithren die allgemeinen Regeln den Menschen von dem echten
‘Wahrheitssinn und von allem Fundament echter philosophischer (d. i.
theoretischer) Kenntnis vielmehr ab.

Die eigentliche Stitte dieser, sagen wir, unmittelbaren Arbeit, und
damit einer ebenso unmittelbaren, also elementaren und fundamentalen
Bildung ist das Haus, die Familie. Vater und Mutter sind im all-
gemeinen die einzigen Erzieher der Menschheit und sollen es sein. Die
Umstiinde des Hauslebens selbst — es ist immer zunichst an die ein-
fache Lage des arbeitenden Volks gedacht — nétigen sie zu dieser Er-
ziehungstitigkeit, schon um ihr Kind in den engen, iibersichtlichen Or-
canismus des hiuslichen Arbeitslebens als an seiner Stelle niitzliches
Glied -einzustellen und es nicht missig und dann notwendig stoérend
nebenhergehen zu lassen. Davon ist Pestalozzi ganz durchdrungen, dass
diese Bildung zur ,hiiuslichen Weisheit* durch keine, ,wissenschaftliche
Fahrung® zu ersetzen, dass sie in der Bildung sein muss, was der Stamm
am Baum: ,Autf ihn missen alle Zweige menschlicher Kenntnisse, Wissen-
schaften und Lebenshestimmungen ~“wie aufgepfropft und eingeimpft
werden. Aber wo der Stamm selbst serbt und schwach ist, da sterben
die eingeptropften Reiser und die eingeimptten Schosse verwelken.“ b
Noch richtiger vielleicht hédtte er nicht von eingepfropften Reisern ge-
sprochen, sondern von solchen, die aus dem Stamme, obwohl unter der
sorglichen Pflege des Girtners, hervorspriessen; so wie er in einer anfangs
schon mitgeteilten Stelle das innere Wachstum der Bildung dem Wachs-
tum des Baumes vom Keim bis zum letzten Blatt verglich.

Ganz genial ist es aber, wie von hier aus sich ihm die Einsicht
eroffnet in den organischen Stufengang der Gemeinschafts-
formen selbst. Man hat bei Pestalozzi die deutliche Beschreibung
des Stufenganges der sittlichen Bildung, parallel dem der intel-



43

lektuellen, vermissen wollen. Hier enthiillt sich klar wenigstens die
Richtung, in der ein solcher Stufengang sich, seiner Grundidee streng
entsprechend, aufbauen liess. Die Familie ist die Grundform der Gemein-
schaft; die in ihr sich notwendig entwickelnden, sittlichen Beziehungen
sind die Elementarformen sittlicher Beziehungen unter Menschen iitberhaupt.
Der biurgerliche Verein ist nur gleichsam eine Familie von Familien,
nur die naturliche Erweiterung jener Grundform eines Vereins unter
Menschen ; er stellt dar eine Arbeitsgemeinschaft nur auf hoherer Stufe,
und damit zugleich eine Bildungsgemeinschaft in entsprechender Erhéhung.
Und uber dieser baut sich als hichste Form der Gemeinschaft die ideelle
Gemeinschaft des Menschengeschlechts auf, in der wir alle Brider eines
Vaters sind. So hat er die Stufen der Gemeinschaft schon in der ,Abend-
stunde“ entworfen; er hat sie ganz im gleichen Sinne 24 Jahre spiiter
in den ,Ansichten und Ertahrungen die Idee der Elementarbildung
betreffend“ ausgefithrt, von der unmittelbarsten Gemeinschaft des Hauses
bis zu der ,grosseren Familie, deren Allvater Gott ist*, so dass .immer
die ausgebildete Weisheit und Kraft der niheren Beziehung Quelle der
Weisheit und Kraft des Menschen fur die entfernteren Beziehungen ist.
Vatersinn bildet Regenten, Brudersinn Burger: beide erzeugen Ordnung
im Hause und im Staat. Daher bist du, Vaterhaus, Grundlage aller
reinen Naturbildung der Menschheit. Vaterhaus, du Schule der Sitten
und des Staates!® :

Die heutige Philosophie des sozialen Lebens formulirt den Stufengang
etwas anders. In Wirtschaft, Recht, Sittlichkeit glaubt sie die
Willensformen der Gemeinschaft, in ihren naturlichen, gesetz-
missig notwendigen Entwicklungsstadien, zu begreifen. Aber bei genauem
Zusehen erkennt man dasselbe auch bei Pestalozzi wieder. Besonders in
den ,Nachforschungen“ kommt er- dieser konkreteren, den unmittelbaren
Tatbestand direkter ausdriickenden Fassung wenigstens sehr nahe. Und
schon einige Jahre frither, in der zweiten Bearbeitung von ,Lienhard
und Gertrud“ findet sich diese Ansicht angedeutet. Ganz folgerecht
stellt er dort als die drei Grundkrifte des Gemeinschaftslebens auf:
erstens ,Erziehung¥, hier im engeren Sinne der unmittelbaren Erziehung
des Individuums, die ihren Sitz im Hause hat; zweitens Justiz, als
sallgemeine Sicherstellung der gesellschaftlichen Vereinigungsvorteile fir
Obere und Untere“; drittens Religion, ohne welche drei zusammen-
wirkenden Faktoren in keiner gesellschaftlichen Verbindung eine ,wahre
Vereinigung des Willens und der Krifte Platz habe“, welche
darum die notwendigen drei Faktoren einer ,hoheren Polizei“ (d. h. Politik)
seien. Wir sehen, diese hohere Politik ist zugleich eine hohere Péida-



=

gogik, es ist genau, was wir die soziale Pidagogik nennen, und zwar
in ihren notwendigen drei Stufen: erstens der unmittelbaren Gemeinschaft
des ,Oikos“, des Haﬁses, in welchem, zufolge des von Pestalozzi tief
erkannten Zusammenhangs der unmittelbaren Form der Gemeinschaft
mit der unmittelbaren Form der Arbeit und der unmittelbaren Form
.der individuellen Erziehung, die wirtschaftliche (6konomische) Funktion
der Gemeinschaft iiberhaupt, die direkte Regelung der Arbeit und des
Genusses des Arbeitsertrags ihr echtes Fundament hat und behalten
muss; zweitens der schon mittelbaren, aber noch in den bestimmten
Schranken des dusseren Gesetzes eingeschlossenen Gemeinschattsform des
birgerlichen Vereins, und drittens der bloss ideellen, in keinem :iusseren
Gesetz mehr zu fassenden, desto sicherer und innerlicher aber in dem
letzten Grundstreben des Menschen zur Einheit seines Wollens
wurzelnden Gemeinschaft, die wir die sittliche nennen, die in keine
Grenzpfihle eingeschrinkt ist, die keinen engeren Horizont als den der
Menschheit sich gefallen lasst.

Wie eben aus diesem Standpunkt der tiefste Sinn der Religion
sich .ihm erschliesst, das darf nur noch kurz angedeutet werden. Ich
bringe IThnen nur das gewiss wohlbekannte Wort in Erinnerung: ,Der
Mensch kennt Gott nur, insofern er den Menschen, das ist, sich selbst
kennt, und ehret Gott nur, insofern er den Menschen, das ist, sich selbst
ehrt. Daher kann auch ein Mensch den andern nicht durch Bilder und.
Worte, sondern allein durch sein Tun zum Dienst des Unsichtbaren
erheben. Es ist vergebens, dass Du zum Armen sagst, es ist ein Gott,
wenn Du fur ihn kein Mensech bist, und zum Waislein: Du hast einen
Vater im Himmel. Nur wenn Du machst, dass der Arme vor dir wie
ein Mensch leben kann, nur wenn Du das Waislein erziehst, dass es ist,
als wenn es einen Vater hitte, nur insoweit zeigst Du ihm Gott und
einen Vater im Himmel“. — Und dasselbe gilt von der Staatskunst und
Gesetzgebung: nur ,soweit sie Ursach und Mittel ist, dass der Arme im
Land wie ein Mensch leben kann, dass das Waislein erzogen wird, wie
wenn es einen Vater hétte, und der Untertan seines Lebens und seines
Eigentums und seines Rechts ebenso froh wird, als die, die in der bur-
gerlichen Stufenfolge hoher stehen als er“, nur soweit hilft sie an ihrem
Teil zur Gotteserkenntnis. Tut sie aber das Gegenteil, so _entreisst und
raubt sie dem Menschen auch Gott, wie immer ein Mensch dem andern
Gott zu rauben vermag*. ‘

So musste wohl der Mann folgern, der auch das unvergessliche
Wort gesprochen hat: ,Das Gottlichste ist dem Menschen nur
darum gottlich, weil es ihm das Menschlichste ist, das er



45

sich zu denken vermag. Warum sollte ich also Jesus Christus nicht mit
seinem Bruder, dem edlen Armen vergleichen und es aussprechen
dirfen: Wie er dadurch ein treuer Hohepriester worden vor Gott, zu
versohnen die Siinde des Volkes, weil er den Menschen, seinen Brudern,
in allen Dingen gleich und allenthalben versucht worden wie sie, damit
er barmherzig wurde und Mitleiden haben kénnte mit seinen Schwach-
heiten, also sind die edelsten unter den Armen bestimmt dadurch die
einzigen, unersetzlichen Vermittler, die unablisslichen Bedingnisse einer
besseren Volkserziehung, weil auch sie den tibrigen Armen, ihren Brudern,
in allen Dingen gleich und dem Verderben und der Not ihrer Lage
allenthalben, wie sie, ausgesetzt, dadurch zu. einer tiefen, richtigen
Kenntnis, zu einer mitleidsvollen Teilnahme an ihrer Lage, und zu einer
schonenden, von aller Hérte und Lieblosigkeit freien Beurteilung und
Behandlung ihrer Schwachheit gelangen miissen“. _

Sie verstehen. weshalb ich mit diesem Wort schliesse. Es ist die
oetreuste Selbstzeichnung Pestalozzis; es ist wie in einer Nussschale
zusammengefasst das Ganze, was er gewollt, und wie er dazu kam es
zu wollen. Es ist zugleich, man mdchte sagen, die Anschauungsgrund-
lage zu seiner grossen allgemeinen Lehre von dem rein und nur menschlichen
Sinn der Religion, in welchem menschlichen Sinne sie so wahr die letzte,
innerste Kraft der Erziehung ist, als Sittlichkeit, das ist Menschlichkeit
gegen Menschen, das letzte Motiv ist, das aberhaupt die Aufgabe der
Erziehung urspriinglich gestellt hat und alle Erforschung ihrer Wege
und Mittel leiten muss. ‘

Und so sei er uns nicht bloss ein grosser Erzieher vergangener Tagé,
an den wir uns alle 365 Tage erinnern und uns freuen, dass er gelebt
hat, sondern er sei uns eine Erziehung fir und fir, er lebe uns fur und
fur mit seinem Geist und Herzen, und erfulle auch uns mit so viel von
seiner Kraft der Liebe, der Erkenntnis und der treuen Tat, als nur unser
Herz und Geist in sich anfzunehmen und unsere Hinde zu vollbringen
vermogen !



	Über die Grundlagen der Sozialpädagogik Pestalozzis

