
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 13 (1903)

Heft: 1

Artikel: Über die Grundlagen der Sozialpädagogik Pestalozzis

Autor: Natorp, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27

Über die Grundlagen der Sozialpädagogik Pestalozzis.

Rede gehalten zur Pestalozzifeier in Zürich, 4. Januar 1903,

von
Paul Natorp,

Prof. der Philosophie an der Universität Marburg.

Wir sind versammelt zur Feier Pestalozzis. Womit aber könnten
wir ihn würdiger feiern als damit, dass |wir sein Gedächtnis in uns

wiederbeleben, dass wir von neuem uns vor Augen stellen, was er seinem

Zeitalter gewesen ist, was er uns ist, was er in aUe Zeit denen bleiben

muss, welchen die Sache am Herzen liegt, der er sein Leben geweiht:
die Sache der Volksbildung, der Menschenbildung.

Der Gang seines Lebens, die Grundlinien seiner Persönlichkeit sind

durch die genauen Forschungen von Morf. Hunziker, Seyffarth u. a.

bis zu hoher Präzision herausgearbeitet. Dazu wusste ich im Augenblick
nichts Beträchtliches beizusteuern. Näher liegt es mir. zur tieferen

Erforschung des Gehalts seiner Ideen einen Beitrag zu liefern. Und ich
denke, dass Sie das nicht für etwas Nebensächliches halten werden. In
den Ideen liegt zuletzt die echteste Kraft einer grossen Persönlichkeit.
Kein wahrhaft grosser Mensch, der nicht ein echter Wahrheitsforscher
war. Macht ohne Wahrheit hat keinen Bestand ; sie fällt in sich zusammen,
wenn der die Augen schliesst. der sie übte, wenn sie nicht gebaut war
auf den Grund der Wahrheit. Wer aber Pestalozzi preisen und von
seiner Wahrheitsforschung- schweigen würde, der ^würde an ihm selbst
den schärfsten Gegner haben. Schon früh (in den Briefen an Zinzendorf)
fordert und sucht er die „allgemeine Theorie der echten Menschenführung" ;

er sieht ein, dass Philosophie, dass die Übung „die Sachen auf den Grund
zu erforschen" dazu gehört. Er will (in der Denkschrift „Die Methode"),
wie nur irgend ein Philosoph, seine Sätze nur auf „vollständige
Überzeugung", auf „unwidersprechliche Vordersätze" gründen. Und wenn er
allerdings ,seinen „Erfahrungsgang" von eigentlicher Philosophie
unterscheidet und gewissermassen ihr entgegensetzt, so überzeugt er sich in



28

eingehenden Unterredungen mit Fichte von der wesentlichen
Übereinstimmung der Resultate dieses seines Erfahrungsganges mit denen der

tiefsten Plülosophie seines Zeitalters, der Philosophie Kants, und darf
daher, (in der Vorrede seiner theoretischen Hauptschrift, „Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt") aussprechen, dass auch in diesem seinem Erfahrungsgang

einiges „philosophisch begründet" klar geworden sei, was auf irgend
einem andern Gang nicht leicht zu der gleichen Klarheit hätte gebracht
werden können. Sein ganzes Wirken war ihm ein Forschen. Wiederholt
hat er seine Anstalt selbst als Experimentalschule bezeichnet. Also
erfasst man nicht sein Lebenswerk, wenn man nicht auf die Ergebnisse
seiner Forschung mit allem Ernst einer wissenschaftlichen Prüfung eingeht.
Dazu also möchte ich mein Scherflein darbringen und gleichsam als

frommes Opfer an seinem Denkmal niederlegen.
Zwei Grundideen sind es, in denen sich die Summe seiner Forschungen

zusammenfasst. Die eine ist die Idee der Elementarbildung, das

heisst die Einsicht, dass alle menschliche Bildung sich aus schlechthin
einfachen und ersten Grunddementen in lückenloser Stufenfolge, und

zwar so aufbauen müsse, dass der Stufengang der Bädung in jeder
besonderen Richtung mit dem Stufengange in jeder andern der wesentlichen

Grundrichtungen des Menschentums an sich übereinstimmt, ja im letzten
Gesetzesgrund eins ist. also auch tatsächlich im Gange der Erziehung
muss in Übereinstimmung gebracht werden können ; dass der rechte Gang
der Verstandesbildung von Haus aus in gesetzmässiger Übereinstimmung
steht mit dem rechten Gange der Willensbildung-, indem beide sich
vereinigen in dem Dritten, das er stets unmittelbar neben jenen beiden

nennt: der Arbeitsbildung, der Bildung durch Arbeit zur Arbeit.
Der andere Leitgedanke ist: dass die so auf ilir wahres Fundament

gegründete Erziehung zuteil werden müsse dem ganzen Volk und zu
allererst seiner untersten Schicht : den armen, auf ihrer Hände Arbeit
angewiesenen Klassen. Und zwar war dabei, nach der damaligen sozialen

Lage, wie er sie in seiner nächsten Umgebung vorfand, vorzugsweise
gedacht an das Arbeitervolk der kleinen Hausindustrien auf dem Lande.

Dies scheint nun etwas Zufälliges, für die hohe Absicht einer

allgemeinen Theorie der Menschenbildung, wie er sie doch im Auge hat,

gar nicht Wesentliches. Und doch muss es jedem, der sich mit Pestalozzi
ernstlich beschäftigt, auffallen, wie er von seinen frühesten Versuchen
auf dem Neuhof an sozusagen bis zum letzten Atemzug nicht müde

wird, diesen Bezug seiner Erneuerung der Erziehung- auf die Emporhebung
der untersten Volksklassen, und zwar als einen grundwesentlichen Zug
des Gesamtbildes der Volkserziehung-, das ihm vor der Seele stand, her-



29

vorzuheben. Würde man aus dem Bilde Pestalozzis diesen Zug streichen
oder ihn auch nur zurückstellen, so würde wenigstens er selbst sich
darin nicht wiederfinden, er würde das Bild verzeichnet, unwahr geschönt
finden. Er kann es aber beanspruchen, dass man ihn lässt. wie er ist,
auch wenn man etwa möchte, dass er anders gewesen wäre.

Dann aber muss man doch fragen, wie denn jene beiden Grundideen
in seinem Geist zusammenhingen

Die Antwort scheint zunächst leicht. Der schlichtesten menschlichen
Lage, den primitivsten Umständen und Bedürfnissen entspricht nur die
schlichteste, primitivste, mithin elementarste Bildung. Für das Nächste
ist zuerst zu sorgen; das nächste Bedürfnis des Menschen aber ist. dass

er lebt, dass er sein Brot hat; und da es ihm niemand schenkt, da er
es sich selbst erwerben muss, so hat also seine Bildung diesen seinen

nächsten Zweck des simplen Broterwerbs auch zuerst ins Auge zu fassen,

und also sich auf die primitivsten Anfänge vorerst zu beschränken, die

mit diesem beschränktesten Zweck aHein vereinbar sind.
Diese Antwort ist nicht erschöpfend ; aber sie ist richtig, soweit sie

reicht. Sie ist von Pestalozzi selbst oftmals gegeben worden; aus diesem

Gesichtspunkt hat er wiederholt die äusserste Vereinfachung, die
„allerhöchste Simplifizirung" der Bildung gefordert. Er ist tatsächlich aus
keinem andern als diesem Bestreben zuerst darauf geführt worden, die

Volksbildung auf ihre „allerersten Anfangspunkte", wie er sagt,
zurückzuführen. Es heisst bisweilen geradezu, die Erziehung soU den Armen
nicht etwa über seine Lage emporheben, sondern ihn für seine Lage
-ausrüsten; man müsse den Armen zur Armut erziehen. Denn auch der
Allerelendeste sei „unter aUen Umständen fähig zu einer aUe Bedürfnisse

der Menschheit befriedigenden Lebensart zu gelangen" ; dagegen ihn
allgemein über seine Lage emporzuheben, sei nicht tunlich.

Wie denn? Soll also der Elende im Elend bleiben, und soU die

Erziehung am Ende gar dazu mithelfen, ihn an sein Elend recht festzu-

ketten, indem sie ihn lehrt, sich darin sogar wohl zu fühlen? — Das

wahrlich ist seine Meinung nicht. Vielmehr mit der ganzen Empörung
seiner heissen Menschenliebe geisselt er die Wirkung der Industrie, dass

sie den Menschen, indem sie ihn in die Dienstbarkeit der Maschine

zwingt, selbst zur Maschine erniedrigt; dass sie ihn bloss braucht „um
ein Rad zu treiben, das einen stolzen Bürger emporhebt" ; als ob nicht
eine Seele in ihm lebte, die „mit uns nach der ganzen Befriedigung
ihrer Menschheit dürstet".

Aber er sieht zugleich, dass die Entwicklung [zur Industrie sich,

einmal begonnen, nicht mehr zurückschrauben lässt, dass ihre weitere



30

und weitere Entfaltung „weniger nichts denn unbedingte Notwendigkeit"
ist. Und da einmal der Arbeiter allen Schaden des Fabriklebens schon

trägt, so soll er auch an ihren Vorteilen seinen vollen Anteil erhalten.
Es muss also die Industriearbeit selbst als ein Mittel zur Höherhebung
des arbeitenden Volks benutzt, sie muss selbst in den Dienst der Erziehung
gesteUt werden; sie wird dann, dem höheren, sittlichen Zweck
untergeordnet, das Menschenerniedrigende, das ihr jetzt anhaftet, verlieren
und dadurch veredelt werden. Der Übergang von überwiegendem Landbau

zu überwiegender Industrie fordert wesentlich erhöhte Volksbildung, wenn
das arbeitende Volk auch nur die gleiche Lebenshöhe innehalten, wie
viel mehr, wenn es an der durch diesen Wechsel aUgemein gesteigerten
Kultur seinen vollen, gerechten Anteil mitbekommen soH. Das hat als

einer der ersten Pestalozzi erkannt; und wir sehen es ja heute noch

ungleich deutlicher vor Augen, wie die industrieUe Entwicklung im
Maschinenalter die Ansprüche an die allgemeine Volksbüdung gewaltig
gesteigert und auf einen völlig anderen Fuss gebracht hat. Pestalozzis

Zeit stand erst in den Anfangen dieser Entwicklung, und auf diese

Anfangslage sind seine Reformen zunächst zugeschnitten; sie sind schon

deshalb nicht ohne alle Änderung auf unsere heutige Lage übertragbar.
Damals war es unbedingt notwendig, den Armen zunächst als Armen
ins Auge zu fassen, und Sorge zu tragen, dass er auch in allem Elend
seiner Lage doch nicht ganz entmenscht, dass wenigstens das, was von
menschlicher Bildung in seiner erniedrigten Lage ihm noch zu retten

war, gerettet werde.

Aber darum haben doch nicht die Grundsätze Pestalozzis etwa

nur für seine Zeit Bedeutung. Sie beanspruchen eine streng allgemeine,
unabänderliche Geltung für alle Zeitalter. Und gerade in diesen Grundsätzen

ist für Pestalozzi die Beziehung fest gegründet, zwischen der

Elementar form der menschlichen Bildung und der Elementarform

4der menschlichen Gemeinschaft, sowie andrerseits
zwischen der bis zur höchsten Höhe entfalteten Bildung und der bis zur
höchsten Höhe entfalteten Gemeinschaft.

Das also ist erst die tiefere Antwort auf unsere Frage: In den
Elementen liegt, hier wie dort, die höchste Kraft, Die Elemente, es sind die

Fundamente; es sind die Keime, aus denen alle höheren Gestaltungen
erspriessen ; ihre Pflege fordert daher die höchste Sorgfalt, ihre Erkenntnis
die tiefgrabendste Forschung. Das erst ist der letzte Zusammenhang
zwischen Pestalozzis Idee dei Elementarbildung und der bevorzugten
Anwendung', die er ihr gab auf die Bildung des niedersten Volkes, in



31

dessen schlichtem, häuslichem Arbeitsleben er die Urform der menschlichen

Gemeinschaft dargesteUt fand.
Damit sehen wir uns nun unmittelbar hingeführt auf jene Grundansicht

von der Erziehung, die man heute mit dem Namen der Sozial-
pädagog-ik bezeichnet, auf die Grundüberzeugung, dass Bildung ganz
und gar Gemeinschaftssache, Gemeinschaft Bildungssache ist; dass der
Mensch zum Menschen nur wird in und durch menschliche Gemeinschaft,

umgekehrt eine menschliche Gemeinschaft sich nur aufbaut durch eine

ihr gemässe Bildung ihrer Glieder bis zum letzten herab. Daraus folgt
ja unmittelbar, dass die Elemente der Bildung zu den Elementen der

Gemeinschaft, die allseitige Entfaltung der Bildung zur allseitigen
Entfaltung der Gemeinschaft in genauer, gesetzmässig tief begründeter
Beziehung stehen muss. Indem wir dies als die, alle Seiten seiner

Erziehungstheorie verbindende und harmonisch vereinende Grundidee Pestalozzis

nachweisen, werden wir eben damit die Grundlagen seiner
Sozialpädagogik nachgewiesen haben.

Sachgemäss gehen wir aus von der Idee der Elementarbildung, als

deren blosse Erweiterung vom Standpunkt des Individuums
zu dem der Gemeinschaft sich seine Theorie des sozialen
Lebens erweisen wird.

Die Elemente, sagte ich schon, bedeuten die Fundamente. Die

Elementarbildung heisst auch Grundbildung, die Anfangspunkte der

Bildung auch Fundamentalpunkte.
Er findet den allgemeinen Ursprung dieser Elemente, was zunächst

die Intellektbildung angeht, in der „allgemeinen Grundlage
unseres Geistes, vermöge welcher unserVerstand die Eindrücke,
welche die Sinnlichkeit von der Natur empfangen hat, in seinerVor-
stellung zur Einheit, d. i. zu einem BegTiff auffasst".

Oft bezeichnet er die Gesetze der Bildung als Gesetze eines

„physischen Mechanismus". An beiden Wörtern, „physisch" und
„Mechanismus", kann man Anstoss nehmen, und man hat ihn genommen. Aber
„Mechanismus" soH nach seiner ausdrucke chen Erklärung nichts anderes

bedeuten als „Ordnung aHer Anschauungen in Reihenfolgen und
deren Ineinandergreifen zu wechselseitiger Unterstützung".
Also nichts als die Notwendigkeit, in der eins aus dem andern folgt,
und das zweckvoUe Ineinandergreifen wie von Teilen einer Maschine, ist
die Grundlage der Vergleichung mit einem „Mechanismus". .Physisch"
aber sagt nichts mehr als natürlich, gesetzmässig. Er setzt „Natur"
gleich „wirkliche Wahrheit". Auch ist es keine andere „Natur" als die

des menschlichen Geistes, um die es sich dabei handelt. Da aUein hat



32

er von je die „Grundlage" der Menschenbüdung gesucht. „Auf welchem

Weg, auf welcher Bahn werde ich dich finden, Wahrheit, die mein Heil
ist und mich zur Vervollkommnung meiner Natur emporhebt? — Im
Innern meiner Natur ist Aufschluss zu dieser Wahrheit. Alle
Menschheit ist in ihrem Wesen sich gleich und hat zu ihrer
Befriedigung nur eine Bahn. Darum wird die Wahrheit, die rein aus dem
Innersten unseres Wesens geschöpft ist, allgemeine Menschenwahrheit

sein, sie wird Vereinigungswalrrheit zwischen den Streitenden,
die bei Tausenden ob ihrer Hülle sich zanken, werden." So erklärt er in
der „Abendstunde", das heisst lange vor aller möglichen Berührung mit
Kantischer oder gar Fichtescher Philosophie. Und in der Denkschrift
„Die Methode" : „Dies Gesetz des physischen Mechanismus wirbelt (d. h.

konzentrirt) sich um ein höheres, es wirbelt sich um den Mittelpunkt
deines ganzen Seins, und dieser bist — Du selbst".

Schon die „Nachforschungen" sind ganz davon erfüllt, dass der Mensch
als sittliches Wesen „Werkseiner selbst" ist. Sittlichkeit, Religion
ist in ihrem Wesen „nichts anderes als das innere Urteil meiner selbst

von der Wahrheit und dem Wesen meiner selbst. Es ist nichts anderes
als der göttliche Funke meiner Natur, meiner Kraft, mich selbst in
mir selbst zu richten, zu verdammen und loszusprechen. — Dem

Gesetz, das er sich selbst gab, unterworfen, unterscheidet sich [der
Mensch von aUen Wesen". — In diesem Sinne behauptet er aufs stärkste
die absolute Individualität des Sittlichen: „Sittlichkeit ist ganz individuell,

sie besteht nicht unter zweien. Kein Mensch kann für mich
fühlen: Ich bin, kein Mensch kann für mich fühlen: Ich bin sittlich".

So hat Pestalozzi, wie einst Sokrates und Plato, am Sittlichen zuerst
und in ganzer Deutlichkeit das Grundgesetz der Autonomie des Selbst-
bewusstseins begriffen. Aber er überträgt sie dann mit voUem
Bewusstsein auf das Gebiet des Intellekts: „AUes, was ich bin, alles,

was ich will, alles, was ich soll, geht von mir selbst aus. Sollte nicht
auch meineErkenntnis von mir selbst ausgehen?" Er beschreibt die

Entfaltung aller menschlichen Bildung aus dem Mittelpunkte des Selbst-
bewusstseins durch den Vergleich vom Wachstum des Baumes : „Ahme
es nach, dieses Tun der hohen Natur, die aus dem Kern des grössten
Baumes zuerst nur einen unmerklichen Keim treibt, aber dann durch
ebenso unmerkliche als täglich und stündlich fliessende Zusätze zuerst
die Grundlage des Stammes, dann die der Hauptäste, und endlich die

der Nebenäste bis an das äusserste Reis, an dem das vergängliche Laub
hängt, entfaltet". — So tragen die Resultate der „physischen Notwendigkeit"

doch das Gepräge der Freiheit und Selbständigkeit,



33

und kann man statt Mechanismus, „wenn man lieber will", auch
Organismus sagen.

Und wie Plato und wiederum Kant besonders am Mathematischen
diese Ursprünglichkeit und Selbsteigenheit der Erkenntnis klar geworden
ist, so hat auch Pestalozzi sie ganz besonders darin hervorgehoben.
Jede Linie, jedes Mass, erst dann auch: jedes Wort ist „ein Resultat
des Verstandes, das von gereiften Anschauungen erzeugt wird
und als Mittel zur progressiven Verdeutlichung unserer Begriffe
muss angesehen werden. Auch ist aUer Unterricht in seinem Wesen

nichts anderes als dieses" (nämlich progressive Verdeutlichung unserer
Begriffe), „seine Grundsätze müssen deshalb von der unwandelbaren
Urform der menschlichen Geistesentwicklung abstrahirt
werden". — In Zahl, Form und Wort legt die Methode „die Fundamente
des menschlichen Wissens unbedingt und in ihrer ganzen Fassung", heisst

es in der Pariser Denkschrift (1802). Und hier ist es, wo er ganz
besonders die mathematische Grundlage betont: „Indem die Methode in
Zahl und Form von der absoluten Einheit ausgeht und von Einheit zu
Einheit und nie weiter vorschreitet, indem sie das Alphabet der
Anschauung organisirt, hat sie das Fundament der Mass- und Zahlver-
hältnisse, das im menschlichen Geiste eines und ebendasselbe ist, auch

im Unterricht innig vereinigt, und indem sie dieses getan, das Anschuu-

ungsvermögen der menschlichen Natur zu einer Kunstkraft erhoben, durch
welche notwendig die Anlagen des menschlichen Geistes unermesslich

gestärkt, erweitert und, ich möchte sagen, eigentlich vervielfacht werden.

Indem sie die Anschauungskraft unserer Natur mit Adlersflügeln in das

Gebiet der Einbildungskraft erhob und dadurch dieser wesentlichen Kraft
unseres Geistes auf der tabula rasa des Kindes einen neuen, einen uner-
messlichen, einen noch nie gekannten Spielraum erteilt, stellt sie das

gefährliche Schweifen dieser Kraft mit eiserner Gewalt still, indem sie

es an Formen kettet, die wesentlich mathematisch sind, und
dem Schweifen der Einbildungskraft wie ewige, unerschütterliche Felsen

im Wege stehen".
Wenn Pestalozzi hier fort und fort von Anschauung und in dem

letzten Zitat von Einbildungskraft, anderwärts von Sinnlichkeit redet,
so bedarf diese Ausdrucksweise, die übrigens ganz und gar Kantisch ist,
aUerdings der Erklärung. So bestimmt aus aHem hervorgeht, dass er
unter Anschauung gerade ein Gestalten von innen her versteht,
so gibt es andere Stellen, die immerhin den Schein erwecken könnten,
als sei vielmehr ein blosses Entgegennehmen von aussen gemeint. Sogleich
zwar liesse sich dagegen einwenden, dass dann ein „Alphabet" der An-

Schweiz. Pädagog. Zeltschrift. 1902. 3



34

sehauung, welches nach seiner ausdrücklichen Erklärung „das Ganze

aller möglichen Anschauungen" umfassen soll, zu einem Widersinn wird :

denn, was ich von aussen nur entgegennehme, nicht von mir aus gestalte,
wie könnte ich das nach dem ganzen Umfang seiner Möglichkeiten voraus
übersehen und auf sein Gesetz bringen. Aber, da er oftmals das Prinzip
der Anschauung als das Fundament seiner ganzen Erziehungsansicht, ja
die Anschauung als das absolute Fundament aller Erkenntnis bezeichnet

hat, so verlohnt es wohl, der Sache noch etwas genauer nachzugehen.
Pestalozzi hat den Ausdruck „Anschauung", soviel mir bekannt,

zuerst in der Schrift über den Aufenthalt in Stans (1799) gebraucht;
„Schauen" gegenüber .Urteilen" findet sich schon 25 Jahre früher in den

Aufzeichnungen über die Erziehung seines Söhnleins (1774). Sonst heisst

es etwa: recht sehen und recht hören lernen sei das erste; vom sinnlich
Nahen müsse alle Bildung ausgehen, von dem, was nahe und zur Hand

ist; von Sachen, nicht von Worten, vom Tun und „einfalten", ruhigen,
wort- und willenlosen Wahrnehmen, dem dann erst das Urteilen folgen
müsse, denn jedes Urteil müsse das Resultat vollendeter Anschauung-
sein. Lässt sich das etwa so deuten, als habe er nur dasselbe ausdrücken

woUen, was das alte Schlagwort sagt: Nichts sei im Verstände, das

nicht zuvor in den Sinnen gewesen Freilich, von dieser Voraussetzung
sind Comenius. Locke, Rousseau und sozusagen alle ausgegangen; was
in aller Welt wäre dann die grosse Entdeckung Pestalozzis

Nein; sondern das ist die Meinung': AHerdings die Tat geht voraus,
nämlich die Tat der hinschauenden Gestaltung des sinnlichen

Gegenstandes, und es folgt erst nach die Besinnung- auf das, was man
tut, und auf das Gesetz, das man dabei befolgte. Jene Tat aber ist

ganz unser. Jede Zahl, jede Linie, jedes Mass ist Resultat des

Verstandes schon in der ursprünglichen Bildung unserer
Anschauungen. Der Gegenstand hat weder Zahl noch Mass, weder

Punkte, noch Linien, noch Figur, ehe wir sie üim geben; indem wir
nach den Gesetzen unseres Anschauens (die dann der Verstand auch

abstrahiren und zu deutlichem Bewusstsein erheben kann) sie

hervorbringen. Das ursprüngliche Erzeugen des Gegenstandes, seiner Zahl,
seinen Massen, seinen Punkten und Linien, seiner Gestalt nach, und so

fort, eben das ist die „Anschauung", und das nachfolgende Bewusst-
werden dieses unseres eignen Tuns im Gestalten des Gegenstandes, das

ist die eigentümliche Leistung des begrifflichen Denkens. Begriffe wie
Einheit und Zahl, wie Punkt und Linie und bestimmte Gestalt könnten

gar nicht aus unsern sinnlichen Wahrnehmungen herausgeholt werden,

wenn sie nicht, ihrem Sachgehalt nach, in der ursprünglichen Gestaltung



35

dieser Wahrnehmungen von uns selbst wären hineingelegt worden. Sie

werden aber herausgezogen, also müssen sie ursprünglich hineingelegt
worden sein.

Und dass es in der Tat so ist, lässt sich vieHältig klar machen.

Schon an sich, wenn wir uns fragen, was z. B. „eins" ist, so erkennen

wir bald, dass wir das gar nicht anders fassen und uns zu deutlichem
Bewusstsein bringen können als von uns, vom Gesichtspunkt unserer
Auffassung aus. „Eins" ist der Wald und der Baum und der Ast und
der Zweig und das Blatt und die Faser und die Zelle u. s. f., bis zum
letzten, was nur Naturwissenschaft uns als im unteilbar einen Punkte
des Raums vorhandenes Wirkliches nachweisen mag. Eins ist das Sandkorn

und eins ist die Welt: wras sagt denn das, dass alle diese so

verschiedenen Dinge, alles was wir überhaupt nennen mögen, dieses selbige,
nämlich eins ist? Was anders macht es zum einen, als dass wir es

je in eine Betrachtung nehmen, dass, wie Pestalozzi genau richtig sagt,

„unser Verstand" (die Art, wie wir es verstehen!) es „in seiner
Vorstellung zur Einheit, das ist zu einem Begriff auffasst." Und
nichts als dieses selbe, auf den Raum, d. h. auf die ganze Mannigfaltigkeit

letzter solcher Einsen bezogen, ist der Punkt; seine Fortsetzung,
die Bewegung, den wir mit ihm, anschauend wie denkend, beschreiben,

ist die Linie, und durch solche Linien verzeichnen wir, anschauend wie

denkend, die Gestalten der Dinge, von denen wir sagen, dass wir sie

sehen; willenlos allerdings, wortlos, ja urteilslos, wenn man unter Urteilen
das reflektirte Beziehen des EinzelfaUs auf die allgemeine Regel versteht.
Aber das Fundament des Urteilens, die Grundlage des Verstehens liegt
doch in diesem ursprünglichen Erzeugen des Gegenstands, das vom
Zentrum unseres Blicks ausgeht und nur gleichsam im Stillstehen und

Bewegen dieses Blicks Einheit und Mannigfaltigkeit des Gegenstandes,
Punkt und Linie und Gestalt, und was wir nur am Gegenstand bestimmt
auffassen, hervorbringt.

Dasselbe bestätigt dann in überwältigender Weise die

physiologischpsychologische Ergründung der Prozesse, in denen tatsächlich das Kind
überhaupt erst sehen und aUgemein wahrnehmen lernt. Was soUte

wohl dies Lernen sein, wenn nicht ein Arbeiten des Bewusstseins, ein

Festhalten, vielmehr Festlegen von Punkten, Linien und so fort; wie es

denn auch die Psychologie der Wahrnehmungsprozesse Schritt um
Schritt nachweist. Das Neugeborne weiss noch nicht einen Punkt in
seinem Blick festzuhalten oder eine bestimmte Linie zu verfolgen, und
uns steht mit jedem Augenaufschlag diese unerschöpflich reiche Bilderwelt

fertig da, in den feinsten Linien und Linienbeziehungen, in den



36

kaum merklichen Änderungen verfolgbar. Welch ungeheurer Weg des

Lernens muss zurückgelegt sein von jenem Anfangsstadium bis zu dieser

Höhe, die doch jedes normale Kind in wenigen Jahren erreicht, denn

mit vier, fünf Jahren etwa sieht es im ganzen, was wir sehen, frischer
zumeist und schärfer, weil ihm diese ganze ungeheure Wissenschaft noch
ein neuer und bis dahin sein weitaus wichtigster geistiger Erwerb ist,
während für uns diese Stufe schon weit überwunden ist und wir meist
mit ganz anderen Dingen zu tun haben ; ausgenommen die wenigen
Beglückten, die Maler, die das Vorrecht gemessen, in diesem Betracht Kinder
bleiben zu dürfen, und die darum in den ästhetischen Himmel eingehen.

Ganz so hat Pestalozzi das nicht entwickeln können, weil er weder
Kants Philosophie völlig durchdrungen hatte, noch auf die Sinnesphysiologie,

wie sie in der Hauptsache erst das letzte Jahrhundert geschaffen

hat, sich stützen konnte. Aber in der uns immer wieder überraschenden
Tiefe semer Intuition kommt er dieser Einsicht doch zum Erstaunen nahe :

am offenbarsten in seiner DarsteHung des Gewinns der Zahlbegriffe.
Bekanntlich geht er hier von zählbaren Gegenständen aus. Das Kind
lernt zunächst unter einfachem Hinzeigen: Dies ist ein Hölzchen, Steinchen

und so fort, oder es sind 2mal eins oder zwei Hölzchen, Steinchen;
nicht sogleich: Dies ist Eins, oder zweimal Eins oder Zwei. Aber
indem es dann darauf hingelenkt wird, dass die Gegenstände immer wechseln,

dagegen das Eins, zweimal Eins, Zwei u. s. f. immer bleibt und als das

nämliche wiederkehrt, so „sondert sich im Geist des Kindes der
Abstraktionsbegriff der Zahl, d. i. das bestimmte Bewusstsein der Verhältnisse
des Mehr und Minder, unabhängend von den Gegenständen,
die als mehr und minder dem Kinde vor Augen gestellt wurden, und

so kommt das Kind dahin, die Striche (welche die Einheiten vertreten)
nicht mehr bloss als einen Strich, zweimal einen Strich u. s. f., sondern
bestimmt als Eins, zweimal Eins u. s. f. zu erkennen; die Einheit als

solche, und als Teil einer Summe von Einheiten, die Summe wiederum
als Einheit und Teil einer andern Summe u. s. f. ins Auge zu fassen, und
solche Einheiten und Summen im Verhältnis gegen einander zu
bestimmen." Wie aber wäre das möglich, diese „Verhältnisse" so

„unabhängend" von den sinnlichen Gegenständen, doch von der Anschauung
der sinnlichen Gegenstände aus zur Erkenntnis zu bringen, wenn nicht
die darin sich ausdrückenden D e n k funktionen : die Setzung als eines,

als eins und eins oder zweimal eins und so fort, in der Anschauung
der sinnlichen Gegenstände selbst schon wirkend waren Ohne die
Wirksamkeit dieser Denkfunktionen wäre es ja gar nicht möglich gewesen,
mit verstandenem Sinn auszusprechen: Dies ist ein Hölzchen, ein



37

Steinchen, und dies Mer sind eins und eines oder zweimal eines oder

zwei Hölzchen oder Steinchen.
Den Worten, sagt Pestalozzi, müssen vorhergehen die „bedeuteten

Sachen". Wie denn sind es die „bedeuteten" Sachen (d. h. die, welche
die Bedeutung der Worte ausmachen), wenn sie nicht verstanden sind
als eben das, was die Worte sagen wollen? Also müsste der Verstand
des Einen, des zweimal Einen, und so fort, in der Anschauung von
einem oder zwei Hölzchen oder Steinchen schon liegen. Also ist aller-
ding-s hernach nichts im puren, abstralürenden Verstände, das nicht
zuvor in der Anschauung der Sinne gewesen wäre; aber nur indem
Verstand in den Sinnen selbst tätig war; nicht aber, wie der alte

Spruch es meinte: als ob erst die Sinne ohne Verstand mit ihrer
Verrichtung fertig würden und dann der Verstand hinterdrein käme, um
von dem, was so ohne ihn fertig geworden, bloss Kenntnis zu nehmen;
was, wenn man es sich recht klar zu machen sucht, sich sofort als etwas

ganz Widersinniges herausstellt. Der Verstand soU Begriffe aus der
Anschauung herausholen, es sollen aber beileibe keine darin sein. Er
soU etwas dabei und daraus verstehen, aber doch soll nur ja kein
Verstand darin sein. Wie aus solchen Anschauungen je ein Verstand sich
bilden sollte, das hat noch keiner erklärt und es ist auf ewig unerklärbar.

Vollends aber ist es so im Sittlichen, auf welches doch Pestalozzi

seinen Begriff der Elementarbildung, sein grosses Gesetz der
Entwicklung der Begriffe aus der Anschauung in vollem Umfang hat
anwenden wollen. Wenn Sittlichkeit durchaus Selbstwerk, Selbsturteil des

Menschen ist, wenn niemand für mich wollen, für mich das Bewusstsein
der Sittlichkeit meines Wollens haben, wenn nur ich selbst mich in mir
selbst sittlich verdammen oder lossprechen kann, welchen Sinn hätte
es dann, dass die sittlichen Begriffe und UrteUe irgendwie von aussen
her aus gegebenen Wahrnehmungen herausgeklaubt werden sollten Aber
gerade in Hinsicht der sittlichen Erziehung hat doch Pestalozzi stets

mit stärkstem Nachdruck die Anschauungsgrundlage, das

Ausgehen von den „Realverhältnissen" der Dinge, sein grosses Gesetz der

„Nähe und Ferne" der Gegenstände betont: dass von den „nächsten
Verhältnissen" unsere Bildung ausgehn und von da nur in schrittmässiger
Erweiterung zu den ferneren und ferneren sich langsam erheben müsse.

Das glauben wir jetzt zu verstehen. Nur im engsten Kreise, nur
in einer solchen Nähe zu ihm selbst, die es völlig übersieht und gleichsam

ermisst, vermag das Kind die ersten, schlichtesten sittlichen
Beziehungen, in die es eintritt, mit seiner kleinen Seele zu bewältigen.
Aber indem es in diesem engsten Kreise, zunächst im Kreise der mütter-



38

liehen Sorgfalt um es, sich fest einlebt und ihn mit eigenen Kräften der

Liebe und des bestimmten Wollens durchdringt, wächst allmählich diese

seine selbständige Kraft, um wesentlich dieselben sittlichen
Beziehungen dann weiter und weiter, aber stets nur schrittweis und in
kleinen, völlig bewältigten Schritten auszudehnen.

Und hier sehen wir nun schon unmittelbar vor Augen das, was

wir suchten: den gesetzmässigen Zusammenhang, ja die wesentliche
innere Einheit des Bildungsganges des Individuums mit
der Entwicklung der menschlichen Gemeinschaft. Denn

Sittlichkeit, wie sehr immer individueH, bezieht sich doch immer auf
das Verhältnis zwischen Mensch und Mensch in menschlicher

Gemeinschaft.

Auch ist dies in der Tat nicht der Willensbildung aUeineigentümlich,
sondern es erstreckt sich ebenso auf die Verstandesbildung, denn ebenso

bildet sich der Verstand in der Gemeinschaft des Lehrenden und Lernenden.
Aber aUerdings und mit grösstem Recht hat Pestalozzi aUzeit die Bildung'
des Willens in das Zentrum der menschlichen Bildung überhaupt
gestellt. Die harmonische Entfaltung der Denk- und Willenskraft ist
nur möglich durch Unterordnung der geistigen und physischen Bildung
unter die sittliche. Verstandes- und Willensbüdung vereinigen sich in
der Bildung zur Arbeit, zum wirklichen Tun, wie Pestalozzi stets betont,
am schönsten und tiefsten wohl in der letzten Bearbeitung von Lienhard
und Gertrud ausgeführt und begründet hat. Die Arbeit aber und die

Bildung zu ihr ist dabei stets gedacht als gemeinschaftliche, ja als das

eigentliche Fundament der Gemeinschaft. Damit tritt sie schon von
selbst unter die Herrschaft der sittlichen Gemeinschaftsbeziehungen. Hat
er die Verbindung des Unterrichts mit der Industriearbeit oft einseitig
betont, so dass mitunter das Lernen direkt als nebensächlich und
untergeordnet erscheint, so erklärt sich diese Einseitigkeit aus dem soeben

angedeuteten Zusammenhang, und sie wird zugleich im Prinzip wieder
überwunden, wenn er doch andrerseits den stärksten Nachdruck
darauf legt, dass alles Äussere der Arbeit dem Inneren der menschenbildenden,

der seelenerhebenden Zwecke untergeordnet werden müsse.

Daraus folgt ja schon, dass die Arbeit, soweit sie sich dem Zwecke der

Menschenbildung, der seelischen Erhebung vielmehr hinderlich als forderlich

erweist, auch dem Kinde so viel als möglich erspart bleiben sollte.
Er würde sich daher wohl nicht geweigert haben, anzuerkennen, dass

für höhere Stufen der Entwicklung die aUzu enge Verbindung des Lernens
mit der physischen Arbeit und gar Unterordnung unter diese nicht ebenso



39

begründet ist, wie er sie für die unterste Stufe, die er an erster SteHe

ins Auge zu fassen hatte, mit gutem Grunde forderte.

Die ganze Richtung seines Gedankens aber ist klar: Die
beherrschende Kraft im Menschen ist der Wille; die Leuchte des Willens ist
die Einsicht; beide aber entwickeln sich nur in der Tat, in der

wirklichen Ausübung. Die Wahrheit der Einsicht und die sittliche
Wahrheit des Wollens erprobt sich im wirklichen Tun, und sie erprobt
sich nicht bloss in ihm, sie erwächst ursprünglich aus ihm und wächst
weiter mit ihm. Alles eigentlich menschliche Tun aber fügt sich in den

Rahmen der menschlichen Gemeinschaft, entfaltet sich in ihr und
dehnt sich mit ihr auf weitere und weitere Kreise aus. Es ist also in
dem Stufengange seiner Entwicklung', welche die Entwicklung- des

Verstandes und Willens einschliesst, gänzlich gebunden an die Entwicklung
der Gemeinschaft. Diese ist selbst direkt Ergebnis und Ausdruck der

Entwicklung der sittlichen Kräfte des Willens; denn nur durch
diese Kräfte bestellt überhaupt eine menschliche Gemeinschaft. Zufolge
jener wesentlichen, innerlichst begründeten Beziehung aber der intellektuellen

und physischen Kräfte auf die Wülenskraft, als die eigentliche
Zentralkraft im Menschen, muss sich die Entwicklung der sittlichen
Kraft auf jene ebenfaUs erstrecken, und begreift also in harmonischer
Einheit das ganze Wesen des Menschen, in seinen geistigen, sittlichen
und physischen Kräften, in seiner ursprünglichen Individualität wie in
seiner nicht minder wesentlichen, innerlich begründeten Beziehung- zur
Gemeinschaft.

Darum also geben die Grundlagen der Gemeinschaft auch
die notwendigen Grundlagen für die Erziehung ab; darum ist
die elementare Form menschlichen Gemeinschaftslebens, das Haus, die

Familie, notwendig zugleich die Basis für die elementare Bildung, und
zwar in jener idealen Einheit von Verstandes-, Willens- und physischer
Arbeitsbildung, der Bildung von „Kopf, Herz und Hand," wie Pestalozzi

gerne sagt; so wie er es in seiner Armenschule auf dem Neuhof
angestrebt und in „Lienhard und Gertrud" aus tiefster, in eigener Erfahrung
erprobter Überzeugung dargestellt hat.

Hier finden wir uns nun schon im eigentlichen Zentrum seiner

ganzen Ansicht von der menschlichen Bildung. Wir brauchen uns jetzt
nur die bekannten Grundzüge seiner Lehre in die Erinnerung
zurückzurufen, um sofort zu erkennen, wie sie aUe von diesem Punkte aus

ihre Beleuchtung erhalten, und sich nunmehr alles in eine strenge,
vielseitig durchdachte Einheit fügt.



40

Stets unterscheidet er als die beiden Grundfaktoren der menschlichen

Bildung: erstens die Natur des Menschen, zweitens seine Lage, seine

„Verhältnisse" oder „Umstände", worunter wesentlich verstanden sind
die engeren oder weiteren Gemeinschaftsbeziehungen des Menschen.

Durch Rousseau war ihm die Frage aufgegeben: Was hat die Natur
in den Menschen gelegt, was dagegen machen aus ihm die Umstände,

was hat der „Mensch aus dem Menschen gemacht" (das heisst: die
sozialen Beziehungen)? Scharf und klar tritt Pestalozzi der einseitigen

Meinung Rousseaus entgegen, dass der Mensch von Natur gut und

glücklich sei, die „Umstände" ihn nur verderben. Im Gegenteil, was

irgend den Menschen über das Tier erhebt, das haben die sozialen

Beziehungen aus ihm gemacht. Freilich können sie ihn verderben und
verderben ihn tatsächlich vielfach. Besonders, dass die Gesellschaft die

Verbrechen grösstenteils selbst hervorruft, die sie dann zu verfolgen
genötigt ist, hat Pestalozzi oft und mit wahrem soziologischen Scharfblick
entwickelt und bewiesen. ÜberaU aber dringt er über die Klagen und

Anklagen hinaus zur tieferen Erforschung der Ursachen; denn „nur
Betrüger und Betrogene berühren die Ursachen nicht, wenn von den

Wirkungen die Rede ist." In allen Ständen wird gesündigt, nicht durch
eine Konspiration (wie er einmal gut sagt) oder durch einen besonderen,
dem einen oder andern Stand anklebenden Naturfehler, sondern infolge
der Umstände, die, so lange sie da sind, freilich mit Naturnotwendigkeit
fördernd oder verderbend wirken, die man aber zu ändern sehr wohl
in der Hand hat. Ganz kurz und scharf spricht er es aus in dem nicht

genug zu beherzigenden Wort seiner „Nachforschungen" : „So viel sali

ich bald: Die Umstände machen den Menschen; aber ich sali

ebenso bald: Der Mensch macht die Umstände; er hat eine Kraft
in sich selbst, selbige vielfältig nach seinem Willen zu lenken. So

wie er dieses tut, nimmt er selbst Anteil an der Bildung seiner selbst

und an dem Einflüsse der Umstände, die auf ihn wirken."
Wie gegen die Meinung von der ursprünglichen Güte der Menschennatur,

verwahrt er sich auch gegen die „Träume von einer idealischen

Gleichheit" unter den Menschen. Zwar daran hat er immer festgehalten.
dass in seinem Wesen der Mensch in allen Lagen — „auf dem Trone
und im Schatten des Laubdachs" — sich gleich ist. Aber in dem Grade

der Kraft sind grosse Ungleichheiten, und aus diesen folgen zwingend
die Ungleichheiten der Lage* Sie sind sogar das Hauptmittel der
Entfaltung der Kultur und insofern nicht zu schelten, wenn man nicht,
mit Rousseau, die Kultur selbst wieder rückgängig machen will wegen des

vielen Bösen, dass sie mit sich bringt. Aber freilich kann die Ungleichheit



41

sich steigern zu einem erdrückenden Übergewicht des einen Teils über
den andern, bis zu gänzlicher Versklavung- des einen Teils und frevelndem
Herrenübermut des andern. So sehr dagegen Pestalozzi mit der ganzen
Wucht seiner Überzeugung, mit der ganzeu Glut seiner Beredsamkeit

eifert; so bestimmt und unverwirrt er das relative Recht und die innere,

sozusagen mechanische Notwendigkeit der Revolution erkennt; so

nachdrücklich er wirtschaftliche Unabhängigkeit, nicht bloss rechtliche
Gleichstellung als Bedingung einer wahrhaft menschlichen Bildung fordert —

niemals doch hat er einer Nivellirung aUer sozialen Abstufungen das

Wort geredet; nie hat er verkannt, dass in jeder gesellschaftlichen
Ordnung es notwendig Fühlende und Geführte gibt, dass der Vorzug der

Bildung wie der sozialen Machtstellung, wofern er wirklich auf die

Führung derer, die des Führers bedürfen, gegründet ist, ebenso gut zu
Recht besteht wie die Gewalt der Eltern über das Kind.

Vor allem, er hat stets gewusst, dass es etwas sehr Verschiedenes

ist, Träumen darüber nachhängen, wie es anders sein könnte, und Hand

anlegen und etwas wirken in der gegebenen Lage, wie sie nun ist und

so lange sie so ist. Und da nun hat er, man möchte sagen, mit List,
wenn es nicht richtiger wäre zu sagen, in einem Heldentum edelster

Art, Not und Elend selbst, an denen es in seiner nächsten Umgebung,
in seinem eigenen Hause nicht mangelte, zu Bundesgenossen aufgerufen
im Kampf wider das sittliche Verderben, in dem er die wahre Wurzel
aUes äusseren, wirtschaftlichen und rechtlichen Elends erkannte. Das

vielseitige physische und sittliche Elend des gesellschaftlichen Zustandes,

wie er ist und aus klar erkennbarer Notwendigkeit geworden ist, ist
sittlich nur zu ertragen, wenn man diesen Zustand ansehen darf als

einen Stand der Lehre, der dereinst müsse überwunden werden zu gunsten
einer edleren, menschlicheren Verfassung der Gemeinschaft. Die Not
selbst aber wird zum Lehrmeister, indem sie Kopf und Hände zu brauchen
und dadurch, wenngleich einseitig, zu entwickeln zwingt; indem sie

„keine Komplimente mit unsern Feldern macht". Das vor allem ist
der Segen der Arbeit, deren erziehende Kräfte er eben darum für die

Klassen, die auf Händewerk durch ihre soziale Lage einmal angewiesen

sind, auch in vollem Masse heranzuziehen für notwendig erkennt. Das

ist zuvor schon berührt worden und es braucht daran nur zurückerinnert,
es braucht auch das Missverständnis nicht nochmals zurückgewiesen

zu werden, als ob also Pestalozzi die Not verewigen wolle, damit sie

nur immer diese erziehende Wirkung übe. Die Not kann freilich den

Menschen auch verderben : „Im Sumpf des Elends wird der Mensch kein
Mensch." Das spricht er ebenso bestimmt aus wie das andere, dass der



42

Schweiss der Lernzeit und der „Drang bildender Umstände" dem Menschen

not, dass die „Dornen und Disteln, die der Herr des Himmels zur Übung

unsrer Kräfte auf Erden wachsen lässt, von jeher das gewesen sind,

was den Menschen am besten lehrte, Gott erkennen", cl. h. dem sittlichen
Endzweck nachtrachten. Deswegen ist Arbeit die erste erziehende Kraft,
die, wie er früh schon und dann immer wieder ausspricht, in Hinsicht
der inteUektueUen wie sittlichen Ausbildung durch nichts anderes zu
ersetzen ist. Strenge Aufmerksamkeit auf das Nächste, genaue
Beobachtung und selbstlose Unterordnung unter die Notwendigkeiten der
Sache wird daran, und ursprünglich nur daran gelernt. Man muss vor
allem den bestimmten einzelnen Gegenstand genau ins Auge fassen und
sich ganz in ihn hineinarbeiten, ehe man zu allgemeinen Regeln aufsteigt;
sonst führen die allgemeinen Regeln den Menschen von dem echten

Wahrheitssinn und von aHem Fundament echter philosophischer (d. i.

theoretischer) Kenntnis vielmehr ab.

Die eigentliche Stätte dieser, sagen wir, unmittelbaren Arbeit, und
damit einer ebenso unmittelbaren, also elementaren und fundamentalen

Bildung ist das Haus, die Familie. Vater und Mutter sind im
allgemeinen die einzigen Erzieher der Menschheit und soUen es sein. Die

Umstände des Hauslebens selbst — es ist immer zunächst an die
einfache Lage des arbeitenden Volks gedacht — nötigen sie zu dieser
Erzieh ungstätigkeit, schon um dir Kind in den engen, übersichtlichen
Organismus des häuslichen Arbeitslebens als an seiner SteUe nützliches
Glied einzustellen und es nicht müssig und dann notwendig störend

nebenhergehen zu lassen. Davon ist Pestalozzi ganz durchdrungen, dass

diese Bildung zur „häuslichen Weisheit" durch keine, „wissenschaftliche

Führung" zu ersetzen, dass sie in der Bildung sein muss, was der Stamm

am Baum : „Auf ihn müssen aUe Zweige menschlicher Kenntnisse,
Wissenschaften und Lebensbestimmungen wie aufgepfropft und eingeimpft
werden. Aber wo der Stamm selbst serbt und schwach ist, da sterben
die eingepfropften Reiser und die eingeimpften Schosse verwelken." —
Noch richtiger vielleicht hätte er nicht von eingepfropften Reisern

gesprochen, sondern von solchen, die aus dem Stamme, obwohl unter der

sorglichen Pflege des Gärtners, hervorspriessen ; so wie er in einer anfangs
schon mitgeteilten Stelle das innere Wachstum der Bildung dem Wachstum

des Baumes vom Keim bis zum letzten Blatt verglich.
Ganz genial ist es aber, wie von hier aus sich ihm die Einsicht

eröffnet in den organischen Stufeng'ang der Gemeinschaftsformen

selbst. Man hat bei Pestalozzi die deutliche Beschreibung
des Stufenganges der sittlichen Bildung, parallel dem der intel-



43

lektueUen, vermissen woUen. Hier enthüllt sich klar wenigstens die

Richtung, in der ein solcher Stufengang sich, seiner Grundidee
strengentsprechend, aufbauen liess. Die Familie ist die Grundform der Gemeinschaft;

die in ihr sich notwendig entwickelnden, sittlichen Beziehungen
sind die Elementarformen sittlicher Beziehungen unter Menschen überhaupt.
Der bürgerliche Verein ist nur gleichsam eine Familie von Familien,
nur die natürliche Erweiterung jener Grundform eines Vereins unter
Menschen; er stellt dar eine Arbeitsgemeinschaft nur auf höherer Stufe,
und damit zugleich eine Bildungsgemèinschaft in entsprechender Erhöhung.
Und über dieser baut sich als höchste Form der Gemeinschaft die ideelle
Gemeinschaft des Menschengeschlechts auf, in der wir alle Brüder eines
Vaters sind. So hat er die Stufen der Gemeinschaft schon in der „Abendstunde"

entworfen; er hat sie ganz im gleichen Sinne 24 Jahre später
in den „Ansichten und Erfahrungen die Idee der Elementarbildung
betreffend" ausgeführt, von der unmittelbarsten Gemeinschaft des Hauses

bis zu der „grösseren Familie, deren Allvater Gott ist", so dass „immer
die ausgebildete Weisheit und Kraft der näheren Beziehung' Quelle der
Weisheit und Kraft des Menschen für die entfernteren Beziehungen ist.
Vatersinn bildet Regenten, Brudersinn Bürger; beide erzeugen Ordnnng-
im Hause und im Staat. Daher bist du, Vaterhaus, Grundlage aller
reinen Naturbildung der Menschheit. Vaterhaus, du Schide der Sitten
und des Staates!"

Die heutige Philosophie des sozialen Lebens formulirt den Stufengang
etwas anders. In Wirtschaft, Recht, Sittlichkeit glaubt sie die

Willensformen der Gemeinschaft, in ihren natürlichen, gesetzmässig

notwendigen Entwicklungsstadien, zu begreifen. Aber bei genauem
Zusehen erkennt man dasselbe auch bei Pestalozzi wieder. Besonders in
den „Nachforschungen" kommt er dieser konkreteren, den unmittelbaren
Tatbestand direkter ausdrückenden Fassung wenigstens sehr nahe. Und
schon einige Jahre früher, in der zweiten Bearbeitung von „Lienhard
imd Gertrud" findet sich diese Ansicht angedeutet. Ganz folgerecht
steUt er dort als die drei Grundkräfte des Gemeinschaftslebens auf:
erstens „Erziehung", hier im engeren Sinne der unmittelbaren Erziehung-
des Individuums, die ihren Sitz im Hause hat; zweitens Justiz, als

„allgemeine Sicherstellung der geseUschaftlichen Vereinigungsvorteile für
Obere und Untere" ; drittens Religion, ohne welche drei zusammenwirkenden

Faktoren in keiner geseUschaftlichen Verbindung eine „wahre

Vereinigung des Willens und der Kräfte Platz habe", welche
darum die notwendigen drei Faktoren einer „höheren Polizei" (d. h. Politik)
seien. Wir sehen, diese höhere Politik ist zugleich eine höhere Päda-



44

g o g i k, es ist genau, was wir die soziale Pädagogik nennen, und zwar
in ihren notwendigen drei Stufen : erstens der unmittelbaren Gemeinschaft
des „Oikos", des Hauses, in welchem, zufolge des von Pestalozzi tief
erkannten Zusammenhangs der unmittelbaren Form der Gemeinschaft

mit der unmittelbaren Form der Arbeit und der unmittelbaren Form
der individuellen Erziehung, die wirtschaftliche (ökonomische) Funktion
der Gemeinschaft überhaupt, die direkte Regelung der Arbeit und des

Genusses des Arbeitsertrags ihr echtes Fundament hat und behalten

muss; zweitens der schon mittelbaren, aber noch in den bestimmten
Schranken des äusseren Gesetzes eingeschlossenen Gemeinschaftsform des

bürgerlichen Vereins, und drittens der bloss ideellen, in keinem äusseren

Gesetz mehr zu fassenden, desto sicherer und innerlicher aber in dem

letzten Grundstreben des Menschen zur Einheit seines Wollens
wurzelnden Gemeinschaft, die wir die sittliche nennen, die in keine

Grenzpfähle eingeschränkt ist, die keinen engeren Horizont als den der

Menschheit sich gefallen lässt.

Wie eben aus diesem Standpunkt der tiefste Sinn der Religion
sich. ihm erschliesst, das darf nur noch kurz angedeutet werden. Ich
bringe Ihnen nur das gewiss wohlbekannte Wort in Erinnerung: „Der
Menscli kennt Gott nur, insofern er den Menschen, das ist, sich selbst

kennt, und ehret Gott nur, insofern er den Menschen, das ist, sich selbst
ehrt. Daher kann auch ein Mensch den andern nicht durch Bilder und

Worte, sondern allein durch sein Tun zum Dienst des Unsichtbaren
erheben. Es ist vergebens, dass Du zum Armen sagst, es ist ein Gott,
wenn Du für ihn kein Mensch bist, und zum Waislein: Du hast einen

Vater im Himmel. Nur wenn Du machst, dass der Arme vor dir wie
ein Mensch leben kann, nur wenn Du das Waislein erziehst, dass es ist,
als wenn es einen Vater hätte, nur insoweit zeigst Du ihm Gott und
einen Vater im Himmel". — Und dasselbe gilt von der Staatskunst und

Gesetzgebung: nur „soweit sie Ursach und Mittel ist, dass der Arme im
Land wie ein Mensch leben kann, dass das Waislein erzogen wird, wie

wenn es einen Vater hätte, und der Untertan seines Lebens und seines

Eigentums und seines Rechts ebenso froh wird, als die, die in der
bürgerlichen Stufenfolge höher stehen als er", nur soweit hilft sie an ihrem
Teil zur Gotteserkenntnis. Tut sie aber das Gegenteil, so „entreisst und
raubt sie dem Menschen auch Gott, wie immer ein Mensch dem andern
Gott zu rauben vermag".

So nausste wohl der Mann folgern, der auch das unvergessliche
Wort gesprochen hat: „Das Göttlichste ist dem Menschen nur
darum göttlich, weil es ihm das Menschlichste ist, das er



45

sich zu denken vermag. Warum sollte ich also Jesus Christus nicht mit
seinem Bruder, dem edlen Armen vergleichen und es aussprechen
dürfen: Wie er dadurch ein treuer Hohepriester worden vor Gott, zu
versöhnen die Sünde des Volkes, weil er den Menschen, seinen Brüdern,
in allen Dingen gleich und allenthalben versucht worden wie sie, damit
er barmherzig würde und Mitleiden haben könnte mit seinen Schwachheiten,

also sind die edelsten unter den Armen bestimmt dadurch die

einzigen, unersetzlichen Vermittler, die unablässliehen Bedingnisse einer
besseren Volkserziehung, weil auch sie den übrigen Armen, ihren Brüdern,
in allen Dingen gleich und dem Verderben und der Not ihrer Lage
allenthalben, wie sie, ausgesetzt, dadurch zu einer tiefen, richtigen
Kenntnis, zu einer mitleidsvollen Teilnahme an ihrer Lage, und zu einer

schonenden, von aller Härte und Lieblosigkeit freien Beurteilung und

Behandlung ihrer Schwachheit gelangen müssen".

Sie verstehen, weshalb ich mit diesem Wort schliesse. Es ist die

getreuste Selbstzeichnung Pestalozzis; es ist wie in einer Nussschale

zusammengefasst das Ganze, was er gewollt, und wie er dazu kam es

zu wollen. Es ist zugleich, man möchte sagen, die Anschauungsgrundlage

zu seiner grossen aUgemeinen Lehre von dem rein und nur menschlichen
Sinn der Religion, in welchem menschlichen Sinne sie so wahr die letzte,
innerste Kraft der Erziehung ist, als Sittlichkeit, das ist Menschlichkeit

gegen Menschen, das letzte Motiv ist, das überhaupt die Aufgabe der

Erziehung ursprünglich gestellt hat und aUe Erforschung ihrer Wege
und Büttel leiten muss.

Und so sei er uns nicht bloss ein grosser Erzieher vergangener Tage,

an den wir uns aUe 365 Tage erinnern und uns freuen, dass er gelebt
hat, sondern er sei uns eine Erziehung für und für, er lebe uns für und

für mit seinem Geist und Herzen, und erfülle auch uns mit so viel von
seiner Kraft der Liebe, der Erkenntnis und der treuen Tat, als nur unser
Herz und Geist in sich aufzunehmen und unsere Hände zu vollbringen
vermögen


	Über die Grundlagen der Sozialpädagogik Pestalozzis

