
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 12 (1902)

Heft: 1

Artikel: Die Akademie Calvins

Autor: Oechsli, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Die Akademie Calvins.

Vortrag in der Antiquarischen Gesellschaft von Prof. "V7. Oechsli.*)

Calvin ist von den Reformatoren derjenige, der von der Neuzeit am

ungünstigsten beurteilt zu werden pflegt. Der rücksichtslose Terrorismus,
womit er seine Gegner in Genf in die Verbannung getrieben oder auf
das Schaffot gebracht hat, empört unser Gerechtigkeitsgefühl, und die

Verbrennung des unglücklichen Servet wirft vollends einen düstern Schatten

auf ihn. Sein Dogma von der Prädestination, das im 17. Jahrhundert die

alleinseligmachende Lehre der reformirten Kirchen war, ist selbst von
der Orthodoxie längst preisgegeben, und die von ihm durch harte Gesetze

erzwungene puritanische Sittenstrenge, die so lange den Ruhm des

protestantischen Rom ausgemacht hat, steht mit den modernen Begriffen von

persönlicher Freiheit zu sehr im Widerspruch, als dass wir darin noch
ein Verdienst um die Menschheit erblicken könnten. Aber so unsympathisch

uns das Wesen Calvins vielfach berührt, an seiner geschichtlichen
Grösse lässt sich schlechterdings nichts abdingen. Ein Gelehrter, Denker
und Schriftsteller ersten Ranges, ein geborner Organisator, eine Herrschernatur

durch und durch, steht er um so grösser da, als er sein ganzes
Leben, sein Wissen und Können, sein Wirken und Kämpfen in den
Dienst einer Idee, der christlichen Wahrheit, so wie er sie nach gewissen-

*) Hauptsächliche Quellen:
1) Histoire de l'Université de Genève par Charles Borgeaud, professeur aux

Facultés de Droit et des Lettres. L'Académie de Calvin 1559—1798. Avec trente
portraits hors texte et de nombreuses reproductions de documents. Ouvrage publié sous
les auspices du Sénat universitaire et de la Société académique. Genove, Georg et
Co., 1900, 662 p. in 4.

2) L'ordre et manière d'enseigner en la ville de Oenève au Collège, imprimé
à Genève par Jehan Gerard. 1538.

3) L'ordre du Collège de Genève. Leges Academiae Genevensis. Genève, Robert
Estienne, 1559, Réimpression par J. G. Fiek, 1859.

4) Le livre du Recteur, 1559—1859, publié par Ch. Lefort, G. Revilliod, E.
Fick. Genève, Imprimerie Fick, 1860.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1902.



2

haftester, eindringendster Geistesarbeit gefunden zu haben glaubte, stellte
und gegen sich selbst die gleiche Strenge übte, wie gegen die andern.
Wir dürfen nicht vergessen, dass es solche Eisenköpfe brauchte, um die

gewaltigen Mauern der Papstkirche einzurennen, dass der Calvinismus
eine Saat gestreut hat, aus der die reichste Fülle stahlharter Kämpfer
für religiöse und politische Freiheit aufging, dass Calvin der geistige
Vater Colignys, Wilhelms von Oranien, Oliver Cromwells ist, dass die
Heldenkraft der Buren in Südafrika aus derselben Wurzel stammt, wie

diejenige der Hugenotten, der Geusen und Puritaner.
Eine wunderbare Stellung nimmt das calvinische Genf des 16.

Jahrhunderts ein. Noch eben eine unter savoyischem Einfluss stehende

Bischofsstadt, ist es, nachdem es sich mit Berns Hülfe des Herzogs und
des Bischofs zugleich entledigt, mit einem Schlage die Metropole des

Protestantismus geworden, die feste Burg, von der aus der geistesmächtige
Picarde die Welt Rom streitig macht, wohin die durch Feuer und Schwert

aufgescheuchten Bekenner der neuen Lehre aus allen Ländern Europas
zusammenströmen, um ihr wenig Gewinn an materiellen Gütern, aber
destomehr Zuwachs an intellektueller Kraft zu bringen. „Andere, schreibt
der Engländer Baie 1558, mögen andere Wunder ersinnen, mir scheint
wahrlich Genf das grösste Wunder der Welt zu sein. Das ist das neue
Paris oder London, der neue Weltmarkt, wohin man zusammenströmt,
nicht um Gewinn zu machen, sondern um das Himmlische gegen das

Irdische einzutauschen. Ist es nicht ein Wunder, dass Spanier, Italiener,
Schotten, Engländer, Franzosen, Deutsche, so viele zu Hause an Sitten,
Sprache, Kleidung, Gemütsart verschiedene Nationen, Schafe, Wölfe,
Stiere, Bären, unter dem einen Joche Christi zusammengespannt, aufs
liebreichste und engste verbunden daselbst leben. Dank sei dem

allmächtigen, allgütigen Gott, der dich, o Calvin, zum Hirten dieser
zerstreuten Herde, zum Führer der Verbannten, zum Haupt der Unglücklichen

an diesem Orte eingesetzt hat, durch dessen Leitung, Rat und

Klugheit eine solche Menge entgegengesetzter Völker durch das Band
christlicher Liebe zusammengewachsen ist."*)- Anders tönte freilich das

Urteil über Genf aus katholischem Munde. „Le lieu le plus iniâme et
le plus infect, la sentine et abyme des hérésies, den scheusslichsten, ver-
pestetsten Ort, den Pfuhl und Abgrund der Ketzereien" nennt es der
Kardinal Granvella, der bekannte Minister Philipps IL von Spanien, und
im Jahre 1559 hatte es den Anschein, als ob die ganze katholische Welt
mit vereinten Kräften an die Ausräumung dieses Pestherdes gehen werde.

Während Herzog Emanuel Philibert von Savoyen vor Begierde brannte,

*) Oechsli, Quellenbuch (2. Aufl.) 456.



3

loszubrechen, und Papst Paul IV. sich bereit erklärte, das heilige
Unternehmen finanziell zu unterstützen, um „die Natter im Neste zu ersticken",
schlug König Heinrich II. von Frankreich nach dem Abschluss des
Friedens mit Spanien zu Cateau-Cambresis dem Herzog von Alba am
24. Juni 1559 ein gemeinsames Vorgehen gegen die „Brutstätte des

Verderbens" vor; er stelle zu diesem Zweck alles, was er an
Streitkräften besitze, dem König von Spanien zur Verfügung. Dem Herzog
von Alba fehlte es wahrlich nicht an Ketzerhass; aber er wagte doch

nicht, auf den französischen Vorschlag einzutreten, weil, wie er seinem

Könige schrieb, „es mir der Sache Eurer Majestät nicht zu frommen
schien, den Franzosen die Mittel an die Hand zu geben, jemals sagen
zu können, dass Eure Majestät etwas gegen die Schweizer habe
unternehmen wollen." Und in ähnlicher Weise riet auch Granvella seinem
Herrn von dem Unternehmen ab: „Die Schweizer könnten daraus einen
Vorwand nehmen, in die Freigrafschaft Burgund einzufallen, und wenn
sie zu diesem Aussei sten schritten, glaube ich nicht, dass wir jemals
wieder zu freiem Besitz derselben gelangen würden." *) Diese

Äusserungen der beiden ersten Staatsmänner des Herrschers, in dessen Reich
die Sonne nicht unterging, sind ein sprechender Beleg dafür, wie gross
die Furcht vor dem Schweizernamen in der Welt immer noch war. Die
Verbindung Genfs mit Bern genügte, um der stärksten Macht des Erdteils

den geplanten Kreuzzug gegen die Ketzerstadt als ein Ding der

Unmöglichkeit erscheinen zu lassen. Immerhin sieht man, wie gefährdet die

Lage der vorgeschobenen Zitadelle des Protestantismus 1559 war, wie

gut die Genfer daran taten, sich auf die Warnungen, die ihnen zukamen,
zur Verteidigung nach Kräften zu rüsten. Das ganze Volk, die Magistrate
und Geistlichen voran, legte damals Hand an, um die Festungswerke in
bessern Stand zu setzen. „Die Gelehrten, Pfarrer und andern Vornehmen,
sagt eine Genfer Chronik, waren munter bei der Arbeit, und Calvin
selber ging den übrigen mit dem Beispiel voran."

Und gerade in diesem Augenblicke schwerster Beängstigung fanden

die Genfer den Mut, auch ein geistiges Bollwerk in ihrer Stadt
aufzurichten, das ihre Wälle und Mauern überdauern sollte. In denselben

Tagen, da in Paris über die Zerstörung des Ketzerherdes verhandelt

wurde, fand in Genf die feierliche Eröffnung der Akademie statt, der

hohen Schule, die es dauernd zu einem intellektuellen Brennpunkte
Europas erheben sollte.

*) Oechsli, der Lausanner Vertrag von 1564 (Hiltys politisches Jahrbuch 1899)

p. 186 ff.



4

Die Geschichte dieser Schöpfung, durch die Calvin sein Lebenswerk

krönte, vom Jahre der Entstehung 1559 bis zur Einverleibung Genfs in
Frankreich 1798 ist der Gegenstand des ersten Teiles der „Histoire de

l'Université de Genève", die Professor Charles Borgeaud auf Anregung
der Société académique von Genf und mit Unterstützung des

Erziehungsdepartements des Kantons zu schreiben unternommen hat. Ursprünglich
war das grossangelegte Werk für die Genfer Landesausstellung von 1896

bestimmt; allein der Verfasser hat seine Aufgabe in so gründlicher und

erschöpfender Weise angefasst, dass die Vollendung auf den angesetzten
Termin sieh als unmöglich erwies und Jahre darüber hinaus in Anspruch

genommen hat. Um so dankbarer wird die Genfer Universität Borgeaud

sein, der ihr mit seinem Prachtband ein Monument gesetzt hat, um das

sie die Schwester-Universitäten beneiden dürften. Mit Bienenfleiss hat

er das weitschichtige, von Calvins Epoche abgesehen, meist ungedruckte
und zerstreute Material zu seinem Bau gesammelt. Nicht nur lagen die
in Genf selbst befindlichen Akten in den verschiedenen Archiven und

Bibliotheken des Staates, der Stadt, der Kirche, der Gesellschaften und

Familien arg verzettelt; es mussten auch in alle Winde zerstreute Dokumente

in der Ferne aufgespürt und beigebracht werden. So sind z. B.
die ältesten Genfer Universitätsprivilegien in den Archiven von Turin
und Hannover entdeckt worden; die Papiere und Bücher Casaubons

mussten in London, die Briefe Hotrnans in Paris und Basel, die Korrespondenz

Bezas fast in allen grössern Bibliotheken gesucht werden. Mit
dieser umfassenden Forschung verbindet Borgeaud das Bestreben, die

Dinge in ihren grossen Zusammenhängen zu betrachten; er begnügt sich

nicht damit, den Schicksalen der Genfer Akademie und ihrer Gelehrten

nachzugehen, er sucht auch die Rolle, die ihnen in der geistigen
Entwicklung der Menschheit zukommt, aufzuzeigen. So erweitert sich

Borgeauds Werk zu einer Geschichte des Geisteslebens der Stadt Genf,
der Wirkungen, die von ihr in die Welt ausgingen, wie umgekehrt der

Veränderungen, welche die Einflüsse von aussen im Denken und Fühlen
der Genfer bewirkten. Dem gediegenen Inhalt entspricht auch die
vornehme typographische Ausstattung und Illustrirung, welche Borgeauds
Buch zu einem Prachtwerk ersten Ranges stempelt. Von allen Berühmtheiten

der Genfer Akademie von Calvin und Beza an bis auf Horace
Benedict de Saussure und Theodore Tronchin bringt es Reproduktionen
authentischer Portraits auf besondern Tafeln. Dazu gesellen sich
zahlreiche Faksimiles von Autographen, Wappen, Buchtiteln, Plakaten und
Illustrationen aller Art.



5

Die Idee einer Universität in Genf reicht, wie Borgeaud nachweist,
schon ins 14. Jahrhundert zurück. In einem Moment, wo das Schulwesen

der Stadt nach dem Eingeständnis des Bischofs durch die
Nachlässigkeit und Habgier des Klerus, dem es anvertraut war, „sozusagen
auf Nichts reduzirt war", fasste der kriegsberühmte „grüne Graf",
Amadeus VI. von Savoyen, den Plan, in Genf, das die Hauptstadt seiner
Staaten werden sollte, nach dem Muster, welches Kaiser Karl IV. in

Prag gegeben hatte, eine Universität zu errichten, und liess sich zu
diesem Zweck 1365 von Karl IV. eine Bulle ausstellen, fast in denselben

Tagen, da Herzog Rudolf von Österreich vom Papst die Stiftungsurkunde
für die Universität Wien erwarb. Der Plan des grünen Grafen, der

Genf zu einer der ältesten Universitätsstädte Europas gemacht haben

würde, scheiterte am Widerstand des Bischofs, der keine Lust hatte,
sich und seine Stadt von Savoyen annektiren zu lassen. Um 1420
wurde der Gedanke von dem Lyoner Jean de Rochetaillée, dem Titular-
patriarchen von Konstantinopel und Administrator des Bistums Genf,
wieder aufgenommen, indem er sich durch ein Privileg Papst
Martins V. ermächtigen liess, in Genf eine Universität zu gründen. Ehe

jedoch das Projekt zur Ausführung gelangte, wurde Rochetaillée nach
Paris versetzt, und die Bemühungen eines seiner Nachfolger, des

Kardinals Jean de Brogny, dasselbe zu verwirklichen, sollen bei den Genfern
selber auf Widerstand gestossen sein. Sei dem, wie ihm wolle,
Tatsache ist, dass das päpstliche Universitätsprivileg für Genf so unfruchtbar

blieb, wie das kaiserliche. Erst der calvinischen Republik sollte es

vorbehalten sein, den Gedanken einer hohen Schule in Genf zu verwirklichen.
Als in Genf die Reformation zum Siege gelangte, empfing es mit

ihr sogleich die Ansätze dazu, indem Farei und Calvin täglich je eine

Stunde in der Kirche die heilige Schrift aus der Ursprache interpretirten.
Die Rudimente der gelehrten Bildung konnte sich der junge Genfer in
der städtischen Schule holen, dem College deRive, an dem ein Rektor
mit zwei Unterlehrern die Knaben in „den drei trefflichsten Sprachen,
nämlich im Griechischen, Hebräischen und Lateinischen unterrichtete,
ungerechnet die französische Sprache, die doch (nach dem Urteil der
gelehrten Leute) durchaus nicht zu verachten ist." Trotz der verlockenden

Schilderung, die eine im Januar 1538 erschienene, wahrscheinlich vom
Rektor Anton Sonier verfasste Schrift von dieser Schule und ihrer
Einrichtung entwirft, scheint sie sich doch nur wenig über das Niveau der

gewöhnlichen Lateinschulen erhoben zu haben, die in sehr ungenügender
Weise auf das höhere Studium vorbereiteten. Es fehlte ihnen an einer

richtigen Methode, an einer dem Alter der Schüler angemessenen Ab-



6

stufung der Pensen, an der gehörigen Einteilung in Klassen, an einer

geregelten Beförderung der Zöglinge nach Ausweis ihrer erworbenen

Kenntnisse. Schüler von verschiedenstem Alter, von verschiedenster

Vorbereitung sassen auf der Schulbank bunt durcheinander.*) Die ersten

Pädagogen, die diesem Mangel in gründlicher Weise abzuhelfen, ein

methodisches Fortschreiten in den Unterricht za bringen suchten, waren
die Brüder des gemeinsamen Lebens in den Niederlanden gewesen, deren

Gymnasium des heil. Hieronymus zu Lüttich der Ausgangspunkt der

humanistischen Schulreform des 16. Jahrhunderts wurde. Ein Schüler

dieser Hieronymianer in Lüttieh war Johannes Sturm von Schieiden,
einer der ersten Schulmänner des 16. Jahrhunderts, der 1536 nach

Strassburg berufen, hier ein Gymnasium begründete, welches, seit 1566

Akademie genannt, europäischen Ruf gewann und das Vorbild für
zahlreiche ähnliche Anstalten wurde; baute sich doch sogar die Ratio studiorum
der Jesuiten im wesentlichen auf der Sturmschen Schulordnung auf.
Diese Musterschule in Strassburg lernte Calvin aus eigener Anschauung
kennen, indem er nach seiner 1538 erfolgten Vertreibung aus Genf
während seines Aufenthaltes in Strassburg an ihrer obern Abteilung das

neue Testament erklärte. Auch 1556 stattete er ihr auf einer Reise
nach Frankfurt einen Besuch ab, und es ist kein Zweifel, dass ihm das

Strassburger Gymnasium bei seiner Schulreform in Genf als Muster
vorBchwebte.

Schon unmittelbar nach seiner Rückberufung nach Genf, in seinen

berühmten Ordonnanzen vom Nov. 1541 erklärte der Reformator eine

Reorganisation des Schulwesens der Stadt für notwendig, aber er fand
bei den Behörden nicht das gewünschte Entgegenkommen. „Ich sehe,
schrieb ihm 1550 Claude Baduel, ein hervorragender französischer Pädagoge,
der 1540 eine Schule zu Nîmes nach den Sturmschen Ideen gegründet
hatte, „aus deinen Briefen, dass Euer Magistrat wenig Eifer zeigt, in
Eurer Stadt ein Kollegium für literarische Studien zu gründen und dass

diese Saumseligkeit dir grossen Kummer bereitet." Erst nachdem der

lange und hartnäckige Parteikampf in Genf mit dem völligen Siege
Calvins geendet und nachdem auch die lange getrübten Beziehungen
der Stadt zu Bern sich wieder geglättet hatten, gedieh sein Plan zur
Ausführung. Am 17. Jan. 1558 beauftragte der Rat eine Kommission,
einen geeigneten Bauplatz für die neu zu gründende Schule auszusuchen.
Derselbe war bald gefunden; im Mai begannen die Arbeiten, 1559 konnte
ein Teil des Gebäudes dem Betrieb übergeben werden und 1562 war

*) Ernst, Geschichte des zürcherischen Schulwesens p. 28.



7

das Ganze vollendet. Damit trat ein neues Element in das Leben Genfs

ein, das College mit seinem mit Linden und Ulmen bepflanzten Hofe*),
wo seit den Tagen Calvins bis auf die Gegenwart an die fünfzig
Generationen ihr Rüstzeug geholt haben, gewissermassen die Werkstätte, wo
sich die Geschicke der Republik Genf seit 350 Jahren vorbereitet
haben. Da die Einnahmen der Stadt beschränkt und von den

Verteidigungsmassregeln gegen die von aussen drohenden Gefahren in Anspruch

genommen waren, müsste Calvin an die Privatinitiative appellieren, um die

nötigen Geldmittel aufzubringen, und Hoch und Niedrig, Reich und Arm
beeilte sich, sein Scherflein an die neue Gründung beizutragen. Neben
dem Syndic de rArche, der 100 Thaler, dem Buchdrucker Robert Estienne,
der 312 Gl. schenkte, finden wir eine Bäckerin Jénon mit 5 Sous auf
dem Verzeichnis der Geber. In den nächsten 60 Jahren erhielt das

College über 500 Vermächtnisse und Vergabungen; der so gesammelte
Schulschatz wurde in einer eigenen Kapelle der Kirche Saint-Pierre
deponirt.

Während des Baus der neuen Schule sah sich Calvin nach geeigneten
Lehrkräften für dieselbe um, und ein Zufall führte ihm solche in den

Wurf, wie er sie nicht besser hätte finden können. Die Gründung der

Genfer Akademie fiel gerade in eine Zeit, wo ihre um 20 Jahre ältere

Schwester, die Akademie von Lausanne, eine schwere Krisis
durchmachte. Die aus den öffentlichen Lektionen des Reformators Peter Viret
und einem von den Bernern 1540 gestifteten Schülerpensionat
herausgewachsene, von dem französischen Humanisten Mathurin Cordier
eingerichtete und lange geleitete Lausanner Schule war die erste und eine

Zeitlang die einzige protestantische Akademie französischer Zunge gewesen ;

sie hatte daher rasch starken ZudraDg und hohen Ruf durch die
hervorragenden Gelehrten gewonnen, die an ihr eine Zuflucht und einen

Wirkungskreis gefunden. Im Jahre 1558 zählte sie 700 Zöglinge
jedes Alters; unter ihren Lehrern finden wir Theodor Beza, Professor
des Griechischen, seinen Freund Jean Tagaut, der zugleich Mathematiker
und gewandter lateinischer Poet war, François Bérauld von Orleans, den

Nachfolger des greisen Mathurin Cordier, u. a. Alle diesen gelehrten
Franzosen, wie auch der Waadtländer Viret selbst, standen unter dein
Einfluss ihres grossen Landsmannes in Genf und wollten die Genfer

Kirchenordnung mit ihrem Konsistorium und ihrem Kirchenbann in der

Waadt einführen. Der Rat von Bern hielt jedoch an der von ihm
eingeführten zwinglischen Ordnung fest; daraus entspannen sich solche

*) Siehe die Abbildung in Seippels „Schweiz im 19. Jahrhundert" Bd. IL S. 51.



8

Reibungen, dass Beza im August 1558 seine Professur in Lausanne

niederlegte und nach Genf übersiedelte, wo er alsbald Calvins rechte

Hand wurde. In Lausanne dauerte der Kirchenstreit fort und führte im
Jan. 1559 zur Absetzung Virets, worauf Prediger und Professoren in
Masse demissionirten. Die Lausanner Akademie verödete, ihre Lehrer
und eine grosse Zahl Studenten wanderten nach Genf aus und
bevölkerten dessen neu gegründete Schule. Dies zeitliche Zusammentreffen

war so auffällig, dass man in Bern das Ganze für einen von den

Genfern inszenirten Streich ansah. Der Dekan Haller schrieb an

Bullinger: „Man hat in Genfauch ein Kollegium gegründet, und die

meisten derer, die in Lausanne lehrten, haben dort einen Lehrstuhl
bekommen. Wer sähe nicht, dass das alles eine zum voraus abgekartete
Sache ist?" Die Verhandlungen, die Calvin schon vor der Demission Bezas

mit auswärtigen Gelehrten über ihre Berufung führte, beweisen, dass

Haller im Irrtum ist; aber so viel ist richtig, dass sich Calvin beeilte,
seine Lausanner Freunde und Gesinnungsgenossen so viel als möglich
in seiner Schule oder in seiner Kirche unterzubringen. So wurde die
Genfer Akademie bis auf einen gewissen Grad die glückliche Erbin
derjenigen von Lausanne.

Am 29. Mai 1559 präsentirte Calvin die Ordnung der neuen Schule
dem Rat in französischer Sprache, da die Behörde auf Einreichung einer
lateinischen Redaktion gewünscht hatte, sie in der Muttersprache zu
erhalten, „damit man sie auch sehen und hören könne." Die lateinische
Rodaktion trug den Titel „Leges Academiae Genevensis", die
französische denjenigen „l'Ordre du College de Genève". Daraus

geht deutlich hervor, dass für Calvin die Namen „Akademie" und

„Kollegium* gleichbedeutend waren, dass der eine wie der andere
die neue Anstalt als Ganzes bezeichnen sollte. Die enge Verbindung
des vorbereitenden Unterrichts mit dem höhern Studium an einer und
derselben Schule war neben der sorgfältigen Klasseneinteilung ein Hauptpunkt

der Reform Sturms in Strassburg gewesen und fand sich auch an
der Lausanner Akademie verwirklicht. Die gleiche Verbindung zeigt
die Akademie oder das Kollegium Calvins. Die neue Anstalt fasste

dio unterste, mittlere und höchste Schulstufe, Primarschule, Gymnasium

und Hochschule zu einem ganzen zusammen. Sie zerfiel in zwei
Hauptabteilungen, welche nach dem Vorbild der Lausanner Akademie
die Namen der Schola privata und der Seh ola publica, der
„geschlossenen" und der „öffentlichen" Schule, erhielten. Die Schola privata,
auch Gymnasium genannt, ist die in sieben Klassen geteilte Vorbereitungsschule,

Primarschule und Gymnasium zugleich. An ihr wirken Praecep-



9

tores, Klassenlehrer, die im Verhältnis zum Prorektor auch Hypodi-
d as cali, Unterlehrer, genannt werden.

In Betreff der Lehrer schreibt die Schulordnung von 1559 vor:
Jeder soll sich beizeiten in seinem Klassenzimmer einfinden und keine

der vorgeschriebenen Stunden versäumen. Wenn die Lehrer einen
ausreichenden Grund haben, die Lektionen auszusetzen, so sollen sie den

Prorektor beizeiten benachrichtigen, damit für die Beschäftigung der

Schüler gesorgt werden kann, sei es, dass man einen Vikar anstellt, sei

es, dass man die zwei einander nächststehenden Klassen für eine Weile
zusammenzieht. Beim Unterricht sollen die Lehrer einen gemessenen
Ernst in ihrer ganzen Haltung bewahren, keine Ausfälle gegen die

Autoren machen, die sie erklären sollen, sondern ihren Sinn getreu
erläutern. Sie sollen dafür sorgen, dass die Knaben still sind und kein Geräusch

machen, die Widerspenstigen oder Nachlässigen tadeln und nach
Verdienen züchtigen. Vor allem sollen sie dieselben Gott lieben und die

Laster hassen lehren. So weit als irgend möglieb sollen sie das Klassenzimmer

nicht vor Beendigung ihrer Lektion verlassen. Wenn die Glocke

läutet, so soll jeder seine Schüler entlassen gemäss der weiter unten zu
beschreibenden Ordnung. Unter sich sollen die Lehrer gegenseitige
wahrhaft christliche Eintracht beobachten und sich in ihren Stunden

nicht gegenseitig heruntermachen. Wenn UDter ihnen Streit entstünde,

so sollen sie sich an den Rektor wenden und ihre Sache christlich
führen. Kann der Rektor den Streit nicht schlichten, so soll er darüber

an die Körperschaft der Diener des göttlichen Wortes Bericht erstatten,
damit sie durch ihre Autorität die Sache beilege.

Sämtliche Klassenlehrer stehen unter einem Prorektor, L u d i m a -

gister oder Prinzipal genannt, der wieder dem Rektor unterstellt
ist. Der Prorektor soll ein gottesfürchtiger Mann von wenigstens „mittlerer"
Gelehrsamkeit sein ; vor allem aber soll er ein gütiges Gemüt und nicht
ein rauhes oder aufbrausendes Temperament besitzen, damit er den

Schülern in seiner ganzen Lebenshaltung ein gutes Beispiel gebe und

die Verdriesslichkeiten seines Amtes mit Gleichmut ertrage. Gleich den

andern Lehrern hat der Prorektor seine Klasse; ausserdem aber hat er
über die Sitten und den Fleiss seiner Kollegen zu wachen, die

Saumseligen unter ihnen zu ermahnen und anzustacheln, allen ihre Pflicht
vorzustellen, bei den Züchtigungen in der Aula zu präsidiren und dafür zu

sorgen, dass die Glocke stets zu den vorgeschriebenen Stunden läute und

dass die Klassenzimmer reingehalten werden. Ohne sein Wissen und

Erlauben dürfen die Lehrer keine Neuerungen vornehmen. Über alle ihm

zustossenden Schwierigkeiten hat er an den Rektor zu berichten.



10

Zum Rektor soll der Tauglichste genommen werden; er soll gottes-

fürchtig und nicht bloss von mittlerer, sondern von hervorragender
Gelehrsamkeit sein. Er ist das Haupt der ganzen Schule, er darf den

Prorektor, die Lehrer und die Professoren bei Nachlässigkeit ermahnen
und rügen. Gewählt wird er auf je zwei Jahre.

Unter der scharfen Zucht des Prorektors und der Lehrer stehen

die Schüler der Schola privata, und zwar nicht bloss in, sondern auch

ausser der Schule. Sämtliche Schüler werden nach den Stadtquartieren
in vier Abteilungen geschieden; von jeder wird ein Verzeichnis angelegt
und jeder ein Lehrer vorgesetzt. Jeder Abteilung werden in der Kirche
ihres Quartiers bestimmte Plätze angewiesen, die niemand sonst einnehmen
darf. Am Mittwoch bei der Vormittagspredigt, am Sonntag bei der

Morgen- und Nachmittagspredigt und bei der Kinderlehre haben die
Schüler sich zeitig auf ihren Plätzen in der Kirche einzufinden, ebenso

der betreffende Lehrer, um seine Schar zu überwachen. Nach Vollendung
des Gottesdienstes soll er, wenn nötig, das Verzeichnis verlesen lassen

und die Abwesenden und sonst Fehlbaren notiren, damit sie am andern

Tag im College nach Verdienen öffentlich abgestraft werden können.
Am Montag, Dienstag, Donnerstag und Freitag haben sich die

Schüler im Sommer um 6, im Winter um 7 Uhr morgens in ihren
Klassenzimmern einzufinden. Hier versammelt, beginnen sie, der Reihe
nach abwechselnd, mit dem Gebet, das für die Schüler besonders im
Katechismus steht. Dann wird verlesen; abwesende oder zu spät
kommende sollen vom Lehrer je nach den Umständen absolvirt oder

massig gestraft, vor allem aber das Lügen gezüchtigt werden. Hierauf
soll anderthalb Stunden, also im Sommer bis 7x/2 Uhr, dann, nachdem

die Schüler eine halbe Stunde ohne Lärm und nach stillem Gebet
gefrühstückt haben (déjeuné), wieder von 8—9 Uhr unterrichtet werden.
Im Winter soll die Schule ohne Unterbrechung von 7—9 Uhr dauern,
indem die Knaben während des Hersagens ihrer Lektionen ein leichtes

Frühstück zu sich nehmen. Am Ende der Schulstunden des Vormittags
wird wieder in jeder Klasse ein Vaterunser gebetet, dann werden di

untersten vier Klassen von zwei Lehrern, welche dies Amt je für eine
Woche zu besorgen haben, nach Hause begleitet.

Nach dem Mittagessen (dîner), das zu dieser Zeit in Genf um 10 Uhr
eingenommen zu werden pflegte, kehren die Schüler um 11 Uhr in die
Schule zurück und üben sich bis 12 Uhr im Psalmensingen- Von 12

bis 1 Uhr haben sie wieder Schulstunde; von 1—2 dürfen sie Aufgaben
machen und das Vesperbrot (goûter) zu sich nehmen, aber ohne Lärm
und nach stillem Gebet. Von 2—4 werden sie wieder unterrichtet. Dann



11

versammelt sich die ganze Schule beim Klang der Glocke in der Aula,
um, wenn nötig, der öffentlichen Züchtigung der Fehlbaren beizuwohnen,
die in Gegenwart des Prorektors und der Lehrer mit gemessenem Ernste
und den erforderlichen Ermahnungen vorzunehmen ist. Zum Schlüsse

sagen drei Schüler das Vaterunser, das Glaubensbekenntnis und die zehn
Gebote auf Französisch her, worauf der Prorektor die ganze Schar mit
dem Segensspruch nach Hause entlässt.

Am Mittwoch Vormittag haben die Schüler, wie bemerkt, zur Kirche
zu gehen. Nach dem Mittagessen kommen sie um 11 Uhr zur Schule, wo
sie bis 12, nach Dekurien geteilt, über Streitfragen bescheiden disputiren
dürfen. Jede Klasse zerfällt nämlich in Dekurien, Gruppen von
Zehn, innerhalb deren die Schüler nach ihren Leistungen gesetzt werden ;

der oberste ist Dekurio, Aufseher über seine Gruppe. Von 12—3 Uhr
dürfen sie spielen, aber ohne Ausgelassenheit. Von 3—4 sollen die

Schüler der obersten Klasse zweimal im Monat in der Aula vor versammelter
Schule (lateinisch) deklamiren ; an den beiden andern Mittwochs erhalten
die altern Schüler ein Thema zu schriftlichen Stilübungen, die ihnen

am folgenden Tag korrigirt zurückgegeben werden ; die untern Klassen

sollen inzwischen in irgendeiner Weise nützlich beschäftigt werden. Der
Samstag Vormittag ist dem Repetiren der Lektionen der ganzen Woche

gewidmet. Nachmittags von 11 —12 dürfen die Schüler wieder disputiren;

dann sind sie bis 3 Uhr frei. Von 3—4 sollen sie (von den

beiden obersten Klassen abgesehen) das, was am folgenden Sonntag im
Katechismus behandelt wird, rezitiren und soll der Sinn davon ihnen

vorläufig auseinander gesetzt werden.

Jede der sieben Klassen erhält ihr bestimmtes, der Fassungskraft
ihrer Schüler angepasstes Pensum. In der untersten, der siebenten —
die Klassen werden von oben nach unten gezählt — lernen die Knaben
nach dem lateinisch-französischen ABC buchstabiren und syllabiren, bis

sie geläufig lesen können, und zugleich nach dem lateinisch-französischen
Katechismus die lateinische Aussprache. In der sechsten Klasse werden

im ersten Halbjahr in möglichster Einfachheit das lateinische Dekliniren
und Konjugiren betrieben, im zweiten die Redeteile erklärt, immer unter

Vergleichung mit dem Französischen ; dazu kommen Übungen im
Lateinischsprechen und im Schreiben der Buchstaben. In der fünften
werden an Hand der Bucolica Vergils Formenlehre und die einfachsten

Rudimente der Syntax gegeben und Übungen im Schreiben und Stili-
siren damit verbunden. In der vierten wird die Syntax an Hand der
einfacheren Briefe Ciceros in ihrer Vollkommenheit gelehrt und leichte
Themata zur Nachbildung dieser Muster gegeben; dazukommt die Vers-



12

lehre, aufgezeigt an den Elegien des Ovid ; endlich das Lesen und die

Anfänge der Formenlehre des Griechischen. In der fünften Klasse ist
die griechische Grammatik, verglichen mit der lateinischen, das

Hauptpensum; gelesen werden Ciceros Episteln, ferner Cicero de amicitia, de

senectute in der Ursprache und in griechischer Übersetzung, die Aeneide,

Cäsar, Isokrates. In der zweiten wird Geschichte auf lateinisch an Hand
des Livius, auf griechisch an Hand des Xenophon, Polybios oder Herodian

gelernt und Reden des Cicero, sowie Homer gelesen ; dazu kommen die

Anfangsgründe der Dialektik oder Logik, wie wir heute sagen würden. Am
Samstag von 3—4 soll diese Klasse das Lukasevangelium in der

Ursprache lesen. In der ersten oder obersten Klasse wird die Dialektik an
Hand eines guten Lehrbuchs fortgesetzt und an den Reden Ciceros und
des Demosthenes Rhetorik getrieben ; gelesen werden ferner Vergil und

Homer, am Samstag 3—4 die Episteln der Apostel. Ferien gibt es

jährlich 3 Wochen zur Zeit der Weinlese.

Auf die Schola privata, das Gymnasium, baut sich nun die Schola
publica, die hohe Schule, auf, die sich von jener durch das Fehlen
der Klasseneinteilung unterscheidet. Auch unterliegen die S cholastici
publici, die Studenten, nicht mehr der Gymnasialdisziplin; sie haben

keine andere Verpflichtung als diejenige, dem Rektor ihren Namen

anzugeben, der sie auffordert, sich der Regirung vorzustellen, um als

Niedergelassene angenommen zu werden, und der sie, wenn dies geschehen

ist, ein Glaubensbekenntnis unterzeichnen lässt, womit sie immatrikulirt
sind. Im Unterschied zu den Präceptores des Gymnasiums führen die

Lehrer der Schola publica den Titel von Professores oder Lectores
publici und sind Kraft ihres Amtes Mitglieder der Vénérable
Compagnie des Pasteurs, der Körperschaft der Geistlichen, der
Calvin eine so einflussreiche Stellung in seinem Staate angewiesen hat.

Nach den Leges Academiae von 1559 waren einstweilen fünf
Professuren vorgesehen, zwei für Theologie, je eine für Hebräisch,
Griechisch und Philosophie. Die beiden Professoren der Thrologie
haben, miteinander jede Woche abwechselnd, Montags, Dienstags und
Mittwochs von 2—3 die heilige Schrift zu erklären ; die drei andern

Professoren haben am Montag, Dienstag und Donnerstag je 2, am
Mittwoch und Freitag je 1, im ganzen also 8 einstündige Vorlesungen in
der Woche zu halten. Am Samstag wird nicht gelesen und am
Mittwoch Vormittag sollen die Professoren zur Kirche gehen, am Freitag
Vormittag an den Sitzungen der Vénérable Compagnie des Pasteurs et
Professeurs teilnehmen. Jeden Morgen wird in Genf um 6 Uhr im

Sommer, um 7 Uhr im Winter gepredigt. Nach dem Sermon geht zu-



13

nächst der Hebräischprofessor an die Arbeit, indem er am Montag,
Dienstag und Donnerstag um 7, bezw. um 8 Uhr ein Buch des alten
Testamentes erklärt. Am Nachmittag aller Wochentage mit Ausnahme des

Samstags liest er von 12 — 1 im Winter, von 1—2 im Sommer hebräische

Grammatik. Auf den Hebräer folgt der Griechischprofessor und erklärt
am Morgen von 8 — 9, bezw. 9—10 einen philosophischen Autor, Aristoteles,
Plato etc, am Nachmittag von 1—2 im Winter, von 3—4 im Sommer

einen Poeten, Redner oder Historiker. Endlich kommt der Professor der
freien Künste oder der Philosophie im mittelalterlichen Sinn des Wortes
und liest am Morgen von 9, bezw. von 10 Uhr an über Physik oder

Mathematik, am Nachmittag von 3—4 im Winter, von 4 —5 im Sommer

über die Rhetorik des Aristoteles, über Cicero de Oratore etc. Nach
diesem Stundenplan brauchte die ganze hohe Schule nur einen einzigen
Hörsaal. Anfänglich wurde im Kollegiumsgebäude, später in der

Liebfrauenkapelle gelesen, die deshalb schlechthin das „Auditorium" genannt
wurde. Mit dieser räumlichen Trennung hängt es wohl zusammen, dass

in der Folgezeit der Name College allein an der Schola privata, am

Gymnasium, haften blieb, während umgekehrt der Name Akademie
sich auf die Schola publica verengte.

Die Theologiekurse wurden von Calvin und Beza gegeben, ohne

dass die beiden deshalb ausdrücklich zu Professoren ernannt oder
besonders besoldet worden wären ; ihre Lehrtätigkeit wurde als ein
Bestandteil ihrer pastoralen Funktionen aufgefasst. Für die übrigen drei
Professuren wurde anfänglich ein Gehalt von 280 Gl. nebst Amtswohnung

ausgesetzt. Mit diesen Gl. sind wohl Reichsgulden gemeint, die

1559 ungefähr einen Metallwert von 5 Franken repräsentiren. Es stellte
sich jedoch bald heraus, dass eine Professorenfamilie in Genf mit diesem

Gehalt nicht auszukommen vermochte, so dass schon 1562 eine Erhöhung
auf 400, 1570 auf 500 und 1577 auf 600 Gl., bezw. eine solche von
1400 auf 2000, 2500 und 3000 Franken stattfand. Für Juristen
bezahlte man sogar 800 Gl. (4000 Fr.) und mehr. Die Professoren
erhielten den Titel „Spectabiles", beim Festzug in die Kirche am Tag
der Promotionen und bei dem daran sich schliesBenden, aus dem
Stadtsäckel bestrittenen „Bankett des Rektors" hatten sie den Ehrenplatz
neben den Syndics, den Bürgermeistern.

Das Band, das die Schola privata mit der Schola publica verband,
war das methodische Vorrücken der Schüler von Klasse zu Klasse bis

zum Auditorium der obern Abteilung. Die Professoren der Schola

publica erhielten das Recht, über das Vorrücken der Schüler der Schola

privata zu entscheiden und ihnen zu diesem Zweck ein jährliches



14

Examen abzunehmen. Drei Wochen vor t m 1. Mai jedes Jahres

gab abwechselnd einer der Professoren den in der Aula versammelten,
nach Klassen geordneten Schülern des Gymnasiums ein Thema zur
Bearbeitung im Französischen auf. Dann mussten sie das Geschriebene

unter der Aufsicht eines Lehrers, der nicht ihr Klassenlehrer sein durfte,
ohne in ein Buch zu schauen, ins Lateinische übertragen. Auf Grund
dieser Arbeiten entschieden die Professoren unter dem Vorsitz des Rektors,
nachdem sie die Schüler nach Zehnergruppen vorberufen und in Gegenwart

ihrer Klassenlehrer auch mündlich geprüft, über die Promotion
oder Nichtpromotion eines jeden. Am 1. Mai versammelt sich die ganze
Schule in der Kirche St. Pierre, wo der Rektor in Gegenwart eines

Syndics, umgeben von den Pfarrern, Professoren und Lehrern eine

kurze Ansprache hält und die Statuten der Akademie verlesen lässt,
worauf die Promotionen verkündet werden und die zwei Besten von jeder
Klasse aus der Hand des Bürgermeisters Preise empfangen. Diese

Promotion mit ihrem feierlichen Zuge und dem nachfolgenden Bankett

war lange Zeit das einzige öffentliche Fest, das sich das calvinische
Genf gestattete.

Es ist unzweifelhaft, dass Calvin bei seiner Schulordnung diejenige
Sturms in Strassburg und die Einrichtung der Lausanner Akademie
durch Mathurin Cordier vor Augen gehabt hat; aber sein Werk ist doch

keine blosse Kopie weder der einen noch der andern. Von Sturm
unterscheidet ihn z. B. wesentlich die hohe Bedeutung, die er dem Griechischen
neben dem Lateinischen zuweist ; auch ist sein Programm frei von einer
Schwäche Sturms, der Ciceromanie, die aus allen Schülern lateinische
Redner machen will. Echt calvinisch ist ferner die enge Verbindung
der Schule mit der Kirche, bezw. die völlige Unterordnung jener
unter diese. Der Schulrat, der die Oberaufsicht über die ganze Akademie

hat, der Lehrer und Professoren wählt und den Rektor ernennt, ist
niemand anders als die Vénérable Compagnie, die Körperschaft der
Geistlichen unter Zuziehung der drei Professoren ; der Rat hat nur ihre
Wahlen zu bestätigen. Gegenüber einem neuerlichen Versuche, Mathurin
Cordier und Beza zu Urhebern der Genfer Schulordnung zu stempeln,
weist Borgeaud darauf hin, dass Cordier 1559 ein achtzigjähriger Greis

war, der schon in Lausanne seit Jahren altershalber ausser Tätigkeit
gesetzt war und dem Calvin ein Ruhepöstchen verschaffte, indem er ihn

zum Gehülfen des Lehrers der fünften Klasse ernennen und ihm eine geheizte
Kammer im College anweisen liess, gewiss alles Indizien, die beweisen,
dass dem greisen französischen Pädagogen nur eine bescheidene Rolle
bei der Gründung der Genfer Akademie zukommt. Die scharfe, knappe



15

Form der Leges Academiae, der autoritäre Ton derselben verrät den
Urheber genugsam. Die Überlieferung hat denn auch nie etwas anderes

gewusst, als dass sie der Feder Calvins entstammt sind, was
selbstverständlich nicht ausschliesst, dass er Beza, Cordier und andere dabei

zu Rate gezogen hat.
Am 5. Juni 1559 fand in Gegenwart der vier Bürgermeister,

zahlreicher Ratsherren, aller Geistlichen, Professoren, Lehrer und Schüler,
sowie einer grossen Volksmenge in der Kirche St. Pierre die feierliche
Eröffnung der neuen Schule statt. Calvin bestieg die Kanzel und lud
die Gemeinde ein, mit ihm für das Gedeihen des Werks zu beten. Dann
verlas der Stadtschreiber Michel Roset die Leges Academiae mit dem

von Lehrern und Studenten geforderten Glaubensbekenntnis und dem

Eid, den der Rektor und die Lehrenden abzulegen hatten, und pro-
klamirte Beza als den ersten Rektor. Dieser hielt hierauf eine glänzende
lateinische Rede über Ursprung, Wert und Ziel der Studien. „Ihr seid

nicht an diesen Ort gekommen", redete er diejenigen an, welche die
ersten Studenten der Genfer Hochschule werden wollten, „wie einst die
Griechen in ihre Gymnasien, um blossen Spielen zuzuschauen, sondern

um, in der wahren Religion und in der Kenntnis aller Wissenschaften

unterrichtet, am Ruhme Gottes arbeiten zu können, eurem Vaterlande
Ehre zu machen und die Stütze der Eurigen zu werden. Seid stets dessen

eingedenk, dass ihr Soldaten seid und eurem obersten Feldherrn für
diesen heiligen Dienst Rechenschaft abzulegen habt." Zum Schluss ergriff
Calvin noch einmal das Wort, um Gott für die Vollendung des Werks
zu danken, den guten Willen der Behörden zu loben und die Lehrer zu
ihrer verantwortungsvollen Aufgabe zu ermutigen. Der Welt aber wurde
die neue Gründung durch eine Schrift Bezas angezeigt, welche die
Schulordnung französisch und lateinisch nebst einem Bericht über die

Eröffnung und der Rektoratsrede enthielt, eine der letzten Publikationen
des grossen Druckers Robert Estienne. „Während vorher", sagt Beza
in der Einleitung mit Stolz, „die Stadt Genf, so sehr sie Gott der

Allmächtige mit seinen köstlichen Gaben überhäuft hatte, bis auf diesen Tag
genötigt war, den Unterricht ihrer Jugend in den Wissenschaften mit
grossen Nachteilen und Schwierigkeiten von Städten und Völkern zu
heischen, denen sie selbst das weitaus Wichtigste, die Kenntnis der wahren

Religion, spendete, hat Gott in seiner Güte und Barmherzigkeit ihr nun
verliehen, was vor ihr nur wenigen zu teil geworden ist, dass eine und
dieselbe Stadt als Mutter des Glaubens und des Wissens erscheint."

Einstweilen bot die Schola publica nur ¦— selbstverständlich in
lateinischer Sprache gehaltene — Vorlesungen in Theologie, Hebräisch,



16

Griechisch und Philosophie, worunter neben der Dialektik und Rhetorik
auch Mathematik, Physik und Astronomie verstanden wurden. In erster

Linie sollte die Akademie der Kirche dienen. Von allen Seiten wandte

man sich an Calvin, um von ihm Prediger und Lehrer für die

neugebildeten oder in Bildung begriffenen protestantischen Gemeinden zu
erhalten. Es galt, für die regelmässige und ausreichende Rekrutirung
der Miliz zu sorgen, die Calvin zum Kampf gegen die Papisterei in die

Welt aussandte, eine Pflanzschule reformirter Geistlicher speziell für die
Länder romanischer Zunge zu stiften. Aber Calvin und Beza hofften
doch mit der Zeit den unvollständigen Organismus, mit dem man sich

der spärlichen Mittel halber einstweilen begnügen müsste, zu einer
vollständigen Universität mit allen vier Fakultäten auszubauen. „Wenn
Gott, der Urheber dieser Pläne, ihnen glückliche Ausführung sichert",
schrieb Beza am Schlüsse seiner Einleitung, „so wird man daran denken,
das Begonnene zu vollenden und auch den Rest beifügen, nämlich den

Unterricht in der Jurisprudenz und der Medizin."
Trotz der einstweiligen Beschränkung blühte die Anstalt rasch auf.

In Bern, wo man begreiflicherweise die neue Gründung mit scheelen

Augen ansah, weissagte man ihr ein kümmerliches Dasein. „Die Genfer

gründen eine Akademie," schrieb Dekan Haller an Bullinger, „sie wird
indes bloss den Ihrigen dienen; denn es ist nicht wahrscheinlich, dass

bei der dort herrschenden Teure der Lebensmittel und der Ungewiss-
heit der Lage diese Akademie stark besucht werden wird." Diese Prophezeiung

wurde aber gleich im Beginne Lügen gestraft. Die untern
Klassen der Schola privata wimmelten von Schülern ; die unterste zählte

von Anfang an deren 280 und müsste parallelisirt werden. In der Schola

publica schrieben sich in den ersten drei Jahren 162 Studenten beim
Rektor ein, eine für jene Zeit ganz erkleckliche Zahl ; in Zürich finden
wir für die gleichen Jahre nur 50 Inskriptionen.*) Überdies lässt sich

an bestimmten Beispielen nachweisen, dass manche Studenten jahrelang
die Akademie besuchten, ohne zur Eintragung ihres Namens in das

„Buch des Rektors" und damit zur Unterzeichnung des Genfer
Glaubensbekenntnisses gezwungen zu werden. So wissen wir aus der

Autobiographie des Sir Thomas Bodleg, des Gründers der Universitätsbibliothek

in Oxford, dass er 1559 die Kurse Calvins, Bezas, Chevaliers
und Béraulds besuchte, und doch wird sein Name im Buch des Rektors

vergeblich gesucht. Ebenso wenig findet sich darin derjenige des französischen

Theologen Lambert Daneau, der 1560 in Genf Vorlesungen

*) Ernst, Gesch. des. zürch. Schulwesens p. 108. Dabei sind die reversi mit
eingerechnet.



17

hörte und eine begeisterte Schilderung von dieser Stadt und ihrer
Akademie entwirft, noch derjenige des Franz Junius, des ersten Theologieprofessors

der Universität Leyden, der doch volle drei Jahre in Genf

studirte. Rechnet man dazu die vielen Glaubensflüchtlinge, die, ohne

eigentliche Studenten sein zu wollen, bei dem grossen Meister das Licht
des wahren Glaubens suchten, so lässt sich der scheinbare Widerspruch
zwischen der beschränkten Zahl der im Buch des Rektors eingeschriebenen
Namen und der Angabe eines Augenzeugen aus dem Jahre 1561, Calvins

Vorlesungen würden von tausend Zuhörern besucht, leicht erklären.

Ein Hauptgrund für die genaue Buchführung unserer Hochschulen über

die Zahl ihrer Studenten und Zuhörer, das Schul- oder Collegiengeld,
fiel für die Genfer Akademie ohnehin weg, da ihre Kurse anfänglich

völlig unentgeltlich waren.
Merkwürdig ist es, dass unter den eingeschriebenen Studenten der

ersten drei Jahre sich bloss 4 Genfer und bloss 4 andere Schweizer,
nämlich 3 Zürcher, Jakob Ulrich, der spätere Professor am Carolinum,
Joh. Oswald Fäsi und Conrad Waser, sowie 1 Neuenburger, finden.

Alle übrigen sind Ausländer. Den Grossteil, etwa 110, also volle zwei

Drittel, stellt Frankreich und zwar aus Nord und Süd, Ost und West.

Wir finden Studenten aus Paris, Lyon, Marseille, Bordeaux, Rouen,

Nantes, Angers, Tours, Blois, Orleans, Bourges, Amiens, Laon, Soissons,

Reims, Châlons, Troyes, Nîmes, Montauban, Montpellier, Rodez, Agen,

Toulouse, Bayonne, aus der Bretagne, Normandie, Picardie, Champagne,

Bourgogne, aus Maine, Anjou, Poitou, Berry, Bourbonnais, Limousin,

Vivarais, aus der Dauphiné, der Provence, dem Languedoc, der Guyenne,

Saintonge, Gascogne und dem fernen Béarn. Es ist kaum eine Provinz
oder grössere Stadt Frankreichs, die nicht im Buch des Rektors
vertreten wäre. Nur zwei Studenten kommen aus dem benachbarten S a v o ye n,
dafür 17 aus Italien, die meisten aus Piémont, doch auch solche aus

Venetien, Lucca und Calabrien. 10 D eut s che, die meisten vom Niederrhein,

aus Trier, Köln, Cleve, je einer aus Franken und Lothringen,
dann 5 Niederländer aus Brüssel, Houdain, Geldern und Groningen,
4 Engländer und Schotten aus London, Eddenham, Dundee,
St. Andrews, und 2 Spanier aus Saragossa vervollständigen das Bild
des internationalen Charakters der Gründung Calvins. Unter ihren ersten

Studenten finden wir ausser den bereits genannten Jean de Serres,

den künftigen Rektor der Akademie von Nîmes und hugenottischen Ge-

schiehtschreiber, Florent Ckrestien, den Lehrer Heinrichs IV., Olevianus

von Trier, den nachmaligen Heidelberger Professor und Verfasser des

Heidelberger Katechismus, Philipp Marnix de St. Aldegonde, den nach-

Sch-weiz. Pädagog. Zeitschrift. 1902. 2



18

mais so berühmten Freiheitskämpfer der Niederlande. Solche Namen

genügen, um anzudeuten, welche Saat die calvinische Akademie vom
ersten Moment ihres Bestehens an ausgestreut hat. Beim Tode des

Meisters zählte sie bereits 1200 Schüler in den Klassen und 300 Studenten,
und zwei Jahre später, 1566, konnte Beza an Bullinger schreiben, dass

man bei Anlass der Promotionen an die 2000 Schüler und Studenten

gezählt habe, während in Zürich das Maximum der Schüler an den

beiden Lateinschulen der Stadt und der Studenten am Lectorium, das

der Schola publica in Genf entsprach, zusammen im 16. Jahrhundert
nur 377 betrug.*)

Unter den ersten Professoren der Genfer Akademie war, von Calvin
und Beza abgesehen, der Hauptmagnet der Hebräisch-Professor, Anton
Raoul Chevalier aus Viry in der Normandie, der schon zu Cambridge
im Hebräischen unterrichtet hatte und Lehrer der Prinzessin und spätem
Königin Elisabeth gewesen war, den aber die Verfolgung der blutigen
Maria nach der Schweiz getrieben hatte. 1560 veröffentlichte Chevalier
in Genf eine durch ihre Methode ausgezeichnete hebräische Grammatik,
die rasch 7 Auflagen erlebte. Später kehrte er nach Cambridge zurück;
einer seiner englischen Schüler, Hugh Broughton, sagt von ihm, in den

Klassikern sei Chevalier keinem im ganzen Königreich nachgestanden,
im Hebräischen aber habe man bei ihm in einem Monat mehr lernen

können, als bei manchen andern in zehn Jahren. Auch der Professor
des Griechischen, François Bérauld von Orleans, dessen Vater Nicolas

Bérauld ein Freund des Erasmus und Lehrer Colignys gewesen, war ein

Gelehrter und Lehrer von RaDg; übrigens wurde er schon 1562 von
Genf auf Bitte seiner Vaterstadt dahin beurlaubt. Für Bérauld gewann
Calvin den Griechen Franz Portus aus Kreta, der in Italien gewirkt hatte
und ein Vertrauter der hochgebildeten, heimlich dem Protestantismus

ergebenen Herzogin Renata von Ferrara geworden war. Portus war ein

würdiger Nachzügler jener gelehrten Griechen der Renaissance, die seit
den Tagen des Chrysaloras und Bessarioa so viel zum Wiederaufleben
der hellenischen Studien im Abendland beigetragen hatten.

Professor der Philosophie war Jean Tagaut, Sohn eines berühmten
Pariser Arztes, der unter dem vieldeutigen Titel seines Fachs Dialektik
und Rhetorik, Physik, Arithmetik und Geometrie, Geographie und Astronomie

lehrte. Tagaut, ein vorzüglicher Lehrer, starb schon 1560 an der

Pest; ihn ersetzte der greise Claude Baduel, der Gründer des Gymnasiums

von Nîmes, dann als dieser schon 1561 Tagaut ins Grab nach-

*) Ernst, 1. c. p. 121.



19

folgte, der Schotte Henry Scrimger aus Dundee, der sich als Herausgeber

der Novellen Justinians mit bisher unbekannten Edikten in der
Juristenwelt einen Namen gemacht hatte.

Neben den Professoren fehlten der Akademie auch die
Privatdozenten nicht, wenigstens der Sache nach, wenn sie auch nicht diesen

Titel trugen. Am 17. Nov. 1562 erhielt kein Geringerer, als Henry
Estienne, der Sohn Roberts, einer der grössten Philologen des

Jahrhunderts, der Schöpfer des Thesaurus Linguae Graecae, die Erlaubnis, im

College öffentlich Griechisch zu lesen, nachdem er sich umsonst Hoffnung
gemacht hatte, Béraulds Nachfolger zu werden. Henry Estienne, ein
leidenschaftlicher Charakter, hatte das Unglück gehabt, Calvins
Missfallen zu erregen, so dass seine Kandidatur, von der sonst schon bei der

Gründung der Akademie die Rede gewesen war, beiseite geschoben
wurde. Auch ein medizinischer Privatdozent, Blaise Hollier, wurde
zugelassen, indem ihm der Rat im Sept. 1559 gestattete, ohne Gehalt
öffentliche Vorlesungen über Medizin zu halten. 1564 erlaubte der Rat

sogar das Seziren der Hingerichteten und, in gewissen Fällen, der im

Stadtspital Verstorbenen zum Zweck wissenschaftlicher Demonstrationen.
Nach Calvins Tod wurde Beza recht eigentlich die Seele der Akademie,

wiewohl er seit 1563 nicht mehr als Rektor an ihrer Spitze stand. Eine
seiner ersten Bemühungen war, sie um juristi sehe Lehrstühle zu
bereichern. Am 15. Mai 1565 erhielt er den offiziellen Auftrag, einen

oder zwei Rechtsprofessoren zu suchen. Aber es hielt schwer, tüchtige
Gelehrte zu gewinnen, obschon der Rat grosse Opfer nicht scheute,
800 Gl. und mehr Gehalt bot. Schliesslich Hess sich ein hervorragender
französischer Jurist, Pierre Charpentier, nach Genf berufen, wo er aber
ein unordentliches Leben führte, trotz seines hohen Gehaltes in Schulden

geriet und seine Kurse höchst unregelmässig gab, so dass er im Januar
1570 entlassen werden müsste. Charpentier rächte sich zur Zeit der
Bartholomäusnacht durch ein heftiges Pamphlet wider die Genfer und die

Hugenotten.
Nicht viel glücklicher war Beza mit der zweiten Rechtsprofessur.

Da es nicht gelingen wollte, von auswärts jemand dafür zu gewinnen,
wurde der bisherige Philosophieprofessor, der Schotte Scrimger, mit
juristischen Vorlesungen betraut. Scrimger scheint ein wackerer
Gelehrter, aber schlechter Dozent gewesen zu sein ; die Studenten beklagten
sich über seine Vorlesungen und besuchten sie nicht, so dass der Rat
ihm im Okt. 1568 unter der Hand den Wink geben liess, er solle um
seine Entlassung einkommen. Scrimger fügte sich mit guter Miene, wurde

später Mitglied des Rates und grollte so wenig über sein Missgeschick



20

als Professor, dass er bei seinem 1572 erfolgten Tode die Stadt zur
Erbin seines Landhauses einsetzte.

Als Scrimger seine philosophische Professur mit der juristischen
vertauscht hatte, war er in jener durch einen italienischen Flüchtling,
Dr. Simon Simoni aus Lucca, ersetzt worden. Simoni war ein
kenntnisreicher Mann, der so ziemlich alle Wissenschaften seiner Zeit studirt
hatte, unter anderm auch die Medizin. Da er eine kinderreiche Familie
hatte und sein Gehalt als Philosophieprofessor nicht reichen wollte, verfiel

Beza auf die Idee, mit ihm die medizinische Fakultät an der
Akademie zu begründen. Am 27. Febr. 1567 erhielt Simoni den
medizinischen Lehrauftrag zu seinem philosophischen, womit eine Erhöhung
seines Gehalts von 400 auf 600 Gl. verbunden wurde. Beza glaubte,
etwas Dauerndes geschaffen zu haben; er schrieb an Bullinger: „Ich
empfehle deinem inständigen Gebete unsere Kirche und unsere, neulich

sogar um einen medizinischen Lehrstuhl bereicherte Schule." Aber auch

hierin hatte er Unglück. Dr. Simoni, ein jähzorniger Mensch, geriet
im Juni des gleichen Jahres mit dem Pfarrer der italienischen Gemeinde

in Genf, Balbani, einem Lucchesen, wie er, in Streit, schalt ihn Esel
und gab ihm noch unanständigere Titel, so dass die Sache vor Gericht
kam. Die Beleidigung eines Pfarrers war im damaligen Genf ungefähr
gleichbedeutend mit einer Majestätsbeleidigung. Nach dem Gutachten
der Vénérable Compagnie wurde Simoni seiner Professur entsetzt und
verliess Genf, um nach langen Irrfahrten als Arzt des Königs Stephan
Bâthory in Polen zu sterben, nach den einen als Antitrinitarier, nach
den andern als Jesuit.

Die Absetzung Simonis war für die kaum begründete medizinische
Fakultät in Genf ein tötlicher Schlag, von dem sie sich nicht wieder
erholte. Wohl wurde im Jahre 1568 der berühmte Botaniker Jean
Bauhin vom Rate beauftragt, einige medizinische Vorlesungen für die

Chirurgen und Apotheker zu halten, aber als Stadtarzt, nicht als Professor.
Simonis Lehrstuhl wurde nicht wieder besetzt. Wiederholt wurde von
Studenten um Wiederaufrichtung des medizinischen Lehrstuhls petitionirt ;
aber alles, was sie erlangten, war, dass man etwa einen medizinischen
Privatdozenten zuliess, d. b. Ärzten, die tauglich erachtet wurden,
gestattete, zu lesen, aber ohne Anspruch auf Gehalt und Titel. Die
Vénérable Compagnie zeigte je länger je weniger Lust, die Zahl der

Laienprofessuren zu vermehren; wenn es auf sie angekommen wäre, so

hätte man auch die juristischen Lehrstühle wieder eingehen lassen, „da
der juristische Beruf mit der Ordnung und Übung in Genf nicht gut
harmonire."



21

Es ist von höchstem Interesse, unter der sichern Führung Borgeauds
den weitern Schicksalen der Genfer Akademie (im engern Sinne) zu

folgen, und es sei derselben zum Schluss wenigstens noch mit einem
Worte gedacht. Die ungeheure Missetat der Pariser Bluthochzeit kam
insofern der Genfer Schule zu statten, als durch sie verschiedene Gelehrte
ersten Ranges, wie die Koryphäen der französischen Jurisprudenz, die

Doneau, Bonnefoy, Hotman, und der Fürst der Philologen des 16.

Jahrhunderts, Joseph Scaliger, nach Genf getrieben wurden und dort kürzere
oder längere Zeit an der Akademie wirkten. Unter ihren Nachfolgern
finden wir den grossen Philologen Isaak Casaubonus, die berühmten
Juristen Pacius, Denis Godefrog (Gothofredus) und Jacques Lect, und
neben ihnen immer als die Seele des Ganzen „den grossen Greis",
Theodor Beza, der durch vier Jahrzehnte hindurch die nimmer wankende
Säule der Akademie wie der Genfer Kirche überhaupt bildete. Mit der
Bartholomäusnacht beginnt die eigentliche Blütezeit der Genfer Akademie.
Im Dez. 1572 schrieb Beza an einen ehemaligen Schüler: „Unsere
Schule ist voll, zum Überlaufen voll." Aus allen Ländern Europas,
wo es Protestanten gab, aus Fürstenhäusern und Adelsschlössern strömte
die wissbegierige Jugend in Genf zusammen. In einem 1581
wahrscheinlich von einem französischen Flüchtling angelegten Album der

Fürsten, Grafen, Barone und Edeln, die an der Genfer Schule studirten,
finden wir die Wappen und Unterschriften von Grafen von Nassau,

Solm, Sayn-Wittgenstein, Rutland, Ostrorog, Labischin, von Baronen

von Winneburg und Zerotin, des Anthony Bacon, des Bruders des grossen
Philosophen, des Robert Devereux, Sohns des 1601 hingerichteten Grafen

von Essex, u. a. In dem Buch, das der Niederländer Meursius 1625

über die Berühmtheiten Leydens und seiner Universität veröffentlichte,
sind mehr als ein Viertel der behandelten Gelehrten ehemalige Schüler
der Genfer Akademie.

Das 17. Jahrhundert, dem Borgeaud den bezeichnenden Titel „Le
règne de la Théologie" gibt, ist äusserlich betrachtet noch immer
eine Zeit des Gedeihens der Akademie, innerlich aber eine solche jähen
Niedergangs. Die Vorbereitungsschule, das College, verfällt durch
unfähige Lehrer und eingerissene Missbräuche, der philologische Lehrstuhl,
den ein Scaliger und Casaubon bekleidet, sinkt unter den Händen ihrer
Nachfolger zu einem gewöhnlichen Schulkatheder herab. Die Theologen
erheben die starrste Orthodoxie, die vollendete geistige Unbeweglichkeit
zum unverbrüchlichen Gesetz und ersticken alle freieren Regungen, wie
sie namentlich von der hugenottischen Akademie Saumur ausgehen, im
Keime. Einzig in der Genfer Rechtsschule, deren Zierde der letzte der



22

grossen Juristen französischer Zunge, Jacques Godefroy, bildet, pulsirt
die echte Wissenschaft noch eine Zeit lang fort, bis sie unter der Eifersucht

der Theologen und dem Sparsystem der Regirung auch hier
erlischt. Man empfängt mitunter aus Borgeauds Schilderung den Eindruck,
als sei die Reitschule, in der die bei den Geistlichen und Professoren

in Pension befindlichen deutschen Fürsten- und Grafensöhne reiten und

fechten lernten, den Genfern im 17. Jahrhundert viel wichtiger gewesen,
als ihre Akademie.

Ein neuer Geist zog indes in ihr ein mit Robert Chouet, der 1669
die Philosophieprofessur erhielt, der Geist der voraussetzungslosen Wissenschaft

Descartes' und Bacons, die experimentelle Forschung und Beobachtung,

die seitdem in Genf eine so hervorragende Heimstätte gefunden
hat. Die herzerfreuende GestaltChouets leitet über zu dem „Siècle des
Philosophes", dem Jahrhundert der Aufklärung, welch letztere in Genf
einen eigenartigen Charakter annahm, indem sie den Empirismus der
Engländer mit altgenferischer Religiosität zu verbinden wusste. Locke
und Newton waren in Genf bekannt, ehe sie „auf den glänzenden,
leichtbeschwingten Flügeln der Phantasie Voltaires den Kanal überschritten".
Hervorragende Physiker, Mathematiker und Naturforscher, wie Galandrini,
Gramer, Jalabert, de Saussure verliehen der calvinischen Hochschule im
18. Jahrhundert neuen Glanz, und auch in der Theologie, die in Jean
Alphonse Turre/ini und Jakob Vernet geistvolle Lehrer fand, sowie in
der Jurisprudenz, deren einflussreichster Vertreter der Naturrechtslehrer
Burlamaqui war, liess sich ein frischer Hauch verspüren. Die Zeit, wo
die Genfer Akademie ihre Lehrstühle jeder Kapazität offen hielt, gleichviel

ob dieselbe aus Frankreich, Schottland oder Italien stamme, war
freilich längst vorüber; seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts
hatten sich ihre Thore in dieser Beziehung nicht bloss den Fremden,
sondern selbst den nicht patrizischen Genfern geschlossen, und mitunter
stiegen Persönlichkeiten zu akademischen Lehrstellen empor, die kein
anderes Verdienst hatten als das Ansehen ihres Geschlechts. Aber auf
der andern Seite war in den alten Genfer Familien, aus denen die
Akademie sich rekrutirte, eine solche Fülle von Talent und Bildung
heimisch, dass trotz dieser Einschränkung Thomas Jefferson, der
berühmte Präsident der Vereinigten Staaten, von allen hohen Schulen der
alten Welt Edinburg und Genf die Palme zuerkannte. In einem Brief
an Washington vom 23. Febr. 1795 nannte er sie „die beiden Augen
Europas in bezug auf exakte Wissenschaft" und machte ihm den
Vorschlag, die Genfer Akademie, der von der Revolution in der Heimat der
Untergang drohte, mit all ihren Professoren nach Amerika zu verpflanzen.
Der merkwürdige Plan gedieh nicht zur Ausführung; die Akademie
rettete sich glücklich durch die revolutionäre Brandung hindurch und
blieb auch bestehen, als Genf 1798 gewaltsam Frankreich einverleibt
wurde, indem sie durch die sechszehn Jahre der Annexion hindurch „das
lebendige Gehirn einer nationalen Individualität bildete."


	Die Akademie Calvins

