
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 12 (1902)

Heft: 3

Artikel: Sprache und Ethik

Autor: Schwyzer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

¦o.

Sprache und Ethik.
Vortrag, gehalten in der Zürcher Gesellschaft für Deutsche Sprache

von Dr. Ed. Schwyzer.

Die Sprache ist der Ausdruck, den der Mensch sich geschaffen hat
für die Welt, die ihn umgibt, wie für die Welt in seinem Innern. Mag
auch dies Ausdrucksmittel nicht selten, besonders bei der Darstellung
des Innenlebens, als nicht recht genügend erfunden werden, mag auch
das Wort der Sache nicht immer ganz angemessen sein, so finden wir
doch in der Sprache ein Spiegelbild von jedem Gebiet menschlichen

Schaffens, nach der materiellen wie nach der geistigen Seite. Wir
könnten uns nach diesen verschiedenen Gebieten den Wortschatz einer
lebenden Sprache in eine grosse Menge von Bedeutungsgruppen zerlegt
denken, so dass wir z. B. sämtliche Ausdrücke, die den Ackerbau
betreffen, beieinander hätten, während in andern Fächern der Wortschatz
der verschiedenen Gewerbe zu finden wäre, eine weitere Hauptabteilung
der geistigen Welt dienen würde. Gewiss, wie das gewaltige Gebäude
der Laut- und Formenlehre der verschiedenen Sprachen unseres
Sprachstammes, das die Forschung der letzten Jahrzehnte am eifrigsten beschäftigt
hat, wie der Bau der Syntax, zu dem jetzt überall die Grundfesten

gelegt werden, begonnen wurde, mit der rein beschreibenden Darstellung
bestimmter Sprachstufen, muss auch eine systematische, nicht auf den

oft recht zufälligen Ertrag an sich anregender Streifzüge durch den

Wortschatz sich beschränkende Bedeutungslehre von unten begonnen
werden: eine solche Gruppirung des Wortschatzes nach Bedeutungen
und Lebensgebieten wäre dafür eine Vorarbeit. Wir besitzen ja schon

eine Anzahl solcher Ausschnitte aus dem Wortschatz, in den verschiedenen

Wörterbüchern der Terminologie einzelner Techniken und Wissenschaften.
Sie dienen allerdings rein praktischen Zwecken, geben jedoch ein Bild
davon, wie eich die betreffende Disziplin in der Sprache wiederspiegelt.
Auch der Sprachforscher kann aus solchen Ausschnitten manches gewinnen.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1902. 10



122

Es würde sich z. B. ergeben, dass manche WortBtämme nur einem
bestimmten Gebiet angehören, andere sich vielleicht von einem bestimmten
Gebiet aus weiter verbreitet haben, dass manche Wortbildungsmittel von
einem Gebiet ausschliesslich oder mit besonderer Vorliebe angewandt
werden. So würde sich, um auf dem ethischen Gebiet zu bleiben, dafür
eine grosse Vorliebe für Bildungen mit un- ergeben, und zwar sind die

Bildungen mit un- noch häufiger zur Bezeichnung von Lastern als von
Tugenden. Man hat berechnet, dass auf 44 negativ bezeichnete Tugenden
im Deutschen 62 Laster in derselben Form kommen, was ungefähr ein
Verhältnis von 2:3 ergibt. Im Lateinischen stellt sich, beiläufig bemerkt, das

gleiche Verhältnis auf 23 :61, also nahezu auf 1:3. So könnte vielleicht an
dem in der besprochenen Weise geordneten Material noch manche hübsche

Beobachtung gemacht werden. Doch habe ich heute nicht im Sinn, eine

erschöpfende Zusammenstellung des sprachlichen Ausdrucks ethischer

Begriffe zu geben, noch glaube ich, dass die an einer bestimmten Stufe
ein und derselben Sprache zu machenden Beobachtungen wichtig und
sicher genug wären. Auch hier wird wahrer Fortschritt nur durch

geschichtlich vergleichende Betrachtung möglich sein. Denken wir
uns neben dem durch die lebende Sprache gelegten Bedeutungsquer-
echnitt noch eine Reihe von Querschnitten durch frühere Sprachstufen
nach den für die lebende Sprache aufgestellten Bedeutungen
hergestellt, so werden wir unter Zuhülfenahme des Längsschnittes durch
den Wortschatz, des etymologischen Wörterbuches, ein geschichtliches
Abbild sämtlicher berücksichtigter Lebensgebiete gewinnen. Wir würden

z. B. feststellen können, ob eine uns heute geläufige Vorstellung vor
100, 200, 300 und mehr Jahren überhaupt vorhanden war, ob sie den

gleichen Ausdruck fand, wie heutzutage oder nicht. Wir würden
Ausdrücke finden, die seit undenklichen Zeiten im gleichen Vorstellungskreis
verharrten, andere, die merkwürdige Wandlungen durchgemacht haben.

Und das wäre ja nicht nur von rein sprachwissenschaftlichem Interesse.

In den Unterschieden des sprachlichen Ausdrucks liegen immer zugleich
Unterschiede des Gedankens, hinter denen sich abweichende

Gefühlsrichtungen und Lebensanschauungen verbergen. Nicht nur der Wandel
des Inhalts hat veränderten Ausdruck im Gefolge, wir dürfen auch von
der Veränderung des Ausdrucks auf solche des zu gründe liegenden
Inhalts schliessen. Etymologie und BedeutungsgeBchichte sind darum,

wenn auch die Probleme wissenschaftlich auf allen Sprachgebieten noch

kaum recht in Angriff genommen sind und noch das meiste zu tun übrig
ist, von jeher die populärsten Teile der Sprachwissenschaft gewesen.
Wie oft tauchen in jeder Wissenschaft, ja in der leichten Unterhaltung



123

wortgeschichtliche Fragen auf Es kann z. B. für die Sprachwissenschaft

nur erfreulich sein, wenn ein so eigenartiges Werk, wie Chamberlains

„Grundlagen des 19. Jahrhunderts", dessen Verfasser schwerlich jemand
eine besondere Vorliebe für die Philologie vorwerfen wird, das

etymologische Wörterbuch von Kluge so häufig benutzt und auch anführt. In
der Wortgeschichte kommt man eben von der sprachlichen Form auf
die Sachen, die dahinter stehen. Man ist ja deshalb geradezu auf den
Gedanken gekommen, eine Kulturgeschichte auf sprachlicher Grundlage
aufzubauen — eine Forschungsmethode, die seit Adalbert Kuhn, besonders

zur Aufhellung der fernen Zeit vor der Trennung der indogermanischen
Völker wie der germanischen Urzeit, gewiss in hohem Masse fruchtbar
geworden ist, wenn auch ihre Tragweite oft etwas überschätzt wurde.
Man hat dabei hauptsächlich die äusseren Kulturverhältnisse
berücksichtigt: vielleicht wird die Erforschung der sprachlichen Entwicklung
geistiger Vorstellungen noch mehr abwerfen, besonders auch nach der

völkerpsychologischen Seite hin. In dieser Richtung liegt, was ich Ihnen
heute bieten möchte: einige Beobachtungen und Anregungen über die

gegenseitigen Beziehungen zwischen Sprache und Ethik, besonders soweit
sie sich aus der Bedeutungsentwicklung ergeben. Mit der etwas
unbestimmten Fassung des Themas sollte auf den gleich überseh riebenen
Aufsatz von Wilhelm Münch im ersten Heft des 14. Jahrgangs der

„Zeitschrift für den deutschen Unterricht" hingewiesen werden, der für
den gegenwärtigen Vortrag die Veranlassung, und in weitgehendem
Masse die Grundlage bildet. Ausserdem sei noch hingewiesen auf die

Bemerkungen, welche W. Wundt unter dem Titel: „Das Sittliche in
der Sprache* an eine Besprechung des Ertrags anknüpft, den der
bekannte Rechtslehrer Rudolf v. Ihering in seinem Buche über den

„Zweck im Recht" durch Beobachtung mancher Züge der Sitte und der

täglichen Lebensgewohnheiten für die Kulturgeschichte gewonnen hat
— der Aufsatz erschien 1886 in der deutschen Rundschau — und die uns
hier noch näher liegende Arbeit von Ludwig Tobler über : „Ästhetisches
und Ethisches im Sprachgebrauch".

Vorerst bedürfen noch zwei grundsätzliche Punkte der Erörterung.
Wie weit sind wir berechtigt, von der sprachlichen Form auf den

Inhalt zu schliessen Betrachten wir z. B. Wörter wie Schwert, Speer
und ähnliche, so redet man bei ihnen gewöhnlich nicht von einem
Wandel in der Bedeutung : das Schwert hat von den ältesten Zeiten bis

zum heutigen Tage demselben Zweck gedient, der Begriff ist wesentlich
derselbe geblieben. Aber wie mannigfach sind die Gestalten gewesen,
unter denen die Waffe aufgetreten ist Wir können sehr wohl sprachlich



124

beweisen, dass schon die fernsten Indogermanen ein Wort für „Schwert"
besessen haben : wie ein solches aussah, ob es aus Stein oder aus irgend
einem Metall verfertigt wurde, darüber wissen wir allein aus der Sprache
nichts. Da lehren uns allerdings die Reste vorgeschichtlicher Kultur,
die wir mit Händen greifen können, mehr und der Naturforscher,
der erklärt, ein einziger fossiler Dachs- oder Hamsterschädel, der sich in
Deutschland oder Frankreich finde, beweise für die ehemalige Verbreitung
jener Tierarten mehr, als seitenlange historisch-linguistische Betrachtungen,
wird Recht behalten. Was wir aber hier in der äusseren Kultur
beobachten, wird auch für das ethische Gebiet gelten. Man könnte sich

z. B. vorstellen, sämtliche Sprachen unsers Stammes hätten die Bezeichnung

für „sittlich gut" aus demselben Material gebildet: die durch

Vergleichung gewonnene Urform müsste dennoch nicht mit Notwendigkeit
denselben Sinn gehabt haben wie unser „sittlich gut" ; ein Mittel, ihn
festzustellen, besässen wir jedoch nicht. Also werden wir auch bei
Betrachtung der ethischen Begriffe mehr Gewinn aus der Sprache ziehen,
wenn wir nicht so sehr darauf ausgehen, das ethische Begriffssystem
einer vergangenen Zeit sprachlich wieder herzustellen, sondern aus dem

Bedeutungswandel, namentlich soweit wir ihn geschichtlich genau verfolgen
können, Licht auf die Entwicklung fallen lassen.

Eine andere grundsätzliche Frage ist die: was dürfen wir daraus
schliessen, dass ein ethischer Ausdruck, der uns vielleicht recht geläufig
ist, einer früheren Sprachstufe fehlt Wir gehen, wie vorhin, zu grösserer
Klarheit von der äusseren Kultur aus: hier liegt die Sache wohl einfach

genug. Fehlt einer Sprache, deren Wortschatz in umfassenderer Weise
bekannt ist, z. B. die Bezeichnung für ein bestimmtes Kulturprodukt,
erscheint es gar in der Literatur an einer Stelle nicht, wo man es
erwähnt zu finden erwartete, wird man unbedingt anzunehmen haben,
jene Zeit habe den betreffenden Gegenstand nicht gekannt: hätte sie
ihn gekannt, hätte sie ihm auch den Namen nicht verweigert. Ist nun
der Schluss von der äusseren auf die innere Kultur auch hier zutreffend
Dürfen wir, wenn wir eine ethische Vorstellung nicht ausgedrückt finden,
den Inhalt derselben jener Zeit kurzweg absprechen Ich denke, kaum.
Materielles muss benannt werden: auf geistigem Gebiet kann jedoch
etwas gar wohl vorhanden und wirksam sein, ohne so voll ins Bewusstsein

zu treten, dass es einen Namen erhält. Man darf doch auch das Innenleben

der Kinder nicht nach dem bemessen, was sie sprachlich
auszudrücken vermögen. Und gerade auf geistigem Gebiet — und im
Ausdruck von Gefühlen und Empfindungen noch mehr als im Intellektuellen —
bleibt die Sprache überhaupt oft hinter ihrer Aufgabe zurück. So wird



125

es, um ein recht handgreifliches Beispiel zu nehmen, niemand einfallen,
unsern Vorfahren ethische Vorstellungen schlechtweg abzusprechen, weil
ihnen die allgemein zusammenfassenden Ausdrücke sittlich, Sittlichkeit
abgehen. Solch zusammenfassende Bezeichnungen folgen ja überall erst
dem Ausdruck des Einzelnen. Man hat in dem Zusammenhang unserer
Wörter sittlich, Sittlichkeit mit Sitte einen bemerkenswerten sprachlichen
Fingerzeig für den Ursprung der sittlichen Vorstellungen sehen wollen,
um so mehr, als in den beiden Kultursprachen des Altertums das gleiche
Nebeneinander uns entgegentritt. Bei geschichtlicher Betrachtung ergibt
sich jedoch ein ganz anderes Bild. Bei den Griechen hat erst Aristoteles,
unter dem Einfluss seiner Theorie vom Einfluss der Übung auf die Moral,
„ethisch* in technischem Sinne eingeführt, der Schöpfer der lateinischen

philosophischen Terminologie, Cicero, hat darnach, wie er selbst bezeugt,
moralis in diesem Sinn gebraucht, erst zu Ende des 4. Jahrhunderts
wird bei Ambrosius moralitas zu einem philosophischen Terminus. Und
nach dem Vorbild des lateinischen moralis hat sittlich seine ethische

Bedeutung erhalten und moralitas gab die Bildung von „Sittlichkeit" an
die Hand. Die Sprachgeschichte entzieht also hier der philosophischen
Spekulation vollständig den Boden: denn die Übertragung geschah
natürlich in gelehrten Kreisen. Unser Nebeneinander von sittlich, Sittlichkeit,

Sitte geht also nicht aus der Sache hervor, sondern ist nur ein Denkstein

der Herrschaft des Aristoteles über die Geister. Die Wörter sittlich,
Sittlichkeit gehören übrigens nur der höchsten Schicht der Sprache an:
tiefere Bildungsgrade kennen sie im angegebenen Sinn nicht. — Doch

auch ethische Begriffe, die uns geläufiger sind, brauchen nicht alt zu
sein. Niemand wird bezweifeln, dass zu allen Zeiten die Menschen sehr

oft von Selbstsucht geleitet werden: Ein Ausdruck dafür, welcher ja
eine Missbilligung des Verhaltens in sich schliesst, erscheint doch überall
erst spät. Unser Wort „Selbstsucht", so geläufig es uns ist, ist eine

Bildung neuester Zeit: vor etwas mehr als 100 Jahren, in der

Moralphilosophie der Aufklärungszeit, hatte man in der gleichen Bedeutung
den Ausdruck „Selbstliebe", dies wieder eine Übersetzung aus dem

Griechischen tpthxvria) „Selbstsucht" Bcheint eine Übertragung des

mittlerweile herrschend gewordenen „Egoismus" zu sein. „Egoismus",
„Egoist" sind einem viel weitern Kreis geläufig, als die gegensätzlichen

„Altruismus", „altruistisch". Es wäre natürlich verkehrt, annehmen

zu wollen, die Sprache habe eben mehr Bedürfnis, den starken Trieb des

Egoismus zu bezeichnen, denn die Ausdrücke sind rein wissenschaftlichen

Ursprungs. Alteruismus ist in unserm Jahrhundert geschaffen worden;
Egoismus entstand, wie Wundt ausführt, dem ich überhaupt im allgemeinen



126

in der Behandlung dieser philosophischen Ausdrücke folge, im Kreise
der Gelehrten des Port Royal. Doch wurde da9 Wort nicht einmal

gleich in unserm Sinne gebraucht: ein Egoist war noch zu Ende des

letzten Jahrhunderts ein subjektivischer Skeptiker, der die Realität einer
ausserhalb unserer Vorstellungen existirenden Aussenwelt bezweifelt. Und
in Frankreich war ein egoiste auch eine Zeitlang dasselbe, was ein
Renommist. Die Tatsache, dass ein ethischer Ausdruck einer früheren
Sprachstufe abgeht, beweist also nicht, dass überhaupt der Begriff
desselben fehlte, sondern nur, dass man noch nicht das Bedürfnis empfand,
darüber nachzudenken.

Doch sind wir damit schon unerwartet in die Erörterung einiger
Ausdrücke eingetreten, in welchen sich der unmittelbarste Zusammenhang
zwischen Sprache und Ethik zeigt, der sprachlichen Bezeichnungen ethischer

Begriffe Noch fruchtbringender als die Betrachtung wissenschaftlicher
Kunstausdrücke ist die Verfolgung des Entwicklungsganges volkstümlicher
Wörter. Ursprünglich ethisch Indifferentes wird in die ethische Sphäre

gezogen, und oft liegt noch der sinnliche Inhalt neben dem geistigen.
Darüber, dass Gesamtbegriffe wie Tugend erst von den Einzelvölkern
gebildet sind, werden wir uns nicht wundern. Schon ein fernes Urvolk
wird ja ein gewisses Tugendideal besessen haben, aber ein sprachlicher
Ausdruck war noch nicht da. Beachtenswert ist die Verschiedenheit der
einzelnen Völker in der Wahl der Bezeichnung. Unser Tugend steht
in engster Beziehung zu taugen, tüchtig — die Anwendung aufs Sittliche
geschah übrigens vielleicht erst unter gelehrtem Einfluss — die gleiche
Entwicklung hat der Grieche mit seiner ciosn) durchgemacht; die virtus
der Römer hat ihre Herkunft von vir nie verleugnet.

Doch auch in der Bezeichnung der besonderen ethischen Begriffe
stehen die verwandten Sprachen, oft sogar nahverwandte Mundarten,
weit von einander ab. So werden wir uns vergeblich nach

gemein-indogermanischen Bezeichnungen für so allgemein sittliche Begriffe wie gut
und böse umsehen: kaum zwei oder drei der verwandten Sprachen sind

hier gelegentlich in der Wahl der Wurzel zusammengegangen; gleiche
Entwicklung der Bedeutung tritt dagegen öfter auf. Also hat erst eine

verhältnismässig späte Zeit das Bedürfnis der Bezeichnung der genannten
Gegensätze empfunden. In die nordeuropäischen Sprachen sind sie wohl

z. T. erst durch das Christentum fest eingeführt worden, das ja überhaupt
nicht nur neues Wortmaterial — was man gewöhnlich unter Lehn- und

Fremdwörtern versteht — sondern auch viele neue Vorstellungen brachte,
die mit der vielfach unvollkommenen Hülfe des echt germanischen
Wortschatzes den Bekehrten nähergebracht werden mussten: teils konnten



127

sie an eine schon vorhandene Bedeutung anknüpfen, teils müsste eine
nicht gerade naheliegende Bedeutung substituirt werden. Beachtenswerter

werden jedoch solche ethische Ausdrücke sein, die nicht dem

Vorbild einer fremden Sprache und bis zu einem gewissen Grade der

subjektiven Willkür eines Übersetzers verdankt werden, sondern deren

Entwicklung sich innerhalb einer Sprache verfolgen lässt. Und hierin
ergeben sich gerade für gut und böse bemerkenswerte nationale
Übereinstimmungen wie Verschiedenheiten. Allerdings darf man auch nicht

vergessen, dass der Bedeutungsinhalt von gut und böse sich keineswegs
in allen Sprachen deckt: gerade auf ethischem Gebiete gilt ja die
Bemerkung, dass die Wörter einer Sprache nicht treu in die einer andern
übersetzt werden können. Allen Sprachen gemeinsam ist, dass in den
Wörtern noch oft neben der ethischen, die sinnliche erhalten geblieben
ist: man spricht von einer guten Mahlzeit und einem bösen Finger.

Wiederholt, besonders in einigen slavischen Sprachen, aber auch
bei den Griechen, beobachten wir, wie das Grosse mit dem Guten, auch

mit dem sittlich Guten zusammenfällt und ebenso oft wird, um dies gleich
anzuschliessen, das Kleine, Geringe zum Bösen, Schlechten. Eine spätere
Zeit des Griechentums sah im Brauchbaren das Gute, wie denn unser
tüchtig nach dem gleichen Ziel weist, das ihm gut, eigentlich nur
„passend" und mit „Gatte" in etymologischer Verbindung, schon

vorweggenommen hat. Dass der Grieche auch das Schöne zum Guten hat
werden lassen — auch das Umgekehrte, dass hässlich aufs ethische Gebiet

übertritt, kommt hin und wieder vor — wird man ihm als besonderes

Kennzeichen gelten lassen müssen; wenn wir von „allem Guten und
Schönen" sprechen, übersetzen wir nur eine bekannte griechische
Verbindung. Doch zeigt auch der Inder einen Ansatz zur Entwicklung
von schön zu gut, während ihm sonst das Seiende, Wahrhafte zum
Guten geworden ist — die Reihe weise, wahr, gut kehrt im Keltischen
wieder. Wieder mehrere Völker gemeinsam haben den geraden Weg
als den rechten und guten erkannt, den krummen, gewundenen als den

falschen und bösen. Völkern von roher, ungebeugter Naturkraft ist
mehrfach das Stärkere, Kräftigere als das Bessere erschienen. Dem
altrömischen Charakter entspricht es, wenn das Ehrfurcht heischende

(in bonus), das Ehrenvolle (in honestus), das Hervorragende (in probus)
ethische Bedeutung annimmt, und es gibt slavische Sprachen, in denen

„sauber" zur ständigen Bezeichnung von sittlich gut sich verschoben hat.

Dass „klein", „gering", „krumm" zu „böse" führen können, wurde
eben erwähnt, ebenso werden mehrfach körperliche Mängel ethische.

Die Mühseligen und Beladenen sind den Griechen auch zu moralisch



128

schlechten Menschen geworden, und in die gleiche Richtung weisen unsere
Ausdrücke: elend, erbärmlich, miserabel. Wenn es einem äusserlich
schlecht ergeht, wird er leicht verbittert, und dann auch positiv böse.

Auch das englische wretch bezeichnet ja, wie elend, ursprünglich den

Verbannten : an unserm damit verwandten Dichterwort Recke haften nur
noch die guten Züge des Abenteurers. Mit dem Krummen berührt sich
das Schiefe, „das Mass überschreitend" meint eigentlich übel, auch leer
kann ethisch gefasst werden. Als von jeder Einsicht verlassen gilt der
Böse dem spekulativen Inder, und dem Perser wird übler Geruch ein

sittlicher Mangel, womit manche Ausdrücke in deutschen Mundarten, die
mit Kot zusammenhängen, sowie lateinisch malus, wenn es ursprünglich
besudelt geheissen hat, auf einer Linie stehen. — Schon bedenklicher
wird jedoch die Sache, wenn nicht, wie bisher, ethisch ganz indifferente
Ausdrücke zur Bezeichnung des ethisch Schlechten dienen müssen,
sondern solche, die eher zu etwas ethisch Gutem Anlage haben, dazu

erniedrigt werden. Nicht hierher gehört natürlich ein Fall wie arglos,
das mundartlich in der Bedeutung von arg vorkommt : hier ist der zweite
Teil zum blossen bedeutungslosen Wortbildungsmittel herabgesunken.
Dagegen ist das Schlichte, das doch ebenso gut wie das „Gerade" einen

sittlichen Vorzug bedeuten könnte, dem Deutschen zum Schlechten

geworden: nur die formelhafte Verbindung „schlecht und recht" bewahrt
noch die alte Bedeutung. Wir begegnen übrigens auch in slavischen

Sprachen dem gleichen Bedeutungswandel. Es zeigt sich darin eine

ähnliche Strömung, welche auch alawâri, eigentlich „ganz wahr", über

„gütig" zu „albern" werden liess. Es ist der Gedanke ausgesprochen
worden (Bechstein, Germania VIII, 330 ff.), wir hätten darin und in
ähnlichen Fällen einen pessimistischen Zug in der Entwicklung der

Wortbedeutungen zu sehen. Doch ist die Entwicklung der Wortbedeutung
an und für sich weder optimistisch noch pessimistisch, so wenig man

überhaupt in der Geschichte schlechthin von Fortschritt oder Verfall
reden kann. Dass ein Wort eine niedere oder höhere Bedeutung
annimmt, dass z. B. ein Minister heutzutage ein weit höher stehender

Diener ist als zu der Römer Tagen, dass umgekehrt das nämliche Wort
als Name des gewaltigen Frankenkönigs des Westslaven mit ihrem kral
zum König schlechthin ward, bei uns in appellativer Verwendung zu
einem gemeinen Kerl herabgesunken ist, dass der trotzige Vasall als

gefügiger valet den Nacken beugen gelernt hat, ist oft für uns überhaupt
nur festzustellen, nicht irgend sicher zu erklären, erklärt sich oft aus

bestimmt nachweisbaren oder zu vermutenden Kulturentwicklungen, aber

keineswegs aus innern Tendenzen der Wörter. Die Bedeutungsentwicklung



129

von schlecht, albern wird allerdings auf ein Sinken der wahren sittlichen

Anschauung zu Gunsten äusserer, in die Augen stechender Vorzüge
hinweisen.

Ethische Ausdrücke in technischem Sinn haben wir bisher betrachtet ;

die Beziehungen zwischen Sprache und Ethik nehmen jedoch einen viel
breiteren Raum ein. Sittliche Momente machen sich auch beim Bedeutungswandel

von Wörtern geltend, die nicht geradezu den Ausdruck ethischer

Begriffe bilden. Oft sind davon allerdings die physischen und intellektuellen

Ursachen der Veränderung kaum zu scheiden.

Das ist der Fall bei der häufig zu treffenden Entleerung der
Ausdrücke von ihrem Inhalt, welche sich überall und zu allen Zeiten
beobachten lässt, wenn auch vielleicht noch häufiger in hoch entwickelten

Kulturen, als in Jahrhunderte lang sich gleich bleibenden Kulturverhältnissen.

Sie findet sich im allgemeinen auch häufiger bei Ausdrücken
für Geistiges als für Materielles. Doch braucht man auch nach Beispielen
für die letztere Erscheinung nicht allzu weit zu suchen. Was die

Scholastik eine contradictio in adjecto nannte, ist in der Sprache häufig
stehend geworden. Die Fensterscheiben, einst scheibenförmig, rund, sind

jetzt gewöhnlich viereckig, bei Gulden denkt niemand mehr an Gold

und gab es früher nur Silber- und Goldgulden, haben wir's bis zum
Papiergulden gebracht; beim Schreiben mit Stahlfedern denkt niemand

mehr an die Vögel. Ein braunroter Schimmel kommt uns als Unsinn

vor: sprachlich wäre es gar nicht ausgeschlossen, dass man einmal so

sprechen würde. Ebenso hat sich die Sprache nicht selten Ausdrücke

erlaubt, die logisch als unerträgliche Pleonasmen gelten müssen. Dahin

gehören tautologische Zusammensetzungen wie Windhund, Lindwurm.
Neben blosser Entleerung vom Inhalt kommt hier allerdings auch die

Verdunkelung des Wortes in Betracht. Blosse Entleerung findet sich

dagegen namentlich in bildlichen Ausdrücken und Redensarten.
Bezeichnenderweise ist die Wissenschaft oft gar nicht in der Lage, den Ursprung
oder Ausgangspunkt einer Redensart genau nachzuweisen. Ausdrücke,
wie jemand die Spitze bieten, die Stange halten, auf der ganzen Linie
geschlagen werden, noch mehr solche, wie sich ins Bockshorn jagen
lassen, braucht man als blosse Phrasen, die einer gedankenlos vom andern

übernimmt, ohne an den ursprünglichen Sinn der Worte zu denken.

Oft verbindet man auch geradezu eine falsche Vorstellung damit; „wer",
um Münchs Worte zu gebrauchen, „den Nagel auf den Kopf treffen

sagt, und dabei an ein Ausholen mit dem Hammer denkt, der trifft
eben hier den Nagel durchaus nicht auf den Kopf, denn damit ist das

Treffen mit dem Bolzen in den Mittelnagel der Scheibe gemeint, was



130

ja offenbar etwas mehr besagt, als das leichte Einhämmern des Nagels
in die Wand, wobei die fehlgehenden Hiebe doch grobe Stümperei
wären." Die hier zu tage tretende Entleerung wird man nicht auf
ethische oder intellektuelle Defekte zurückführen dürfen, sie ist eine

Erscheinung, die überhaupt mit dem Leben der Worte verknüpft ist.

Allerdings kann die Gewohnheit mit unverstandenen Phrasen und
Schlagwörtern um sich zu werfen, auch zu einem sittlichen Fehler ausschlagen.
In andern Fällen ist aber die Abschwächung des Begriffes von
weitreichenderer Bedeutung. Wer nur etwas auf sich hält, gehört jetzt zu
den Gebildeten. Wie farblos sind Ausdrücke wie: Freund, freundlich,
eigentlich „der Liebende", „in der Gestalt oder Weise eines Liebenden",
geworden Der einstige Gefühlswert ist im Kurse recht tief gesunken :

freundlich ist eine ganz niedere Stufe, eine alltägliche Bezeugung leichten
menschlichen Wohlwollens geworden. Und auch bei liebenswürdig, das

freundlich abgelöst hat, tut man besser nicht an die wörtliche Bedeutung
zu denken. Und eine Zeit, die auch innig, gütig, ungemein oft im
Munde führt, wird sich wohl dem Vorwurf aussetzen, dass ihr auch

etwas von dem wirklichen Gehalt, den solche Wörter einst hatten,
abhanden gekommen sei. Denn die Sprache, obschon sonst reich genug,
erschöpft sich auch auf einem gewissen Punkte: unfähig, immer wieder

neue Gefühlsausdrücke hervorzubringen, muss sie sich mit den

abgegriffenen, alltäglichen Wörtern behelfen, vermag also nicht mehr zu

sagen, was sie sollte. Und der Mangel einer Bezeichnung ist doch wohl
ein Nachteil auch für die Sache. So haben ja auch Tugend, tugendhaft,
durch den häufigen Gebrauch, der im letzten Jahrhundert, besonders von
den Moralschriftstellern, von ihnen gemacht wurde, einigermassen Schaden

gelitten. Ähnlich ist „empfindsam", welches die Generation, die es

erfand, mit Liebe und Ehrfurcht aussprach, durch die Empfindsamkeitsperiode

unserer Poesie so sehr in Misskredit geraten, dass wir es mit
lächelnder Geringschätzung in den Mund nehmen. Doch mit der Periode,
die seiner bedurfte, mag auch das Wort „empfindsam" verschwinden:

Tugend ist ein nötigeres Wort und der ironische Anflug, der dem Wort
anhaftet, bedeutet daher eine Schädigung der Sprache ; Ersatz wäre nicht
leicht zu finden.

„Empfindsam" zeigt übrigens schon, wie ein kleiner Kreis die

Sprache beeinflussen kann, es ist ursprünglich ein Modewort gewesen,
wie sie ja auch heutzutage zu Dutzenden in gewissen Kreisen aufkommen :

stimmungsvoll, öde, tadellos, schneidig, gehören hierher.
Der Entleerung der Wörter von ihrem Inhalt entspricht das Bedürfnis

zu steigern. Die Steigerung kann sachlich begründet und vom Affekt



131

veranlasst sein, dem ja ein weitgehender Einfluss auf das Sprachleben
zugeschrieben werden muss. Immerhin wird die Grenze zwischen dieser
naiven Steigerung und der berechneten, die eine bestimmte Wirkung
erzielen will, schwer zu ziehen sein: damit ist aber schon das ethische
Gebiet betreten. Ausdrücke, die nicht mehr sagen, als im gründe zu
sagen ist, prallen wirkungslos ab. König Lear verwirft die schlichten
Worte der treuen Cordelia, um sich von den volltönenden Phrasen der

eigennützigen Schwestern blenden zu lassen. Wer ein Kunstwerk loben

will, darf es nicht einfach schön, sondern muss es mindestens hinreissend,
bezaubernd finden. Das steigernde „sehr" kommt einem jetzt beinahe

langweilig vor — äusserst, ausserordentlich, überaus, einzig, treten dafür
ein, noch besser ungeheuer, riesig, kolossal, furchtbar, entsetzlich. Und
doch gings bei sehr einmal bis aufs Blut, „bis zum Wehetun" war die

ursprüngliche Bedeutung; die Übertragung hat also Ähnlichkeit mit der
in mordsschön u. s. w., wie man hier in der Umgangssprache auch

gelegentlich hören kann. So denkt ja auch bei „fast" niemand mehr

an den ursprünglichen Zusammenhang mit „fest". Die obigen Beispiele
wurden dem neuen und neuesten Deutschen entnommen : genau die

gleichen Erscheinungen finden sich jedoch auch in andern Sprachen zu
jeder Zeit. Das lateinische valde hatte ursprünglich die für den
altrömischen Bauern bezeichnende handgreifliche Bedeutung „kräftig". Bei
den modernen Kulturvölkern brauchen wir ebenso wenig lange zu suchen.
Das französische terriblement ist nicht so furchtbar wie es klingt, und

wer von sich tourmenter und gêner braucht, würde es sich wohl recht
sehr verbeten, wenn man ihm mit Folterwerkzeugen nahen oder ihn zu
den wirklichen Höllenqualen — in bildlichem Sinn kommt man ja hier
auch im Deutschen billiger weg — verdammen würde : die Wörter geheD

ja zurück auf tormentum und gehenna, das hebräische Wort für die
Hölle. Enchanté, charmé, kann man sich nennen, wenn auch keine
Hexe an geheimem schauerlichem Ort einem ein Zauberlied gesungen
hat, während die Wörter doch anknüpfen an die incantamenta und
carmina des altrömischen Beschwörungswesens, und bei adorer denkt
kein Mensch mehr an den Frommen, der gläubig zur Gottheit sich

erhebt. Wie das äussere Ohr allmählich abgestumpft wird gegen einen
starken Lärm, sich an ein beständig wiederkehrendes Geräusch gewöhnt,
so kommen nach und nach dem Innern all die eindrucksvollen und
schönen Ausdrücke als blosses Wortgeklingel vor, die es über den Grad
der Empfindung doch nicht im Zweifel lassen, ja vielleicht eine geringere
Vorstellung davon erwecken. Denn wenn eine Sache nicht für sich
selbst sprechen kann, braucht man Worte, um ihr Gewicht zu verstärken.



132

Statt der Sache, wird jedoch gern auch die Person in ein helleres
Licht gerückt, die eigene wie die fremde. Eitelkeit, Ziererei und Hochmut
auf der einen, Schmeichelei auf der andern Seite haben auch in der

Sprache ihre Spuren hinterlassen. Das Bestreben, mehr aus sich zu

machen, als man ist, wirkt neben kulturhistorischen Faktoren, wenn

Fremdwörter, die für besonders fein gelten, bis in die gewöhnlichste
Sphäre hinabrutschen. Rein quantitativ zeigt sich dieses Bestreben in
den endlosen Titulaturen, die sich von jeher orientalische Fürsten beigelegt
haben, denen die späteren römischen Kaiser und die dem Zeremoniell
sklavisch unterworfenen Byzantiner gefolgt sind, — es mag der hohle

Wortschwall in ihrem Kaisertitel: „König der Könige, der König ist
über Könige" als bezeichnend genannt sein — in der Aufzählung
sämtlicher Ahnen, welche die Araber bei der Vorstellung belieben, in den

inhaltslosen Namenreihen, mit denen die Mischvölker Mittel- und
Südamerikas so gerne prunken: auch bei uns zeigt sich ja gelegentlich dies

Bestreben in rein quantitativer Weise. Um so mehr steigert man jedoch
qualitativ. Es gelingt jedoch weder einer einzelnen Person noch einem
Stand für lange, sich über die andern emporzuheben: die andern haben

dasselbe Bestreben, emporzukommen, und haben gewöhnlich recht bald
die Vorangehenden eingeholt; die Gleichheit, der man ausweichen wollte,
ist dann glücklich wieder erreicht, wenigstens in einem äusserlichen

Punkte; nur ist ein Teil des Sprachschatzes bei dem fruchtlosen Ringen
entwertet worden. Der Stolz auf hohe Herkunft hat Ausdrücke wie

wohlgeboren, hochwohlgeboren, hervorgebracht; gegenwärtig gehört nicht
mehr viel dazu, mit einer dieser Titulaturen geehrt zu werden. Herr,
einst allerdings wohl nur mildernd den „Vornehmern, Ehrwürdigem",
dann aber den, der Gewalt hat, bezeichnend, ist im Laufe der
Jahrhunderte durch das Nobilisirungsbestreben immer tiefer gesunken und

jetzt ganz alltäglich geworden, und mit ihm hat die Frau, die einstige
hochgeborne Herrin, Schritt gehalten ; das Fräulein hat erst in der
zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts den bürgerlichen Boden erreicht.
Das Deutsche steht ja auch hier wieder nicht allein. Ähnlich steht es

ja mit den Bezeichnungen der angeredeten Person. »Ihr", einst ehrenvoll

genug, ist völlig verbauert : schon den Schülern der ersten Gymnasialklasse

macht es keinen besonderen Eindruck mehr, wenn sie mit „Sie"
angesprochen werden, und doch steckt „Eure Herrlichkeit" oder etwas
Ähnliches eigentlich dahinter. Es scheint, dass wir nach und nach die

Gleichheit, die anderwärts schon längst herrscht, auch erreichen werden.
Es ist auch schon längst zu wenig, wenn man am Schluss eines Briefes

jemand, den man von Haut und Haaren nicht kennt, seiner Achtung



133

versichert, auch die Hochachtung genügt oft nicht mehr, sie muss
mindestens schon vollkommen oder ausgezeichnet sein, und wird auch schon

in grossen und grössten Quantitäten verabreicht. So werden all diese

Wendungen, als Ausdruck der, wenn auch nur konventionellen,
Unterwürfigkeit gebraucht, ihres vollen Gehaltes beraubt, zu nichtssagenden
Füllseln.

Ist man auf der einen Seite sehr bereit zu steigern, geht man bei
andern Gelegenheiten lieber darauf aus, eine Sache abzuschwächen. Es

gibt Dinge, von denen man überhaupt oder in einer bestimmten Umgebung,
bei einer bestimmten Gelegenheit, nicht sprechen mag. Der rechte Name,
den die Sprache dafür bietet, scheint einem zu deutlich, man setzt also

dafür ein anderes Wort mit anderer Bedeutung, welches, in verschiedenen

Graden, den wirklich auszudrückenden Begriff verschleiert, ihn oft gerade
noch erraten lässt oder gar in sein Gegenteil verkehrt. Die Situation
tut das übrige. Wir haben damit das weite Gebiet des Euphemismus
betreten. Zwei Ursachen sind es namentlich, auf die der sprachliche
Euphemismus zurückgeht, Furcht und Scham. Euphemismen aus Furcht
spielten in früheren Zeiten eine weit grössere Rolle als heutzutage. Es

war eine abergläubische Scheu, welche den Zorn der finstern, den

Menschen feindlichen Mächte sich zuzuziehen vermeinte, wenn diese beim
rechten Namen genannt wurden. Die „Wohlwollenden" oder „Erhabenen,
Ehrfurcht Heischenden" hiessen den Hellenen im Kult die furchtbaren

Rachegöttinnen, und im Grunde ist's dasselbe, wenn das Judentum den

Namen Jahwes nicht in den Mund nahm. Bei Naturvölkern verbietet

religiöse Satzung oft geradezu, die Worte in der gewöhnlichen Bedeutung
zu gebrauchen. So hat man z. B. nach den Vorschriften des Avesta,
der persischen Bibel, andere Ausdrücke zu gebrauchen, wenn man von

guten Wesen, andere wenn man von bösen spricht. Nur die guten
Wesen haben Köpfe, die bösen müssen mit Schädeln zufrieden sein;
man darf hier nicht etwa an den blossen Unterschied zwischen edlen

und unedlen Ausdrücken denken. — Man scheut sich, dem Tod ins

Angesicht zu schauen: noch wir nennen ihn lieber mit Ausdrücken, die

das Schreckliche verklärt erscheinen lassen, ein Entschlafen, Scheiden,

Dahingehen und anders gewendet eine Erlösung, ein Ausleiden. Werden

heutzutage solche Verschleierungen noch angewendet, so beruhen sie

zwar nicht so sehr auf Furcht vor dem Zorn unsichtbarer Mächte

— wenn auch diese Vorstellung noch weiter verbreitet sein mag, als

man gewöhnlich anzunehmen geneigt ist — als auf Rücksichtnahme

auf die Personen, mit denen man verkehrt. Man schwächt das Furchtbare,

Unangenehme ab, verzuckert mundet ja eine Pille besser, wenn



134

auch die Wirkung dieselbe bleibt. Man spricht nicht gern von einem

Kranken, man nennt ihn leidend, angegriffen; wenn jemand nicht mehr

zu helfen ist, heisst es, seine Lage sei zweifelhaft, bedenklich, ernst;
hat er nichts zu brechen und zu beissen, lebt er in sehr bescheidenen

Verhältnissen. In Don Carlos lässt Schiller Alba sprechen : „Unterdessen
geb ich Madrid den Frieden" ; man erinnert sich, dass das kaiserliche
Rom die Provinzen, in denen jeder Widerstand für immer unterdrückt

war, pacatae „befriedigte" nannte. Hält man eine Ansicht für unrichtig,
sagt man wohl, sie sei kaum annehmbar. Bisweilen kommt dabei auch

der Humor zur Geltung. So soll der römische Kaiser Vespasian, als er
sein Ende nahen fühlte, gesagt haben: „Weh mir, ich werde ein Gott",
mit Beziehung auf die bevorstehende Apotheose. Die Folterwerkzeuge
benannte man möglichst unverfänglich, wie der spanische Stiefel, die

neun8chwänzige Katze; wenn bei den Römern einer gehängt wurde,
machte er die Bekanntschaft des griechischen P tT~\).

Besonders häufig begegnet man jedoch dem euphemistischen Zug,
wenn es sich um Dinge handelt, von denen man aus wirklich sittlichem

Zartgefühl oder in Wahrung des gesellschaftlichen Anstandes nicht
deutlich sprechen mag. Das Sexualleben, der Stoffwechsel, sind die

Hauptgebiete. Die Beispiele sind Legion. Häufig meint man die Sache

besser zu machen, wenn man die Bezeichnung einer fremden Sprache
wählt; mag die Sache noch so deutlich bezeichnet sein, es klingt doch

weniger deutlich und ist auch nicht allen unmittelbar verständlich. So

verwendeten die Römer das Griechische, wir das Französische oder

Lateinische, wenn man die Trauben gar hoch hängen will, das Griechische :

wie denn der bekannte Sanskritist Otto v. Böhtlingk in seinen „Indischen
Sprüchen* eine Reihe von Versen durch einen Freund statt ins Deutsche
ins Griechische hat übertragen lassen. Die Sachen selbst werden natürlich
durch all diese Verschleierungen nicht besser, sie blicken durch jede
Verhüllung hervor. Man erreicht höchstens, dass die benutzten Mittel
für andere Zwecke unbrauchbar werden. So nehmen ethisch indifferente
Ausdrücke einen vorübergehenden oder nachhaltigen üblen Beigeschmack
an : unser „verändern" konnte in älterer Zeit eine sehr schlimme Bedeutung
haben, in das gleiche Gebiet einschlagend, wofür im lateinischen adulterare,
das ursprünglich auch nur „ein wenig verändern" bedeutete, stehend

geworden ist. So sinken Wörter, die einst den höchsten Regionen der
Sprache angehört haben, auf Gemeines angewendet, in den Kot; von
der Minne, die uns jetzt, von der Romantik zu neuem Leben erweckt,
in dichterischer Verklärung erscheint wie den Minnesängern, durfte man
zu Ausgang des Mittelalters nicht mehr sprechen — in den Handschriften



135

wird gelegentlich das Wort Minne gestrichen und durch Liebe ersetzt —
und während das französische Masculinum maitre bürgerlich ehrbar

geblieben ist, ist die Femininbildung dazu, die einst ritterlich die

Gebieterin feierte, manche Stufe hinabgestiegen und steht nun im selben

Glied, wie ursprünglich harmlos die Sache bezeichnende Ausdrücke wie
Buhle und amant, allerdings in der edlen Gesellschaft des lateinischen
domina. Mittelbar ergibt sich daraus doch eine Verschlechterung des

sittlichen Gefühls, eine Zunahme der Unaufrichtigkeit, ein Sinken des

moralischen Mutes ; in unserer alten Zeit, bei den Griechen nicht minder,
bedachte man sich nicht, die Sachen beim Namen zu nennen, wenn
doch von ihnen gesprochen werden müsste; erst die Römer und die
Modernen haben sich daran gewöhnt, die Dinge hesser erscheinen zu
lassen, als sie sind.

Die Sprache, besonders als kunstmässig behandelte, kann jedoch
auch auf das ethische Gebiet zurückwirken. Je mehr Gewicht auf ihre
kunstmässige Ausbildung gelegt wird, desto grösser wird die Gefahr,
dass die Sprache die Sache in den Hintergrund drängt, dass sie, die
doch nur Mittel zum Zweck sein sollte, zum Zweck wird. Und das

ist gewiss nicht zum Vorteil der Sache. Der Redner wird berauscht

von den kunstreich gebauten Perioden, die seinem Munde entströmen, er
ist bezaubert von der Schönheit der Bilder, die er anwendet, das Streben,
eine schöne Wendung, die ihm ins Bewusstsein tritt, fruchtbar zu machen,
kann die Richtung des Gedankens unwillkürlich verschieben. Das Volk
von Athen begeisterte sich an den schönen rhythmischen Perioden der

sizilianischen Rhetoren zu den tollkühnsten Unternehmungen, und im
demosthenischen Zeitalter fragte man nur noch wie, nicht was einer

sprach, und vergass ob dem prunkenden Lob der Grosstaten der Väter
die schmähliche Gegenwart; auch bei uns mag oft das Schlagwort, die

tönende Phrase die rechte Einsicht nicht aufkommen lassen.

Mit der Sprache, die das Kind erlernt, lernt es aber auch die ersten
sittlichen Begriffe kennen; die Sprache liefert ihm bereits ein ziemlich
festes System derselben und beherrscht auch die weitere Entwicklung
und Ausgestaltung des sittlichen Lebens und Bewusstseins. Damit ist
gesagt, dass es auch für das Sittliche durchaus nicht gleichgültig ist,
welcher Sprachgeist von dem werdenden Menschen Besitz ergreift. Im
allgemein Geistigen entwickelt die eine Sprache mehr das logisch scharfe

Denken, eine andere mehr die Phantasie. Auf sittlichem Gebiet wird
eine Sprache, in der das Gute mit dem Grossen, das Schlechte mit dem

Kleinen zusammenfällt, eine andere Wirkung ausüben, als die, der das

Schöne zum Guten wird, und wieder anders wirkt die, der das Wahre



136

auch das Gute, die Lüge das Böse ist. Die modernen Kultursprachen
stehen sich allerdings in der sittlichen Auffassung näher, aber Verschiedenheiten

ergeben sich doch noch genug. Und die beschönigende sprachliche
Darstellung eines sittlichen Mangels, wie sie in einem Ausdruck wie

corriger la fortune zu tage tritt, wird doch auch die ganze Auffassung
beeinflussen. Goethe hat von dem hemmenden Einfluss des Lateinischen
auf alle Spekulation und Wissenschaft gesprochen : die Entwicklung des

sittlichen Charakters eines Volkes ist doch noch mehr wert. Bis zum Anfang
unsers Jahrhunderts liess man Französisch fast mit der Muttersprache
lernen: seit der allgemeinen Stärkung des nationalen Selbstbewusstseins

hat man sich sehr bestimmt gegen diese Zweisprachigkeit ausgesprochen.
Keine Duplizität, ruft Schleiermacher aus; eine der Sprachen werde
zurückstehen ; wenn man aufhöre, ursprünglich in der Muttersprache
denken zn lehren, so sei das eine Art von Nationalverrat. Auch müsse
das ganze Wissen eines Kindes oberflächlich werden, insofern es kein
festes System von Begriffen bekomme. Wie eng auch die ethischen

Begriffe mit der Sprache verknüpft sind, mögen ihnen die vorgetragenen
Bemerkungen, die das Thema keineswegs erschöpfen konnten noch wollten,
etwas näher gebracht haben.


	Sprache und Ethik

