
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 12 (1902)

Heft: 2

Artikel: Über Behandlung antiker Sagenstoffe im Gymnasialunterricht

Autor: Finsler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82

Über Behandlung antiker Sagenstoffe im Gymnasial Unterricht.*!

Von Dr. Georg Finsler, Rektor in Bern.

Der Erforschung der antiken Sagenwelt, namentlich der hellenischen,,
wird heute in der philologischen Wissenschaft die grösste Aufmerksamkeit

zugewendet. Der Bann, den die vergleichende Mythologie über uns

legte, ist gebrochen und wird in nicht zu ferner Zeit ganz aufgehoben
sein. Eine Betrachtungsweise, die alle Sagen von Göttern und Helden
in Naturphänomene auflöst, nach welcher wir also in den Mythen nur
die Spiegelungen einfacher meteorologischer Vorgänge zu erblicken hätten^
kann schon deshalb nicht allgemein richtig sein, weil sie die wichtigsten
Seiten der menschlichen Seelentätigkeit, das religiöse und das patriotische
Gefühl, ausser acht lässt. Es fehlt dabei mehr oder weniger die

Erklärung der Ursache, warum denn die Sagen dem einzelnen wie dem

ganzen Volke so unendlich teuer waren, warum sie geradezu den Mittelpunkt

des bürgerlichen und öffentlichen Lebens bildeten. Dass

Naturerscheinungen auf die Sagenbildung einwirkten, soll natürlich nicht
geleugnet werden; aber die Zahl der Mythen, bei denen eine solche

Erklärung statthaft erscheint, verringert sich zusehends: und wenn vor
dreissig Jahren sozusagen die ganze griechische Sage auf Morgenröte
und Sonne, Donner und Blitz, Wolken und Regen zurückgeführt wurde,
so ist heute die Zahl derer, die daran festhalten, ersichtlich im Schwinden

begriffen.
Das ist ganz besonders in der Erklärung der Heldensage der Fall.

„Der troische Krieg," so pflegte man vor einem Menschenalter zu sagen,
„ist ein Mythos. Es ist der in so verschiedenen Formen dargestellte
Kampf der lichten Himmelsgötter um die Wolkenburg der Dämonen, in
der die geraubten Schätze des Sonnengoldes aufgespeichert sind. Den

*) Sehr gerne entspreche ich der Aufforderung der verehrlichen Redaktion, üher
dieses Thema eine kleine Studie zu schreiben. Der Gegenstand ist nicht von nur
pädagogischem Interesse.



83

Ort, wo diese Burg auf Erden lag, wird man ebenso wenig finden als

die Stelle, wo der Nibelungenhort im Rheine liegt. Lokalisirt wurde
der Mythos da, wo wirkliche Kämpfe der auswandernden Hellenen um
das reiche Tal des Skamandros stattgefunden haben." So redete man,
da kam der begeisterte und opferfreudige Dilettant, Schliemann, und aus
dem Schutte der Vergangenheit stiegen Troja und Mykene leibhaftig
empor. Was Homer berichtet, erhielt plötzlich die wunderbarste

Beleuchtung. Die Wolkenburg zerrann vor den Strahlen des sieghaften

Lichtes, und der Wissenschaft wurde die Aufgabe, diesen Tatsachen

gerecht zu werden. Jetzt glaubte man wieder an einen historischen
troischen Krieg, freilich nicht in dem naiven Sinne früherer Zeiten, die

den geschichtlichen Kern gewonnen zu haben glaubten, wenn sie das

wegnahmen, was sie als poetische Zutaten bezeichneten. Man war denn

doch in die Kenntnis der ältesten Zustände Griechenlands und Kleinasiens

zu weit eingedrungen, als dass man einfach hätte annehmen

können, ein König aller Griechen hätte dereinst einen solchen Zug
unternommen — wenn auch dieser Gedanke in allem Ernst neuerdings
wieder laut geworden ist. Vielmehr wandte sich die Forschung mit
frischem Eifer den homerischen Gedichten zu. Dass die Namen der

kämpfenden Helden keine poetischen Fiktionen, sondern von den Dichtern
bereits vorgefunden seien, war ja längst anerkannt; aber dass jeder
dieser Namen irgendwo in Griechenland eine ursprüngliche Heimat hatte,
darauf wurde man nun erst wieder aufmerksam. Da ergab sich denn

aber das Merkwürdige, dass auch der grösste Teil der Helden, die
Homer unter den Troern nennt, im alten Griechenland zu Hause sind,
mit andern Worten, dass die Kunde von uralten Kämpfen, die dereinst
im Mutterland geführt und besungen worden waren, mit den Griechen
nach Asien hinüberwanderte, um dort in den grossen Epen eine neue
Stelle zu finden. Das Resultat dieser Erkenntnis war, dass die Frage
der Urgeschichte Griechenlands zugleich zu derjenigen nach der
Entstehung der homerischen Gedichte wurde. Welche von den altgriechischen
Heldengestalten gerieten unter die Troer, warum gerade sie und nicht
ihre Gegner, und wie ging es zu, dass sich die Heldensagen so
zahlreicher Gauen und Stämme auf dem kleinen Fleck Erde, in der Troas,
und im einheitlichen Epos zusammenfanden? Es bedarf einer riesigen
Arbeit, um die Antwort auf diese Fragen zu finden; aber da wir einen
sicheren Ausgangspunkt gewonnen haben, so ist am Gelingen der
Untersuchung nicht zu zweifeln.

Das nämliche Verhältnis zwischen Sage und Dichtung findet in den

andern Sagenkreisen statt; Oidipus und die Sieben gegen Theben, die



84

Argonautenfahrt, die Taten des Herakles und die zahllose Masse kleinerer
Überlieferungen werden uns über die Urgeschichte Griechenlands
aufklären und sind für uns ein mindestens ebenso wichtiges historisches

Material als die Funde an den alten Stätten von Troja und Mykene.
Was darf nun von diesem reichen wissenschaftlichen Leben in den

Unterricht am Gymnasium dringen? Meiner Ansicht nach: Nichts. Ich
meine das nicht deshalb, weil die Forschung noch nicht weit genug
fortgeschritten, die Resultate noch nicht sicher genug sind. Denn wenn
man darauf warten wollte, ao dürfte man in keiner Wissenschaft, ausser
etwa in der Mathematik, den Schülern die Ergebnisse neuer Erkenntnis
bieten. Erfahren wir doch täglich an uns selbst, dass wir fortwährend
umlernen müssen, und dass die Bilder, die uns die Wissenschaften von
den Dingen bieten, in einem langsamen aber stetigen Fluss begriffen
sind. Wir können nicht mehr bieten, als wir wissen, und jedem
Geschlecht wird das gelehrt, was die Forschung seiner Zeit errungen hat.
Vielmehr lehne ich die Einführung der Sagenforschung in die Schule

aus dem prinzipiellen Grunde ab, weil nicht alles, was wissenschaftlich
interessant oder wichtig ist, deshalb auch in die Schule gehört. Ich
fürchte nicht, mich dem Vorwurf auszusetzen, dass ich für die Gelehrten
eine höhere Erkenntnis reserviren wolle, eine esoterische Lehre, deren
der grössere Haufe nicht teilhaft werden sollte. Wohl aber habe ich
die Überzeugung, dass die eigentliche Aufgabe des humanistischen
Gymnasiums überall streng im Auge behalten werden müsse, ganz besonders

auch im philologischen Unterricht und allem, was dazu gehört. Diese

Aufgabe besteht darin, dass dem Schüler eine tüchtige allgemeine
wissenschaftliche Vorbildung gegeben werde. Alles, was nur das einzelne Fach

betrifft, muss beiseite bleiben, mag es im ganzen oder für den einzelnen

Lehrer noch so interessant sein. Es ist gut und notwendig, im griechischen
Elementarunterricht die Formen, so weit es geht, zu erklären; aber es

ist nicht gut und nicht notwendig, indische oder gotische Formen zur
Erklärung heranzuziehen. Der Lehrer der Naturgeschichte wird sich

mit Erfolg der herrschenden Entwicklungstheorie bedienen ; aber er fehlt,
wenn er dabei ins Gebiet der Philosophie hinübergreift. Was die Jugend
verlangt und bedarf, ist, dass ihr der Stoff wissenschaftlich richtig
geboten werde, derjenige Stoff nämlich, der ihre gesamten Geisteskräfte

in zweckmässiger Weise anregt, Denken und Phantasie beschäftigt und
erzieht und sie mit alle dem ausstattet, was den wahrhaft gebildeten
Menschen macht. Ich weiss, dass über den Umfang dieses Stoffes die

Meinungen sehr geteilt sind; aber es handelt sich hier für mich nicht
darum, die ganze Erziehungsfrage aufzurollen, sondern an einem be-



85

stimmten Beispiel zu zeigen, was nur der Wissenschaft und was der
Schule gehöre. Da bin ich denn in langer Praxis, nicht ohne Irr- und
Holzwege beschritten zu haben, zu der Überzeugung gelangt, dass auf
dem Gymnasium zwar wohl einige religionsgeschichtliche Tatsachen, wie

z. B. die Einführung des Dionysoskultes in der Peisistratidenzeit oder
die Wandlung der Unsterblichkeitsvorstellungen im Altertum geboten
werden sollen, dass aber die Theorien von der Entstehung der Götter-
gestalten die Schüler nichts angehen. Sie sollen die Gestalt des einzelnen
Gottes so kennen lernen und erfassen, wie sie bei Homer, und dann

wieder, wie sie bei Sophokles erscheint. Ebenso hat man die Schüler
mit den Theorien von der Entstehung des homerischen Gedichts zu
verschonen, zum allerwenigsten mit dem Detail homerischer Kritik. Was
sie bei Goethe und Schiller über Friedrich August Wolf lesen, kann man
ihnen um so ruhiger erklären, als die ganze Auffassung Wolfs der
Geschichte angehört. Sie sollen, wie Goethe, „von Jugend entzündet"
werden, dass sie den Homer „freudig als Ganzes empfinden", wie das

Aischylos und Piaton auch gekonnt haben, die wahrlich nicht weniger
gescheit waren als wir. So hat endlich die historische Sagenforschung
auf dem Gymnasium ebenso wenig ein Existenzrecht als früher die

troische Wolkenburg. Wenn man von der Sage etwas geben will, so

muss man aie so geben, wie sie fertig geprägt vorliegt und durch die

Jahrtausende im Geiste der Menschen gelebt hat. Ob man etwas geben

soll, und was, das wäre nunmehr zu untersuchen. Die Frage scheint
teilweise schon beantwortet, sobald auf den Schulen Homer und Sophokles

gelesen werden, aber es scheint auch nur so ; denn man kann die Dichter
auch so lesen, als ob sie ausser der Form auch den Stoff geschaffen
hätten. Es handelt sich also darum, ob die Sage als solche, vom Dichter
zunächst abgesehen, vor die Schüler gehöre.

Es wird nicht an Leuten fehlen, welche finden, dass Fabeln und

Märchen der Schule fremd bleiben sollten. Die historische Kritik hat
ihres Amtes ao treu gewaltet, dass wir in grämlicher Philisterhaftigkeit
nur das für wahr halten, was urkundlich erwiesen ist, und für nicht
Bewiesenes, wenn auch nicht Widerlegtes, nur das skeptische Rezept der

Meinungsenthaltung übrig haben. Da sehen wir, wenn auch oft
innerlich nicht ohne Bedauern, die bewunderten Helden einer vermeintlichen

Geschichte entweder ganz verschwinden oder in ganz gewöhnliche
Menschen verwandelt, berühmte Grosstaten nach Verlauf oder Motiven
in ganz niedere Sphären gerückt, glänzende Gesamtbilder in eine Reihe

von kleinen Ereignissen und Bestrebungen aufgelöst, denen zu neuer
Einheit nur zu oft das Band fehlt. Da erhalten wir doch oft das Gefühl,



86

es werden uns Steine geboten statt des Brotes, und die Resultate solcher

Forschungen helfen uns zur inneren Förderung nichts. Besonders die

Schüler sind dabei übel dran. Die Kulturgeschichte verstehen sie nicht,
die grossen Zusammenhänge sind ihnen schwer begreiflich zu machen,
und die quellenmässig dargestellte Geschichte vermag sie mit ihren nur
allzu menschlichen Menschlichkeiten vielleicht zu interessiren, aber selten

genug zu erheben. Und doch ist es gerade das, was der Knabe und

Jüngling braucht: Erhebung, Begeisterung, der Anblick wahrer Grösse

und echten sittlichen Adels, kurz gesagt, Vorbilder. Diese bietet ihm
die Sage, und wenn wir deren Wesen richtig verstehen, so werden wir
nicht zögern, ihr im Unterricht eine ganz wesentliche Stellung
einzuräumen.

Die Sage ist die Form, unter der sich ein Volk seine Geschichte

vorstellt. Mag sie entstanden sein, wie sie will: durch fortwährend
veränderte Überlieferung, durch Einwirkung poetischer Geister, durch
Missverständnisse und offenbare Erfindung oder gar Fälschung: im Gemute
des Volkes wird sie dann unzerstörbar dauern, wenn sie ihm wie in einem

Bilde seine Ideale zeigt. Das Volk will in seiner Geschichte sich selbst

sehen, mit seinen Tugenden und Fehlern, seinem Glauben und Hoffen,
seinem ganzen sittlichen Fühlen und Denken. Man kann noch mehr

sagen: es will sich so sehen, wie es gerne sein möchte. Deshalb
entbehrt auch die nicht dichterisch bearbeitete Sage selten eines ethischen
Gedankens. Die nimmer ruhende Phantasie arbeitet fort, bis eine in
sich geschlossene Handlung dasteht, die, mit dem Masstab der
historischen Kritik geraessen, gewöhnlich mit dem wirklich Geschehenen wenig
mehr gemein hat, vor der aber alles wirklich Geschehene verblasst. Das
können wir Schweizer am besten sehen. Wir wissen, dass unsere
Existenz von unserer Einigkeit abhängig ist, und deshalb beurteilen wir
die gesamte Geschichte unseres Landes aus diesem Gesichtspunkt. Das
ist nicht etwa nur die populäre Auffassung. Gibt es doch unter den

trefflichen Gesamtdarstellungen der Schweizergeschichte keine einzige, die
nicht in höherem oder geringerem Grade von den Einheitsgedanken des

neunzehnten Jahrhunderts beeinflusst wäre ; die sich nicht bemühte, diese

Gedanken auch da zu finden, wo sie naturgemäss noch keinem Menschen
einfallen konnten, in den Geschichten des vierzehnten und fünfzehnten
Jahrhunderts. So wirkt bei uns noch jetzt, was einst die Sagenbildung
ermöglicht hat, das Streben nach einem abgerundeten, den Volksidealen
entsprechenden Bilde.

Woraus aber wäre der Charakter, die ganze Anlage eines Volkes
besser zu erkennen als aus seinen Idealen? Wird doch auch das Urteil



87

über den einzelnen Menschen nicht einseitig nach dem bestimmt, was er
tut, sondern noch mehr nach dem, was er für recht und unrecht hält.
Wenn wir also ein Mittel haben, den Charakter eines Volkes zu
erkennen, so sollen wir uns dessen auch bedienen. Was Geschichte und

Kulturgeschichte zu geben vermögen, bleibt im besten Fall fragmentarisch.
Nur die Sage gibt uns ein ganzes Bild von längst entschwundenen Zeiten.
Aber, wird man sagen, dieses Bild ist unwahr. Ohne Zweifel, insofern

man es für die geschehene Geschichte nimmt, und insofern man zwischen

Wirklichkeit und Wahrheit keinen Unterschied zu machen vermag. Die
Sage liefert uns kein Abbild des wirklich Geschehenen ; wir erkennen

aus ihr die einstige Wirklichkeit nicht. Dafür erhalten wir durch sie

den Einblick in die Tiefen der Volksseele wahrer und klarer als durch

jede Urkunde, und damit die Erkenntnis einer Wahrheit, die nach meinem
Dafürhalten zum mindesten ebenso wichtig ist, als die Kenntnis des

wirklich Geschehenen.

Was sich nie und nirgends hat begeben,
das allein veraltet nie!

denn es ist der Sphäre des Zufälligen entrückt und in eine Höhe
gehoben, wo nicht nach dem momentan Wirklieben, sondern nach dem

ewig Wahren gefragt wird. Unser Volk trauert, dass ihm Teil und
Winkelried entrissen sein sollen; es hat das Gefühl, um Schönes und
Grosses ärmer geworden zu sein. Aber weshalb sollten ihm diese
Gestalten wirklich entrissen sein? Ich weiss wohl, wie schwer es ist, auch in
den obersten Klassen den Schülern das Wesen der Sage klar zu machen ;

aber es Hesse sich dennoch eine Form finden, die der nüchternen Kritik
nicht einfach das Feld räumte. In der Volksschule sollte von Kritik
überhaupt nicht die Rede sein; da müssen die Kinder Teil und Winkelried

kennen lernen. Auf den obern Stufen der Gymnasien aber soll man
es versuchen können, das historisch Beweisbare zur Geltung kommen zu
lassen, ohne in dem patriotischen Hochgefühl eine unheilbare Verheerung
anzurichten. Man vergesse doch nicht, dass die Einzelheiten des

historischen Unterrichts wieder verloren gehen, zumal wenn es sich um eine

so zerfahrene Zeit handelt, wie der Anfang des vierzehnten Jahrhunderts
eine war. Nie und nimmer aber verblasst der nächtliche Schwur auf
dem Rütli oder die Gestalt des Recken mit den Speeren im Arm. Was
hilft es euch, das mit Gewalt zu zerstören sorgt viel lieber dafür, dass

die Jugend, unbeschadet ihres historischen Wissens, ein Gefühl dafür
bekomme, was sie an ihrer Sage hat, und sie wird aus eurem Unterricht

doppelt bereichert hervorgehen.



88

Wie steht es nun aber mit den antiken Sagen hier bindet uns doch

keine Pietät. Wir wissen, dass die römische Geschichte bis zum Jahr
300 v. Chr. ein Bau ist, dessen schimmernder Glanz vor der historischen

Kritik kaum in einem Punkte Stich hält. Was sollen wir also damit

anfangen? Vor allem schädlich schiene es mir, der Jugend die alte
Geschichte vorzutragen, um sie gleich darauf kritisch zu zerstören. Will
man die Sagen nicht geben, so schweige man gänzlich davon. Damit
wäre aber der Jugend selbst wenig gedient. Kein Volk der Welt hat
einen solchen Wunderbau aufgerichtet, wie ihn die ersten zehn Bücher
des Livius darstellen. Hier wie nirgends sehen wir alle die Tugenden,
die der Römer achätzte, körperlich, leibhaft vor uns. Die säugende
Wölfin und der Raub der Sabinerinnen, der fromme Numa und der
wilde Tarquinius, Lucretia und Virginia, Brutus der Richter seiner
verräterischen Söhne, der Heldentod des Curtius, die Siegeslaufbahn des

Camillus, das Geschick Coriolans, die Feldherrnstrenge des Manlius

Torquatus, die Todesweihe der Decier, des Fabricius Unbestechlichkeit
und Appius Claudius unbeugsame Festigkeit, das ist nur eine ganz kleine
Auswahl aus der reichen Pracht dieser Geschichten. All das, was so
sehr zum innersten Herzen der Jugend spricht, was ihrem eigenen
Gemüt so sehr entgegenkommt, woraus sie die römische Grösse besser

kennen lernen als aus allen Feldzügen des Caesar und Germanicus,
sollte ihr vorenthalten bleiben? Dass das böse Beispiel, auch wenn der
Bösewicht übel endet, nicht abschrecke, mag richtig sein; aber nicht zu
bezweifeln ist, dass das edle Beispiel hebt und erzieht. Und wenn wir
nur beim Wissen stehen bleiben wollen, so ist für uns die Art, wie die
Römer ihre Geschichte angesehen haben, durchaus nicht gleichgültig,
sondern im höchsten Grade belehrend.

Man wird mir entgegen halten, dass diese Geschichten keine echten

Sagen, sondern Erfindungen seien, deren Urheber zuweilen noch

nachgewiesen werden können. Darauf antworte ich, dass es reiner Zufall
ist, ob wir den Ursprung einer Sage noch erkennen können oder nicht,
und dass darauf für unsere Frage gar nichts ankommt. Das
Entscheidende ist, ob das Volk zur Zeit seiner Grösse in diesen Erzählungen
seine Geschichte gesehen habe, und wie sehr dies der Fall war, weiss

jeder, der Cicero und Seneca kennt. Zur Zeit der Wiedererweckung
des Altertums wurden die altrömischen Heldengestalten wieder allgemein
bekannt, die ganze Literatur der Renaissance gibt davon Zeugnis. Für
die Stellung, die Goethe zu diesen Dingen einnahm, ist ein Wort
bezeichnend, das er zu Eckermann sprach. „Mangel an Charakter der
einzelnen forschenden und schreibenden Individuen ist die Quelle alles



89

Übels unserer neuesten Literatur. Besonders in der Kritik zeigt sich
dieser Mangel zum Nachteile der Welt, indem er entweder Falsches für
Wahres verbreitet, oder durch ein ärmliches Wahre uns um etwas
Grosses bringt, daa uns besser wäre. Bisher glaubte die Welt an den

Heldensinn einer Lucretia, eines Mucius Scaevola, und liess sich dadurch
erwärmen und begeistern. Jetzt aber kommt die historische Kritik und

sagt, dass jene Personen nie gelebt haben, sondern als Fictionen und

Fabeln anzusehen sind, die der grosse Sinn der Römer erdichtete. Was
sollen wir aber mit so einer ärmlichen Wahrheit! Und wenn die Römer

gross genug waren, so etwas zu erdichten, so sollten wir wenigstens

gross genug sein, daran zu glauben."
Die Römer zur Zeit des Augustus zweifelten nicht an der

historischen Wirklichkeit ihrer alten Geschichte; kaum dass sie die darin
enthaltenen wunderbaren Züge rationalistisch umzudeuten bestrebt waren.
Um so lebhafter empfanden sie das Bedürfnis nach einer dichterisch

gestalteten nationalen Sage, wie sie die Griechen im homerischen Epos
besassen. Und als ihnen Virgil eine solche schenkte, als die Aeneis

fertig vorlag, da behandelten sie die schöne Dichtung nicht etwa als

müssiges poetisches Spiel, sondern als einen nationalen Schatz, dem sie

nicht Freude und Stolz genug entgegenbringen konnten. Von dem

Jubelruf des Properz an, der in der Aeneis die Erfüllung aller Wünsche

begrüsste, bleibt Virgil für die Römer „unser Dichter", wie Homer „der
Dichter" der Griechen war. Die folgenden Dichter setzen den Inhalt
der Aeneis den alten griechischen Sagen völlig gleich; an ihn knüpfen
sie neue Erfindungen, seine Gestalten wandeln unter den Heroen der
alten Zeit.

Wir sehen daraus, wie wichtig dem römischen Volke eine reiche,
dichterisch bearbeitete Sage erschien, deren es bisher entbehrt zu haben

glaubte. Wir dürfen hier den historischen Sachverhalt den Schülern

ruhig darlegen. Der Dichter redet für sich selbst deutlich genug. Für
die ältere römische Geschichte aber sind die sagenhaften Darstellungen

gar nicht zu entbehren. Ich meine natürlich nicht, dass nun nach

alter, glücklich abgetaner Weise der Geschichtsunterricht in einzelne

Geschichtchen aufgelöst werden müsse. Wohl aber glaube ich, es seien

den kleineren Schülern diese Geschichten zu erzählen, während man
mit den Vorgerückteren, ohne weiter darauf zurückzukommen, die
politische und Verfassungsgeschichte behandeln würde. Bei der

Buntscheckigkeit der schweizerischen Lehrpläne ist es freilich schwierig oder

vielmehr unmöglich, einen für alle Verhältnisse passenden Vorschlag zu
machen; aber das ist auch gegenwärtig gar nicht meine Aufgabe. Ich

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1902. 7



90

wiederhole nur, dass die glänzenden Gestalten der ersten Jahrhunderte
Roms äusserst geeignet sind, die jungen Gemüter ebenso zu begeistern
und zu erwärmen, wie ihnen vom Charakter des römischen Volkes einen

Begriff beizubringen, dass aleo die Bekanntschaft mit ihnen zugleich der

ethischen Erziehung und der historischen Belehrung dient.

Wie halten wir es aber mit den griechischen Sagen, deren
überreiche Fülle selbst den erschreckt, der sich dauernd mit ihnen beschäftigt?
Es gibt in Griechenland und Kleinasien keine Stadt oder Landschaft, die

nicht ihre Sagen und Kultlegenden hätte; und diese alle sollten wir den

Schülern vortragen Da dies unmöglich ist, können nur zwei Möglichkeiten

in Frage kommen : wir geben gar nichts, oder eine Auswahl.

Wenn das letztere, was wählen wir aus dem ungeheuren Gebiet? Ich
brauche die Alternative nicht zu teilen ; die Beantwortung beider Fragen
ergibt sieb aus einer historischen Betrachtung.

Zuvor aber muss ich eine Anmerkung machen. Die Schüler unserer

Gymnasien lernen, so weit sie nicht vorher schon Bücher wie Schwabs

„Sagen des klaasischen Altertums" gelesen haben, die griechischen Sagen

zuerst aus Ovids Metamorphosen kennen, und* verbreitete Bücher wie
Stolls Mythologie basiren ganz wesentlich auf diesem Gedicht. Das ist
ein unleugbarer Schaden. Die Hoheit der griechischen Mythen erscheint
bei Ovid verdunkelt, erstens weil er seine Weisheit aus einem späten
Handbuch hat, und zweitens weil er mit seinem Stoff in keinem
innerlichen Verhältnis stand. Den Rhetorenschüler und Epikureer interessirten
die alten Geschichten nur insofern, als er darin ein geeignetes Mittel
sah, sein Publikum zu unterhalten. Die Darstellung ist leicht, glänzend,

pikant, aber frivol und ohne wahre innere Wärme, auch heute noch

eine amüsante, aber für die Schule ungeeignete Lektüre. Das gilt vom
Stoffe noch fast mehr als von der Form. Es ist doch im Grunde ein
bizarrer Gedanke, alle Geschichten zusammenzutragen, an deren Schluss

irgend jemand in einen Vogel, Frosch, Fisch, Baum oder sonst etwas

verwandelt wird. Ovid hat ja freilich dafür griechische Vorbilder gehabt,
aber keine, von denen wir viel zu rühmen wüssten. Der Schüler, der
die hellenische Sagenwelt zuerst aus den Metamorphosen kennen lernt,
ißt versucht zu glauben, die Verwandlung sei ein wesentlicher Bestandteil

jener Mythen, während sie in Wahrheit in der grossen Poesie der Griechen
sehr selten ist. Und dann macht er sich von dem Eindruck, den die

leichtfertige Behandlung der Gegenstände auf ihn macht, nur schwer

wieder los, besonders weil ihm die einschmeichelnde Sprache und der

glatte Vers den Virgil und selbst den Homer herb erscheinen lässt. Es

wäre hohe Zeit, dieses Gedicht aus dem Schulplan zu entfernen.



91

Die griechische Sage spiegelt den Volkscharakter nicht weniger als

die römische, aber es besteht doch zwischen beiden ein wesentlicher
Unterschied. Soweit nicht die zahllosen kleinen Ortssagen, von den

übrigen Stämmen unbeachtet, fortblühten, war die grosse Masse der

Sagen bereits dichterisch behandelt, als sich in Griechenland die ersten

Anfänge historischer Forschung entwickelten. Was die Römer erst spät
schufen, hatten die Hellenen sehr früh. In einer mächtigen Reihe von

epischen Gedichten, von denen uns nur Uias und Odysee ganz erhalten

sind, waren die Sagen zahlreicher Städte und Stämme vereinigt, und

zwar mit einer so hohen poetischen Kunst in der äussern Darstellung
wie in der psychologischen Zeichnung, dass sie dem ganzen Altertum
als unerreichte Muster galten.

Wohl wirkte die sagenbildende Phantasie, ganz gleich wie in Rom,
biB in das vierte Jahrhundert v. Chr. fort. Die athenische Geschichte

vor allem zeigt, wie diese Phantasie bei jeder neuen Phase, in die der
athenische Staat trat, auch die Mythen veränderte, und insofern erblicken
wir hier eine der römischen ganz parallele Entwicklung. Daneben aber
stand das abgeschlossene Epos als eine gewaltige Macht, die schon auf
die frühesten Dichter des Mutterlandes seinen Einfluss übte, um so mehr,
als es seine letzte Ausgestaltung im Mutterlande erhalten hatte. An
das Epos schliesst sich denn auch unmittelbar die attische Tragödie an.
Als Aischylos die Tragödie recht eigentlich schuf, tat er das dadurch,
dass er ihr die Heldensage zum Stoff gab, und zwar die durch das Epos
bereits poetisch gestaltete Heldensage. Schon er und dann auch die

späteren Dichter zogen aber auch Lokalsagen heran, die dem Epos fremd

waren, und so entstand jene wunderbar reiche, tragische Poesie, deren

spärliche Reste noch einen Reichtum bedeuten.

Aischylos erblickte in der Heldensage die Vorgeschichte seines Volkes,
und doch wagte schon er, den überlieferten Stoff nach dichterischen

Prinzipien umzugestalten. Viel energischer griff Euripides ein, der eine

grosse Zahl eigener kühner Erfindungen auf die Bühne brachte. Denn

er stand den Mythen nicht mehr mit dem frommen Glauben gegenüber
wie Aischylos. Zwischen ihnen steht die Aufklärung, die auch die

Anfänge der literarischen und historischen Kritik gebracht hatte. Ihm

war die Sage nicht mehr unbedingt Geschichte, so wenig wie dem

Sophisten Thukydides. Es währte nicht sehr lange, so zog Ephoros,
der Historiker des vierten Jahrhunderts, aus der Kritik der Sagen den

Schluss, bis zur dorischen Wanderung reiche die mythische, mit dieser

beginne die historische Zeit. Die Poesie war zwar noch stark genug,
um ihre Schöpfungen so aehr zur Geltung zu bringen, dass sie von den



92

Rednern als geschichtliche Tatsachen behandelt wurden ; aber das wurde

mehr und mehr zur leeren Form. Von Piaton an greift immer stärker
die Meinung Platz, die Sagen seien einfach Erfindungen der Dichter,
nnd diese Auffassung teilt das ganze spätere Altertum, vor allem die

Philosophenschulen. Die Scheidung, die Ephoros zwischen mythischer
und historischer Zeit vornahm, ist bis in die neueste Zeit hinein respektirt
worden. Eist seit zwei Jahrzehnten hat man angefangen, die Anregungen
Otfried Müllers und Gerhards zu beachten und die Sage der historischen

Forschung nutzbar zu machen.

Durch diesen geschichtlichen Überblick beantwortet sich uns die

Frage nach der Verwendung der griechischen Sagen im Gymnasialunterricht

fast von selbst. Die Sagenforschung können wir, wie wir sehen,
im historischen Unterricht nicht verwenden, und auch bei Erklärung der

mythischen Züge, die so lange als Geschichte galten, wie bei der

Einigung Athens durch TheEeus und der Kolonisation Joniens durch
Athen müssen wir sehr vorsichtig sein; denn es ist sehr schwer, der
Jugend begreiflich zu machen, wie die Überlieferung durch Veränderung
der staatlichen Verhältnisse nachträglich beeinflusst werden konnte. Eine
Art von Parallele findet sich allenfalls in Stauffachers Rede auf dem Rütli :

¦wir stiften keinen neuen Bund; es ist
ein uralt Bündnis nur von Väter Zeit,
das wir erneuern.

Aber selbst das pflegt nicht anzuschlagen, weil die Schüler die Sage

von der Einwanderung der Schwyzer aus dem Norden bereits kennen
und deren Kenntnis bei Stauffacher voraussetzen. Es wird also besser

sein, hier möglichst Mass zu halten; aber auch auf hellenischem Boden
ist so manches, was wir den Schülern nicht vorenthalten dürfen, wenn
es auch von der Kritik verworfen ist. Solon bei Kroisos, Hippokieides
in Sikyon, Polykrates Glück und Ende und so manches, was Herodot
erzählt, ist für jugendliche Ohren ausnehmend geeignet.

Damit bin ich jedoch nicht zu Ende. Das Epos und die Tragödie
haben nicht nur das Altertum beherrscht, sie sind auch für die moderne

Entwicklung von ungeheurem Einfluss gewesen. Ob man den Homer
griechisch lesen könne oder nicht,

Trojas Verderben, rhythmisch festgebannt,
Jahrtausenden so schrecklich als bekannt

muse jeder Gebildete kennen. Den Kampf um Ilios, die Irrfahrt des

Odysseua, die Heimkehr der Atreiden, und die Tat und Sühnung des

Orestes müssen schon die jüngeren Schüler erfahren, schon weil sie
diese Geschichten in allen Literaturen fortwährend antreffen. Zugleich



93

sind sie so wirkungsvoll und schön, dass ihnen die Knaben mit immer
neuem Vergnügen lauschen. In diesen Kreis gehören ausserdem das

Schicksal des Aias und Philoktetes, wie die Heimholung der Iphigenie.
Überhaupt kann ich sagen, dass ich schon den jüngeren Schülern

alle diejenigen Sagen mitteilen würde, die durch ihre poetische Behandlung

auf das Altertum wie auf die Bildung der mideraen Welt von

Bedeutung geworden sind. Dabei kommt nichts darauf an, ob wirkliche
Sagen, oder wie bei Medeas Kinde3mord, gro33artige Erfindungen des

Dichters vorliegen. Ausser den genannten sind da vor allen noch die
Geschichten des thebanischen Sagenkreises zu erwähnen, ferner die Sage

von Prometheus, Alkestis, Herakles. Mit diesen kann man sich begnügen,
bis die Schüler irgendwo in der Literatur auf weiteres stoäseu; womit
ich nicht meine, einen unabänderlichen Kanoa aufgestellt zu haben.

Ich enthalte mich absichtlich einer Angabe, wo die Mitteilungen
über die griechischen Sagen zu geschehen hätten. Je nach der Verfassung
der Schule kann es der Lehrer des Deutschen oder der Geschichte tun,
oder sie köanen sich wechselseitig ergänzen. Mit die3er Kenntnis sollten
die Schüler aber ausgerüstet sein, wenn sie an die Lektüre Homers und
der Tragiker herantreten; denn hier handelt es sich nicht mehr um
Mitteilung von Geschichten, sondern um das Verständnis der Dichter.

Was durch die hohe Poe3ie der Griechen der Menschheit geschenkt
wurde, soll von ihr in Ehren gehalten werden. Die Hüterin dieser
Schätze ist vor allem die humanistische Schule. Ihr liegt ob, die ganze
Schönheit und Tiefe der hellenischen Sage den Schülern zu eröffnen
und ihnen dadurch den Blick für das menschlich Grosse und Hohe zu
schärfen. Und zwar kann sie sich an die Form halten, welche die

grossen Dichter der Sage gegeben haben. Die Abhängigkeit des Poeten

von seinen Vorgängern zu zeigen, gehört ebenso wenig in den

Schulunterricht, wie die Entstehungsgeschichte des Gedichtes. Vor den Schülern

muss das Kunstwerk als etwas Rundes, Absolutes stehen, wie es der
Dichter auch meinte, als er es in die Welt sandte; zerzau3en und
zerfasern mag man es nachher in den wisseaschaftlichen Übungea. Dann
wird die hellenische Sage auch weiter fordernd, veredelnd, erziehend

wirken, durch dan Prophetenmund de3 Dichters, wie sie auf unsere
Klassiker gewirkt hat.


	Über Behandlung antiker Sagenstoffe im Gymnasialunterricht

