Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 12 (1902)

Heft: 2

Artikel: Uber Behandlung antiker Sagenstoffe im Gymnasialunterricht
Autor: Finsler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

82

Uber Behandlung antiker Sagenstoffe im Gymnasialunterricht.*)
Von Dr. Georg Finsler, Rektor in Bern.

Der Erforschung der antiken Sagenwelt, namentlich der hellenischen,
wird heute in der philologischen Wissenschaft die grosste Aufmerksam-
keit zugewendet. Der Bann, den die vergleichende Mythologie iiber uns
legte, ist gebrochen und wird in nicht zu ferner Zeit ganz aufgehoben
sein. Eine Betrachtungsweise, die alle Sagen von Gottern und Helden
in Naturphdnomene auflost, nach welcher wir also in den Mythen nur
die Spiegelungen einfacher meteorologischer Vorginge zu erblicken hitten,
kann schon deshalb nicht allgemein richtig sein, weil sie die wichtigsten
Seiten der menschlichen Seelentitigkeit, das religiose und das patriotische
Gefiihl, ausser acht lisst. Es fehlt dabei mehr oder weniger die Er-
klirung der Ursache, warum denn die Sagen dem einzelnen wie dem
ganzen Volke so unendlich teuer waren, warum sie geradezu den Mifttel-
punkt des biirgerlichen und offentlichen Lebens bildeten. Dass Natur-
erscheinungen auf die Sagenbildung einwirkten, soll natiirlich nicht ge-
leugnet werden; aber die Zahl der Mythen, bei denen eine solche Er-
klirung statthaft erscheint, verringert sich zusehends; und wenn vor
dreissig Jahren sozusagen die ganze griechische Sage auf Morgenrite
und Sonne, Donner und Blitz, Wolken und Regen zuriickgefiihrt wurde,
so ist heute die Zahl derer, die daran festhalten, ersichtlich im Schwinden
begriffen.

Das ist ganz besonders in der Erklirung der Heldensage der Fall.
,Der troische Krieg,“ so pflegte man vor einem Menschenalter zu sagen,
»ist ein Mythos. Es ist der in so verschiedenen Formen dargestellte
Kampf der lichten Himmelsgotter um die Wolkenburg der Démonen, in
der die geraubten Schiitze des Sonnengoldes aufgespeichert sind. Den

*) Sehr gerne entspreche ich der Aufforderung der verehrlichen Redaktion, iiber
.dieses Thema eine kleine Studie zu schreiben. Der Gegenstand ist nicht von nur
padagogischem Interesse.



83

Ort, wo diese Burg auf Erden lag, wird man ebenso wenig finden als
die Stelle, wo der Nibelungenhort im Rheine liegt. Lokalisirt wurde
der Mythos da, wo wirkliche Kampfe der auswandernden Hellenen um
das reiche Tal des Skamandros stattgefunden haben.“ So redete man,
da kam der begeisterte und opferfreudige Dilettant, Schliemann, und aus
dem Schutte der Vergangenheit stiegen Troja und Mykene leibhaftig
- empor. Was Homer berichtet, erhielt plotzlich die wunderbarste Be-
leuchtung. Die Wolkenburg zerrann vor den Strahlen des sieghaften
Lichtes, und der Wissenschaft wurde die Aufgabe, diesen Tatsachen
gerecht zu werden. Jetzt glaubte man wieder an einen historischen
troischen Krieg, freilich nicht in dem npaiven Sinne friitherer Zeiten, die
den geschichtlichen Kern gewonnen zu haben glaubten, wenn sie das
wegnahmen, was sie als poetische Zutaten bezeichneten. Man war denn
doch in die Kenntnis der dltesten Zustinde Griechenlands und Klein-
asiens zu weit eingedrungen, als dass man einfach hdtte annehmen
konnen, ein Konig aller Griechen hitte dereinst einen solchen Zug
unternommen — wenn auch dieser Gedanke in allem Ernst neuerdings
wieder laut geworden ist. Vielmehr wandte sich die Forschung mit
frischem Eifer den homerischen Gedichten zu. Dass die Namen der
kiimpfenden Helden keine poetischen Fiktionen, sondern von den Dichtern
bereits vorgefunden seien, war ja lingst anerkannt; aber dass jeder
dieser Namen irgendwo in Griechenland eine urspriingliche Heimat hatte,
darauf wurde man nun erst wieder aufmerksam. Da ergab sich denn
aber das Merkwiirdige, dass auch der grosste Teil der Helden, die
Homer unter den Troern nennt, im alten Griechenland zu Hause sind,
mit andern Worten, dass die Kunde von uralten Kampfen, die dereinst
im Mutterland gefihrt und besungen worden waren, mit den Griechen
nach Asien hiniiberwanderte, um dort in den grossen Epen eine neue
Stelle zu finden. Das Resuitat dieser Erkenntnis war, dass die Frage
der Urgeschichte Griechenlands zugleich zu derjenigen pach der Ent-
stehung der homerischen Gedichte wurde. Welche von den altgriechischen
Heldengestalten gerieten unter die Troer, warum gerade sie und nicht
ihre Gegner, und wie ging es zu, dass sich die Heldensagen so zahl-
reicher Gauen und Stimme auf dem kleinen Fleck Erde, in der Troas,
und im einheitlichen Epos zusammenfanden? Es bedarf einer riesigen
Arbeit, um die Antwort auf diese Fragen zu finden; aber da wir einen
sicheren Ausgangspunkt gewonnen haben, so ist am Gelingen der Unter-
suchung nicht zu zweifeln.

Das némliche Verhiltnis zwischen Sage und Dichtung findet in den
andern Sagenkreisen statt; Oidipus und die Sieben gegen Theben, die



84

Argonautenfahrt, die Taten des Herakles und die zahllose Masse kleinerer
Uberlieferungen werden uns iiber die Urgeschichte Griechenlands auf-
kliren und sind fiir uns ein mindestens ebenso wichtiges historisches
Material als die Funde an den alten Stidtten von Troja und Mykene.
Was darf nun von diesem reichen wissenschaftlichen Leben in den
Unterricht am Gymnasium dringen? Meiner Ansicht nach: Nichts. Ich
meine das nicht deshalb, weil die Forschung noch nicht weit genug
fortgeschritten, die Resultate noch nicht sicher genug sind. Denn wenn
man darauf warten wollte, so diirfte man in keiner Wissenschaft, ausser
etwa in der Mathematik, den Schiilern die Ergebnisse neuer Erkenntnis
bieten. Erfahren wir doch téglich an uns selbst, dass wir fortwihrend
umlernen miissen, und dass die Bilder, die uns die Wissenschaften von
den Dingen bieten, in einem langsamen aber stetigen Fluss begriffen
sind. Wir konnen nicht mehr bieten, als wir wissen, und jedem Ge-
schlecht wird das gelehrt, was die Forschung seiner Zeit errungen hat.
Vielmehr lehne ich die Einfiihrung der Sagenforschung in die Schule
aus dem prinzipiellen Grunde ab, weil nicht alles, was wissenschaftlich
interessant oder wichtig ist, deshalb auch in die Schule gehort. Ich
fiirchte nicht, mich dem Vorwurf auszusetzen, dass ich fiir die Gelehrten
eine hohere Erkenntnis reserviren wolle, eine esoterische Lehre, deren
der grossere Haufe nicht teilhaft werden sollte. Wohl aber habe ich
die Uberzeugung, dass die eigentliche Aufgabe des humanistischen Gym-
nasiums iberall streng im Auge behalten werden miisse, ganz besonders
auch im philologischen Unterricht und allem, was dazu gehdrt. Diese
Aufgabe besteht darin, dass dem Schiiler eine tiichtige allgemeine wissen-
schaftliche Vorbildung gegeben werde. Alles, was nur das einzelne Fach
betrifft, muss beiseite bleiben, mag es im ganzen oder fiir den einzelnen
Lehrer noch so interessant sein. Es ist gut und notwendig, im griechischen
Elementarunterricht die Formen, so weit es geht, zu erkliren; aber es
ist micht gut und nicht notwendig, indische oder gotische Formen zur
Erklirung heranzuziehen. Der Lehrer der Naturgeschichte wird sich
~ mit Erfolg der herrschenden Entwicklungstheorie bedienen; aber er fehlt,
wenn er dabei ins Gebiet der Philosophie hiniibergreift. Was die Jugend
verlangt und bedarf, ist, dass ihr der Stoff wissenschaftlich richtig ge-
boten werde, derjenige Stoff nidmlich, der ihre gesamten Geisteskrifte
in zweckmissiger Weise anregt, Denken und Phantasie beschiftigt und
erzieht und sie mit alle dem ausstattet, was den wahrhaft gebildeten
Menschen macht. Ich weiss, dass iiber den Umfang dieses Stoffes die
Meinungen sehr geteilt sind; aber es handelt sich hier fir mich nicht
darum, die ganze Erziehungsfrage aufzurollen, sondern an einem be-



85

stimmten Beispiel zu zeigen, was nur der Wissenschaft und was der
Schule gehdre. Da bin ich denn in langer Praxis, nicht ohne Irr- und
Holzwege beschritten zu haben, zu der Uberzeugung gelangt, dass auf
dem Gympasium zwar wohl einige religionsgeschichtliche Tatsachen, wie
z. B. die Einfiilhrung des Dionysoskultes in der Peisistratidenzeit oder
- die Wandlung der Unsterblichkeitsvorstellungen im Altertum geboten
werden sollen, dass aber die Theorien von der Entstehung der Gotter-
gestalten die Schiiler nichts angehen. Sie sollen die Gestalt des einzelnen
Gottes so kennen lernen und erfassen, wie sie bei Homer, und dann
wieder, wie sie bei Sophokles erscheint. Ebenso hat man die Schiiler
mit den Theorien von der Entstehung des homerischen Gedichts zu ver-
schonen, zum allerwenigsten mit dem Detail homerischer Kritik. Was
sie bei Goethe und Schiller iiber Friedrich August Wolf lesen, kann man
ihnen um so ruhiger erkliren, als die ganze Auffassung Wolfs der Ge-
schichte angehort. Sie sollen, wie Goethe, ,von Jugend entziindet*
werden, dass sic den Homer ,freudig als Ganzes empfinden®, wie das
Aischylos und Platon auch gekonnt haben, die wahrlich nicht weniger
gescheit waren als wir. So hat endlich die historische Sagenforschung
auf dem Gymnasium ebenso wenig ein Existenzrecht als friiher die
troische Wolkenburg. Wenn man von der Sage etwas geben will, so
muss man sie so geben, wie sie fertig geprigt vorliegt und durch die
Jahrtausende im Geiste der Menschen gelebt hat. Ob man etwas geben
soll, und was, das wiire nunmehr zu untersuchen. Die Frage scheint
teilweise schon beantwortet, sobald auf den Schulen Homer und Sophokles
gelesen werden, aber es scheint auch nur so; denn man kann die Dichter
auch so lesen, als ob sie ausser der Form auch den Stoff geschaffen
hitten. Es handelt sich also darum, ob die Sage als solche, vom Dichter
zunichst abgesehen, vor die Schiiler gehdre.

Es wird nicht an Leuten fehlen, welche finden, dass Fabeln und
Mirchen der Schule fremd bleiben sollten. Die historische Kritik hat
ihres Amtes so treu gewaltet, dass wir in grimlicher Philisterhaftigkeit
nur das fiir wahr halten, was urkundlich erwiesen ist, und fiir nicht Be-
wiesenes, wenn auch nicht Widerlegtes, nur das skeptische Rezept der
Meinungsenthaltung iibrig haben. @ Da sehen wir, wern auch oft
innerlich nicht ohne Bedauern, die bewunderten Helden einer vermeint-
lichen Geschichte entweder ganz verschwinden oder in ganz gewshnliche
Menschen verwandelt, beriihmte Grosstaten nach Verlauf oder Motiven
in ganz niedere Sphdren geriickt, glinzende Gesamtbilder in eine Reihe
von kleinen Ereignissen und Bestrebungen aufgeldst, demen zu neuner
Einheit nur zu oft das Band fehlt. Da erhalten wir doch oft das Gefiihl,



86

es werden uns Steine geboten statt des Brotes, und die Resultate solcher
Forschungen helfen uns zur inneren Forderung nichts. Besonders die
Schiiler sind dabei iibel dran. Die Kulturgeschichte verstehen sie nicht,
die grossen Zusammenhinge sind ihnen schwer begreiflich zu machen,
und die quellenmissig dargestellte Geschichte vermag sie mit ihren nur
allzu menschlichen Menschlichkeiten vielleicht zu interessiren, aber selten
genug zu erheben. Und doch ist es gerade das, was der Knabe und
Jingling braucht: Erhebung, Begeisterung, der Anblick wahrer Grosse
und echten sittlichen Adels, kurz gesagt, Vorbilder. Diese bietet ihm
die Sage, und wenn wir deren Wesen richtig verstehen, so werden wir
nicht zdgern, ihr im Unterricht eine ganz wesentliche Stellung ein-
zurdumen.

Die Sage ist die Form, unter der sich ein Volk seine Geschichte
vorstellt. Mag sie entstanden sein, wie sie will: durch fortwéhrend ver-
inderte Uberlieferung, durch Einwirkung poetischer Geister, durch Miss-
verstindnisse und offenbare Erfindung oder gar Félschung: im Gemiite
des Volkes wird sie dann unzerstorbar dauern, wenn sie ihm wie in einem
Bilde seine Ideale zeigt. Das Volk will in seiner Geschichte sich selbst
sehen, mit seinen Tugenden und Fehlern, seinem Glauben und Hoffen,
seinem ganzen sittlichen Fiihlen und Denken. Man kann noch mehr
sagen: es will sich so sehen, wie es gerne sein mdchte. Deshalb ent-
behrt auch die nicht dichterisch bearbeitete Sage selten eines ethischen
Gedankens. Die nimmer ruhende Phantasie arbeitet fort, bis eine in
sich geschlossene Handlung dasteht, die, mit dem Masstab der histo-
rischen Kritik gemessen, gewohnlich mit dem wirklich Geschehenen wenig
mehr gemein hat, vor der aber alles wirklich Geschehene verblasst. Das
konnen wir Schweizer am besten sehen. Wir wissen, dass unsere
Existenz von unserer Einigkeit abhéngig ist, und deshalb beurteilen wir
die gesamte Geschichte unseres Landes aus diesem Gesichtspunkt. Das
ist nicht etwa nur die populire Auffassung. Gibt es doch unter den
trefflichen Gesamtdarsiellungen der Schweizergeschichte keine einzige, die
nicht in hoherem oder geringerem Grade von den Einheitsgedanken des
neunzehnten Jahrhunderts beeinflusst wére; die sich nicht bemiihte, diese
Gedanken auch da zu finden, wo sie naturgemiss noch keinem Menschen
einfallen konnten, in den Geschichten des vierzehnten und fiinfzehnten
Jahrhunderts. So wirkt bei uns noch jetzt, was einst die Sagenbildung
ermdglicht hat, das Streben nach einem abgerundeten, den Volksidealen
entsprechenden Bilde.

Woraus aber wire der Charakter, die ganze Anlage eines Volkes
besser zu erkennen als aus seinen Idealen? Wird doch auch das Urteil



87
iber den einzelnen Menschen nicht einseitig nach dem bestimmt, was er
tut, sondern noch mehr nach dem, was er fiir recht und unrecht hilt.
Wenn wir also ein Mittel haben, den Charakter eines Volkes zu er-
kennen, so sollen wir uns dessen auch bedienen. Was Geschichte und
Kulturgeschichte zu geben vermdgen, bleibt im besten Fall fragmentarisch.
Nur die Sage gibt uns ein ganzes Bild von ldngst entschwundenen Zeiten.
Aber, wird man sagen, dieses Bild ist unwahr. Ohne Zweifel, insofern
man es fiir die geschehene Geschichte nimmt, und insofern man zwischen
Wirklichkeit und Wahrheit keinen Unterschied zu machen vermag. Die
Sage liefert uns kein Abbild des wirklich Geschehenen; wir erkennen
aus ihr die einstige Wirklichkeit nicht. Dafiir erhalten wir durch sie
den Einblick in die Tiefen der Volksseele wahrer und klarer als durch
jede Urkunde, und damit die Erkenntnis einer Wahrheit, die nach meinem

Dafiirbalten zum mindesten ebenso wichtig ist, als die Kenntnis des
wirklich Geschehenen.

‘Was sich nie und nirgends hat begeben,
das allein veraltet nie!

denn es ist der Sphire des Zufilligen entriickt und in eine Hohe ge-
hoben, wo nicht nach dem momentan Wirklichen, sondern nach dem
ewig Wahren gefragt wird. Unser Volk trauert, dass ihm Tell und
Winkelried entrissen sein sollen; es hat das Gefiihl, um Schones und
Grosses drmer geworden zu sein. Aber weshalb sollten ihm diese Ge-
stalten wirklich entrissen sein? Ich weiss wohl, wie schwer es ist, auch in
den obersten Klassen den Schiilern das Wesen der Sage klar zu machen;
aber es liesse sich dennoch eine Form finden, die der niichternen Kritik
nicht einfach das Feld rdumte. In der Volksschule sollte von Kritik
iiberhaupt nicht die Rede sein; da miissen die Kinder Tell und Winkel-
ried kennen lernen. Auf den obern Stufen der Gymnasien aber soll man
es versuchen konnen, das historisch Beweisbare zur Geltung kommen zu
lassen, ohne in dem patriotischen Hochgefiihl eine unheilbare Verheerung
anzurichten. Man vergesse doch nicht, dass die Einzelheiten des histo-
rischen Unterrichts wieder verloren gehen, zumal wenn es sich um eine
so zerfahrene Zeit handelt, wie der Anfang des vierzehnten Jahrhunderts
eine war. Nie und nimmer aber verblasst der néchtliche Schwur auf
dem Riitli oder die Gestalt des Recken mit den Speeren im Arm. Was
hilft es euch, das mit Gewalt zu zerstoren? sorgt viel lieber dafiir, dass
die Jugend, unbeschadet ihres historischen Wissens, ein Gefiihl dafiir
bekomme, was sie an ihrer Sage hat, und sie wird aus eurem Unter-
richt doppelt bereichert hervorgehen.



88

Wie steht es nun aber mit den antiken Sagen? hier bindet uns doch
keine Pietdt. Wir wissen, dass die romische Geschichte bis zum Jahr
300 v. Chr. ein Bau ist, dessen schimmernder Glanz vor der historischen
Kritik kaum in einem Punkte Stich hdlt. Was sollen wir also damit
anfangen? Vor allem schédlich schiene es mir, der Jugend die alte Ge-
schichte vorzutragen, um sie gleich darauf kritisch zu zerstéren. Will
man die Sagen nicht geben, so schweige man ginzlich davon. Damit
wiire aber der Jugend selbst wenig gedient. Kein Volk der Welt hat
einen solchen Wunderbau aufgerichtet, wie ihn die ersten zehn Biicher
des Livius darstellen. Hier wie nirgends sehen wir alle die Tugenden,
die der Romer schiitzte, korperlich, leibhaft vor ums. Die sdugende
Wolfin und der Raub der Sabinerinnen, der fromme Numa und der
wilde Tarquinius, Lucretia und Virginia, Brutus der Richter seiner
verriterischen Sohne, der Heldentod des Curtius, die Siegeslaufbahn des
Camillus, das Geschick Coriolans, die Feldherrnstrenge des Manlius
Torquatus, die Todesweihe der Decier, des Fabricius Unbestechlichkeit
und Appius Claudius unbeugsame Festigkeit, das ist nur eine ganz kleine
Auswahl aus der reichen Pracht dieser Geschichten. All das, was so
sehr zum innersten Herzen der Jugend spricht, was ihrem -eigenen
Gemiit so sehr entgegenkommt, woraus sie die romische Grosse besser
kennen lernen als aus allen Feldziigen des Caesar und Germanicus,
sollte ihr vorenthalten bleiben? Dass das bose Beispiel, auch wenn der
Bisewicht iibel endet, nicht abschrecke, mag richtig sein; aber nicht zu
bezweifeln ist, dass das edle Beispiel hebt und erzieht. Und wenn wir
nur beim Wissen stehen bleiben wollen, so ist fiir uns die Art, wie die
Rémer ihre Geschichte angesehen haben, durchaus nicht gleichgiiltig,
sondern im hochsten Grade belehrend.

Man wird mir entgegen halten, dass diese Geschichten keine echten
Sagen, sondern Erfindungen seien, deren Urheber zuweilen noch nach-
gewiesen werden konnen. Darauf antworte ich, dass es reiner Zufall
ist, ob wir den Ursprung einer Sage noch erkennen konnen oder nicht,
und dass darauf fiir unsere Frage gar nichts ankommt. Das Ent-
scheidende ist, ob das Volk zur Zeit seiner Grosse in diesen Erzéhlungen
seine Geschichte gesehen habe, und wie sehr dies der Fall war, weiss
jeder, der Cicero und Seneca kennt. Zur Zeit der Wiedererweckung
des Altertums wurden die altromischen Heldengestalten wieder allgemein
bekannt, die ganze Literatur der Renaissance gibt davon Zeugnis. Fiir
die Stellung, die Goethe zu diesen Dingen einnahm, ist ein Wort be-
zeichnend, das er zu Eckermann sprach. ,Mangel an Charakter der
einzelnen forschenden und schreibenden Individuen ist die Quelle alles



39

Ubels unserer neuesten Literatur. Besonders in der Kritik zeigt sich
dieser Mangel zum Nachteile der Welt, indem er entweder Falsches fiir
Wahres verbreitet, oder durch ein #rmliches Wahre uns um etwas
Grosses bringt, das uns besser wire. Bisher glaubte die Welt an den
Heldensinn einer Lucretia, eines Mucius Scaevola, und liess sich dadurch
erwirmen und begeistern. Jetzt aber kommt die historische Kritik und
sagt, dass jene Personen nie gelebt haben, sondern als Fictionen und
Fabeln anzusehen sind, die der grosse Sinn der Romer erdichtete. Was
sollen wir aber mit so einer drmlichen Wahrheit! Und wenn die Romer
gross genug waren, so etwas zu erdichten, so sollten wir wenigstens
gross genug sein, daran zu glauben.®

Die Romer zur Zeit des Augustus zweifelten nicht an der histo-
rischen Wirklichkeit ihrer alten Geschichte; kaum dass sie die darin
enthaltenen wunderbaren Ziige rationalistisch umzudeuten bestrebt waren.
Um so lebhafter empfanden sie das Bediirfnis nach einer dichterisch
gestalteten nationalen Sage, wie sie die Griechen im homerischen Epos
besassen. Und als ihnen Virgil eine solche schenkte, als die Aeneis
fertig vorlag, da behandelten sie die schone Dichtung nicht etwa als
miissiges poetisches Spiel, sondern als einen nationalen Schatz, dem sie
nicht Freude und Stolz genug entgegenbringen konnten. Von dem
Jubelruf des Properz an, der in der Aeneis die Erfiillung aller Wiinsche
begriisste, bleibt Virgil fiir die Rémer ,unser Dichter“, wie Homer ,der
Dichter* der Griechen war. Die folgenden Dichter setzen den Inhalt
der Aeneis den alten griechischen Sagen vollig gleich; an ihn kniipfen
sie neue Erfindungen, seine Gestalten wandeln unter den Heroen der
alten Zeit.

Wir sehen daraus, wie wichtig dem romischen Volke eine reiche,
dichterisch bearbeitete Sage erschien, deren es bisher entbehrt zu haben
glaubte. Wir diirfen hier dep historischen Sachverbalt den Schiilern
ruhig darlegen. Der Dichter redet fiir sich selbst deutlich genug. Fiir
die dltere romische Geschichte aber sind die sagenhaften Darstellungen
gar nicht zu entbehren. Ich meine natiirlich nicht, dass nun nach
alter, gliicklich abgetaner Weise der Geschichtsunterricht in einzelne
Geschichtchen aufgelost werden miisse. Wohl aber glaube ich, es seien
den kleineren Schiilern diese Geschichten zu erzéhlen, wihrend man
mit den Vorgeriickteren, ohne weiter darauf zuriickzukommen, die poli-
tische und Verfassungsgeschichte behandeln wiirde. Bei der DBunt-
scheckigkeit der schweizerischen Lehrplidne ist es freilich schwierig oder
vielmehr unmoglich, einen fiir alle Verhdltnisse passenden Vorschlag zu
machen; aber das ist auch gegenwirtig gar nicht meine Aufgabe. Ich

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1902. 74



90

wiederhole nur, dass die glinzenden Gestalten der ersten Jahrhunderte
Roms #usserst geeignet sind, die jungen Gemiiter ebenso zu begeistern
und zu erwirmen, wie ihnen vom Charakter des rdomischen Volkes einen
Begriff beizubringen, dass also die Bekanntschaft mit ibnen zugleich der
ethischen Erziehung und der historischen Belehrung dient.

Wie halten wir es aber mit den griechischen Sagen, deren iiber-
reiche Fiille selbst den erschreckt, der sich dauernd mit thnen beschéftigt?
Es gibt in Griechenland und Kleinasien keine Stadt oder Landschaft, die
nicht ihre Sagen und Kultlegenden hiitte; und diese alle sollten wir den
Schiilern vortragen ? Da dies unmoglich ist, konnen nur zwei Méoglich-
keiten in Frage kommen: wir geben gar nichts, oder eine Auswahl.
Wenn das letztere, was wihlen wir aus dem ungeheuren Gebiet? Ich
brauche die Alternative nicht zu teilen; die Beantwortung beider Fragen
ergibt sich aus einer historischen Betrachtung

Zuvor aber muss ich eine Anmerkung machen. Die Schiiler unserer
Gymnasien lernen, so weit sie nicht vorher schon Biicher wie Schwabs
»Sagen des klassischen Altertums“ gelesen haben, die griechischen Sagen
zuerst aus Ovids Metamorphosen kennen, und verbreitete Biicher wie
Stolls Mythologie basiren ganz wesentlich auf diesem Gedicht. Das ist
ein unleugbarer Schaden. Die Hoheit der griechischen Mythen erscheint
bei Ovid verdunkelt, erstens weil er seine Weisheit aus einem spiten
Handbuch hat, und zweitens weil er mit seinem Stoff in keinem inner-
lichen Verhiltnis stand. Den Rhetorenschiiler und Epikureer interessirten
die alten Geschichten nur insofern, als er darin ein geeignetes Mittel
sah, sein Publikum zu unterhalten. Die Darstellung ist leicht, glinzend,
pikant, aber frivol und ohne wahre innere Wéarme, auch heute noch
eine amiisante, aber fiir die Schule ungeeignete Lektiire. Das gilt vom
Stoffe noch fast mehr als von der Form. Es ist doch im Grunde ein
bizarrer Gedanke, alle Geschichten zusammenzutragen, an deren Schluss
irgend jemand in einen Vogel, Frosch, Fisch, Baum oder sonst etwas
verwandelt wird. Ovid hat ja freilich dafiir griechische Vorbilder gehabt,
aber keine, von denen wir viel zu riihmen wiissten. Der Schiiler, der
die hellenische Sagenwelt zuerst aus den Metamorphosen kennen lernt,
ist versucht zu glauben, die Verwandlung sei ein wesentlicher Bestandteil
jener Mythen, wihrend sie in Wahrheit in der grossen Poesie der Griechen
sehr selten ist. Und dann macht er sich von dem Eindruck, den die
leichtfertize Behandlung der Gegenstinde auf ihn macht, nur schwer
wieder los, besonders weil ihm die einschmeichelnde Sprache und der
glatte Vers den Virgil und selbst den Homer herb erscheinen ldsst. Es
wire hohe Zeit, dieses Gedicht aus dem Schulplan zu entfernen.



91

Die griechische Sage spiegelt den Volkscharakter nicht weniger als
die romische, aber es besteht doch zwischen beiden ein wesentlicher
Unterschied. Soweit nicht die zahllosen kleinen Ortssagen, von den
iibrigen Stimmen unbeachtet, fortblihten, war die grosse Masse der
Sagen bereits dichterisch behandelt, als sich in:Griechenland die ersten
Anfange historischer Forschung entwickelten. Was die Romer erst spiit
schufen, hatten die Hellenen sehr friih. In einer méchtigen Reihe von
epischen Gedichten, von denen uns nur Ilias und Odysee ganz erhalten
sind, waren die Sagen zahlreicher Stidte und Stimme vereinigt, und
zwar mit einer so hohen poetischen Kunst in der dussern Darstellung
wie in der psychologischen Zeichnung, dass sie dem ganzen Altertum
als unerreichte Muster galten.

Wohl wirkte die sagenbildende Phantasie, ganz gleich wie in Rom,
bis in das vierte Jahrhundert v. Chr. fort. Die athenische Geschichte
vor allem zeigt, wie diese Phantasie bei jeder neuen Phase, in die der
athenische Staat trat, auch die Mythen verinderte, und insofern erblicken
wir hier eine der romischen ganz parallele Entwicklung. Daneben aber
stand das abgeschlossene Epos als eine gewaltige Macht, die schon auf
die friihesten Dichter des Mutterlandes seinen Einfluss iibte, um so mehr,
als es seine letzte Ausgestaltung im Mutterlande erhalten hatte. An
das Epos schliesst sich denn auch unmittelbar die attische Tragéddie an.
Als Aischylos die Tragddie recht eigentlich schuf, tat er das dadurch,
dass er ihr die Heldensage zum Stoff gab, und zwar die durch das Epos
bereits poetisch gestaltete Heldensage. Schon er und dann auch die
spiteren Dichter zogen aber auch Lokalsagen heran, die dem Epos fremd
waren, und so entstand jene wunderbar reiche, tragische Poesie, deren
spirliche Reste noch einen Reichtum bedeuten.

Aischylos erblickte in der Heldensage die Vorgeschichte seines Volkes,
und doch wagte schon er, den iiberlieferten Stoff nach dichterischen
Prinzipien umzugestalten. Viel energischer griff Euripides ein, der eine
grosse Zahl eigener kiihner Erfindungen auf die Biihne brachte. Denn
er stand den Mythen nicht mehr mit dem frommen Glauben gegeniiber
wie Aischylos. Zwischen ihnen steht die Aufklarung, die auch die
Anfinge der literarischen und historischen Kritik gebracht hatte. Ihm
war die Sage nicht mehr unbedingt Geschichte, so wenig wie dem
Sophisten Thukydides. Es wihrte nicht sehr lange, so zog Ephoros,
der Historiker des vierten Jahrhunderts, aus der Kritik der Sagen den
Schluss, bis zur dorischen Wanderung reiche die mythische, mit dieser
beginne die historische Zeit. Die Poesie war zwar noch stark genug,
um ihre Schopfungen so sehr zur Geltung zu bringen, dass sie von den



92
Rednern als geschichtliche Tatsachen behandelt wurden; aber das wurde
mehr und mehr zur leeren Form. Von Platon an greift immer stirker
die Meinung Platz, die Sagen seien einfach Erfindungen der Dichter,
und diese Auffassung teilt das ganze spitere Altertum, vor allem die
Philosophenschulen. Die Scheidung, die Ephoros zwischen mythischer
und historischer Zeit vornahm, ist bis in die neueste Zeit hinein respektirt
worden. Erst seit zwei Jahrzehnten hat man angefangen, die Anregungen
Otfried Miillers und Gerhards zu beachten und die Sage der historischen
Forschung nutzbar zu machen.

Durch diesen geschichtlichen Uberblick beantwortet sich uns die
Frage nach der Verwendung der griechischen Sagen im Gymnasialunter-
richt fast von selbst. Die Sagenforschung konnen wir, wie wir sehen,
im historischen Unterricht nicht verwenden, und auch bei Erklarung der
mythischen Ziige, die so lange als Geschichte galten, wie bei der
Einigung Athens durch Theseus und der Kolonisation Joniens durch
Athen miissen wir sehr vorsichtig sein; denn es ist sebhr schwer, der
Jugend begreiflich zu machen, wie die Uberlieferung durch Verinderung
der staatlichen Verhiltnisse nachtriiglich beeinflusst werden kobnte. Eine
Art von Parallele findet sich allenfalls in Stauffachers Rede auf dem Riitli:

wir stiften keinen neuen Bund; es ist
ein uralt Biindnis nur von Viter Zeit,
das wir erneuern.

Aber selbst das pflegt nicht anzuschlagen, weil die Schiiler die Sage
von der Einwanderung der Schwyzer aus dem Norden bereits kennen
und deren Kenntnis bei Stauffacher voraussetzen. Es wird also besser
sein, hier moglichst Mass zu halten; aber auch auf hellenischem Boden
ist so manches, was wir den Schiilern nicht vorenthalten diirfen, wenn
es auch von der Kritik verworfen ist. Solon bei Kroisos, Hippokleides
in Sikyon, Polykrates Gliick und Ende und so manches, was Herodot
erziihlt, ist fiir jugendliche Ohren ausnehmend geeignet.

Damit bin ich jedoch nicht zu Ende. Das Epos und die Tragidie
haben nicht nur das Altertum beherrscht, sie sind auch fiir die moderne
Entwicklung von ungeheurem Einfluss gewesen. Ob man den Homer
griechisch lesen konne oder nicht,

Trojas Verderben, rhythmisch festgebannt,

Jahrtausenden so schrecklich als bekannt
muss jeder Gebildete kennen. Den Kampf um Ilios, die Irrfahrt des
Odysseus, die Heimkehr der Atreiden, und die Tat und Siihnung des
Orestes miissen schon die jlingeren Schiiler erfahren, schon weil sie
diese Geschichten in allen Literaturen fortwihrend antreffen. Zugleich



93

sind sie so wirkungsvoll und schon, dass ihnen die Knaben mit immer
neuem Vergniigan lauschen. In diesen Kreis gehoren ausserdem das
Schicksal des Aias und Philoktetes, wie die Heimholung der Iphigenie.

Uberhaupt ‘kann ich sagen, dass ich schon den jingeren Schiilern
alle diejenigen Sagen mitteilen wiirde, die durch ihre poetische Behand-
lung auf das Altertum wie auf die Bildung der mosdernen Welt von
Bedeutung geworden sind. Dabei kommt nichts darauf an, ob wirkliche
Sagen, oder wie bei Medeas Kindesmord, grossartize Erfinduagen des
Dichters vorliegen. Ausser den genannten sind da vor allen noch die
Geschichten des thebanischen Sagenkreises zu erwihnen, ferner die Sage
von Prometheus, Alkestis, Herakles. Mit diesen kann man sich begniigen,
bis die Schiiler irgendwo in der Literatur auf weiteres stossen; womit
ich nicht meine, einen unabinderlichen Kanon aufgastellt zu haben.

Ich enthalte mich absichtlich einer Angabe, wo die Mitteilungen
iiber die grischischen Sagen zu geschehen hitten. Je nach der Verfassung
der Schule kann es der Lschrer des Deutschen oder der Geschichte tun,
oder sie kdnnen sich wechselseitig erginzen. Mit dieser Kenutnis sollten
die Schiiler aber ausgeriistet sein, wenn sie an die Lektire Homers und
der Tragiker herantreten; denn hier hanielt es sich nicht mshr um
Mitteilung von Greschichten, sondern um das Verstindnis der Dichter.

Was durch die hohe Poesie der Griechen der Menschheit geschenkt
warde, soll von ihr in Ehren gehalten werden. Die Hiiterin dieser
Schitze ist vor allem die humanistische Schuale. Ihr liegt ob, die ganze
Schonheit und Tiefe der hellenischen Sage den Schiilern zu erdffnen
und ihnen dadurch den Blick fiir das menschlich Grosse und Hohe zum
-schiirfen. Und zwar kann sie sich an die Form halten, welche die
grossen Dichter der Sage gegebsn haben. Die Abhingigkeit des Poeten
von seinen Vorgdogern zu zeigen, gehdrt ebenso wenig in den Schul-
unterricht, wie die Entstehungsgeschichte des Gredichtes. Vor den Schiilern
muss das Kuastwerk als etwas Rundes, Absolutes stehen, wie es der
Dichter auch meinte, als er es in die Welt sandte; zerzausen und zer-
fasern mig man es nachher in den wissenschaftlichen Ubungea. Daunn
wird die hellenische Sage auch weiter fordernd, veredslnd, erziehend
wirken, darch den Prophetenmuni des Dichtars, wie sie auf unsere
Klassiker gewirkt hat.



	Über Behandlung antiker Sagenstoffe im Gymnasialunterricht

