
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 11 (1901)

Heft: 5

Artikel: Grundlagen des 19. Jahrhunderts

Autor: Thommen, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


221

Grundlagen des 19. Jahrhunderts.

Von Dr. E. Thommen in Basel.

Das zweibändige Ruch des deutschgewordenen Engländers Houston
Stewart Chamberlain ist, bescheiden gesagt, eine Einleitung zu einer

Kulturgeschichte des 19. Jahrhunderts. Diese Einleitung definirt den

Anteil der Hellenen, Römer, Juden an der Kultur der alten Welt, stellt
fest, was das Völkerchaos, d. h. die auf dem Boden des römischen
Weltreichs eich tummelnden Epigonen und Frischlinge, mit diesem Erbe

angefangen, und zeichnet dann in grossen Zügen die Neugestaltung der
Welt durch die germanische Völkerfamilie.

Welches Recht hat der Verfasser, über Dinge, die schon so oft und

so gründlich behandelt worden sind, sich ein eigenes Urteil zu gestatten?
Mehr als mein dürftiges Referat wird der Umstand, dass dieses Werk
von 1000 Quartseiten nach zwei Jahren schon eine zweite Auflage erlebt

hat, Sie glauben lassen, dass es sich der Mühe lohnt, zu erfahren, wie
die Welt sich in diesem Kopfe spiegelt. Sicher ist, dass Ch. über eine

Literaturkenntnis verfügt, wie sie wenigen Sterblichen auch nur möglich ist.
H. S. Chamberlain, anno 1855 geboren, wurde durch französische,

englische, schweizerische Privatschulen und durch den Unterricht eines

preussischen Gelehrten für die Universität vorbereitet. Er erwarb sich,

hauptsächlich in Genf, eine vielseitige, vorzugsweise naturwissenschaftliche

Bildung, machte sich der gebildeten Welt bekannt durch ein Buch über
Rieh. Wagner, durch kulturgeschichtliche Aufsätze in der Revue Wag-
nérienne, in den Bayreuther Blättern, in der Revue des Deux Mondes.

Er bedient sich je nach Belieben der englischen, französischen oder
deutschen Sprache. Die letztere handhabt er mit erstaunlicher Sicherheit.

Seit vielen Jahren wohnt er, in Gemeinschaft mit einer hochbegabten

Gattin, zu Wien. Seine Heroen, auf deren Aussprüche er sich

mit Vorliebe beruft, sind Leonardo da Vinci, Luther, Kant, Goethe. Durch
kein Vorurteil verrät der Autor des einzigen mir bekannten Buches, dass

Schwel«. Pädaj. Zeitschrift. 1901. 16



222

er nicht ein urdeutscher Mann, sondern ein Engländer ist, es sei denn

durch seine Abneigung gegen die Franzosen als Politiker und gegen
ihren Tyrannen Napoleon.

Ich werde in der folgenden Skizze seine Hauptgedanken ohne

Kommentar darzubieten versuchen, so weit ich sie verstanden habe.

Das Erbe der alten Welt ist: Hellenische Kunst und Philosophie,
römisches Recht, jüdische Moral und die Erscheinung Jesu Christi. Durch
die Kunst, durch das Bewusstsein freischöpferischer Kraft, erhebt sich

nach Schiller der Mensch über die übrigen Lebewesen. Und als Künst-

lerisch-GeBtaltender, aber auch nur als solcher, war der Grieche gross
und bewundernswert, und als das Land, wo das Genie seine Eigenart
"unbegrenzt entfalten, seine Persönlichkeit machtvoll geltend machen und
seiner Zeit das Siegel aufdrücken konnte, ist Griechenland das Land der

Sehnsucht, in dem die modernen Gestalter des lebendigen Wortes und
des toten Steins mit vollem Bewusstsein oder aus dunklem Drang Heimatrecht

gesucht haben ; und weil mit dem hervorgebrachten, ewiger Dauer
würdigen Neuen und Eigenartigen immer auch die Person des Schöpfers
über die Menge des ins Dunkel zurücksinkenden Eintagslebens empor-

' gehoben wurde, deshalb ist das kleine Volk der Hellenen von hoher

Bedeutung für uns, gänzlich verschieden von jenen grossen,
ameisenähnlichen Völkern der Ägypter und Chinesen, deren emsige zivilisatorische

Tätigkeit anonymen Aktiengesellschaften anzugehören scheint. Obwohl
den Griechen die Gabe richtiger Beobachtung und kühner Berechnung
nicht versagt war, obwohl die Weisesten schon die Grundsätze des

kopernikanischen Weltsystems ahnten, so überwucherte doch der Trieb des

Gestaltens die Fähigkeit, das Tatsächliche aus purer Wahrheitsliebe
geduldig zu verfolgen. Wie die Dichter für das Volk die Götter zurecht-

modelten, so dass die Ansätze zu einer Volksreligion verkümmerten, so

hat Aristoteles, der alles Gedachte in die Formen der vernunftgemässen

Logik zu zwängen bemüht war, eine Theologie geschaffen, welche bis

heute wie ein Bannfluch die gesunde Entwicklung religiösen Denkens

gehemmt hat.

Indem die Kunst auch für die Darstellung geschichtlicher Ereignisse
massgebend wurde, hat sie zu einer Geschichtschreibung geführt, die
schon von den nüchternen Nachbarn der Griechen, den Römern, als

überschwängliche und lügenhafte Selbstverherrlichung gekennzeichnet
wurde. In Wahrheit verdienen bloss die Geschichtschreiber als Dichter,
nicht die Geschichten selber Bewunderung. Denn als politische Gemeinschaften

waren die Griechen alles eher als rühmlich und vorbildlich, und



223

niemals haben Historiker soviel Anlass gehabt, hässliche Flecken mit
Flitter zu übergolden.

Während Rom auf dem Gebiet der dichtenden und der bildenden

Kunst immer nur ein schwacher Schüler der Griechen geblieben ist und
dem modernen Menschen nichts positiv Eigenartiges hat bieten können
als die Satire, die unpoetischste Gattung der Poesie, so hat es uns als
staatbildendes und staaterhaltendes Element so viel überliefert, dass es

schwer hält, zu unterscheiden, was an dem heutigen Bestand römisch
und was germanisch Ì3t.

Weniger durch seine grossen Männer als trotz den grossen Männern,
die mehr im Vernichten und Dezimiren des Volks geleistet haben als

im Aufrichten, ist Rom zum Rechtsstaat geworden. Das lässt auf eine

dem römischen Volk angeborene Tüchtigkeit und moralische Zähigkeit
schliessen. Schlug bei den Athenern der Geist in die Krone, so schlug
er hier in Stamm und Wurzeln. Die Rechtsform des Staats, das

römische Reich, erhielt sich in lückenloser Überlieferung bis in den

Anfang des 19. Jahrhunderts. Das grosse und unbestreitbare Verdienst
des römischen Rechtssinnes ist die Begründung der Familie und der Ehe

als sacrosancter Institutionen. Dank dem angeborenen Trieb, alle

vorgefundenen Verhältnisse in die Formen dauernder gerechter Satzung zu

bringen, hat die allmähliche römische Expansion, die Herrschaft des

römischen Bürgers über die anliegenden Länder von Europa, Asien und

Afrika, nie ein Fluch für die Unterworfenen werden können, weil dieser

Bürger ein Ganzes nicht anders als ordnend zu beherrschen trachtete.
Darum die ungeheure Überlegenheit über semitisch-karthagische
Eroberung, die wohl mit beneidenswerter Intelligenz alle praktisch
verwertbaren Erfindungen aufgriff und verarbeitete, bei fremden Völkern im
Interesse des Handels künstliche Bedürfnisse grosszog, sonst aber selbst

die nächsten Stammesangehörigen jedes menschlichen Rechts beraubte
und darum auch nie auf Anhänglichkeit und Treue rechnen konnte.
Durch die Vernichtung Karthagos hat Rom für die indoeuropäische
Rassen die Möglichkeit geschaffen, auch in unsern Tagen am Nil und

am Kongo den Sieg zu erringen über die semitisch-arabische Weltmacht
und ihre Schöpfung, den Mahomedanismus. Und durch die zweite
Vernichtung einer semitischen Metropole, durch die Zerstörung von Jerusalem,

haben die Römer unwissentlich das Christentum gezwungen, seine

Bestimmung zu erfüllen, aus einem jüdischen Sektenglauben eine

Weltreligion zu werden.

Solange Rom als instinktiv wirkende Masse, aus der die einzelnen
Grossen nicht hoch emporragten, wirkte, solange war der auf den Kern



224

der Bevölkerung beschränkte Begriff civis, Bürger, der Inbegriff des

Freien, Gleichen. Als die herrschfähige Rasse dem Ehrgeiz Einzelner
zuliebe in wahnsinnigen Bürgerkriegen sich selber aufgezehrt hatte, als

Kaiser, bald fast nur noch Fremde, Mestizen, die Heiligkeit der Majestas

populi, der Volksmajestät, auf ihre eigene Person übertrugen, da erst
wurde das Bürgerrecht auf alle Reichsangehörigen ausgedehnt, nunmehr
ein wertloses Wort. Der civis war zum subjectus, der Bürger zum
Untertan geworden.

Dennoch überlieferte Rom selbst dem nie gänzlich unterworfenen
Germanien die Keime zu allem, was man mit den Worten: Zivilisation,
Recht, Organisation, Verwaltung begreift. Was aber in der Republik
lebendiger Organismus gewesen war, an dem das Volk ununterbrochen
schaffte und änderte, das wurde in der Kaiserzeit von kleinasiatischen,
griechischen, semitischen Rechtsgelehrten mit düftelnder Spitzfindigkeit
zu Dogmen, zu Lehrsätzen umgewandelt, mit denen wir heute noch
laboriren. Durch eine staatsrechtliche Fiktion wurde z. B. der Monarch,
der bei andern Völkern ein reiner Gewaltherrscher war oder als ein
Göttersohn oder Vertreter Gottes galt, definirt als derjenige, an den
das Volk seine Machtfülle und Rechte übertragen hat, durch den es
seinen Gesamtwillen ausführen lässt. Das Volk aber, das mit der
Volkssouveränität Ernst macht, stellt sich genau auf den Boden des freien
römischen Bürgertums.

Da Achtung vor den Ansprüchen Anderer auf Freiheit und Beaitz
die moralische Grundlage ist, auf der allein dauerndes Recht gebaut
werden kann, so muss dem rechtschaffenen römischen Volk ein besonderes
Mass von Selbstbeherrschung und Selbstaufopferung eigen gewesen sein.
Warum blieb den Römern, nicht den begabteren Griechen, die
Ausgestaltung des Rechts, die Abstraktion fester Prinzipien aus den Erfahrungen
des Lebens, für alle zivilisirten Völker vorbehalten Weil die Griechen
den verhängnisvollen Irrtum begingen, den Staat zum Ausgangspunkt
zu machen und nicht die Familie. Wenn bei den Griechen ein
Denker wie Plato die Abschaffung der Familie für ein erstrebenswertes
Ziel halten konnte, so zeigt das, dass die Griechen meinten, das Recht
sei ein Gegenstand freier Spekulation, dass sie das Gefühl dafür
verloren hatten, dass ein Recht, um lebensfähig und dauernd zu sein, zuerst
gelebt werden, aus tatsächlichen Verhältnissen hervorgehen muss, nicht
aus konstruirten. In Rom war die Familie infolge der unbegrenzten
Gewalt des Hausvaters und der vorzüglichen Bestimmungen in Bezug
auf Testir- und Erbrecht eine feste, unzertrennliche Einheit, wie eie ein
dauerhafter Staat zur Voraussetzung hat. Die dritte Bedingung war



225

ebenfalls erfüllt: die Frau stellte der Römer mit sich auf gleiche Linie.
Das Erbrecht machte keinen Unterschied zwischen beiden Geschlechtern,
eine Tatsache, welche die Römer weit über die andern Völker hinaushebt,

auch über die Germanen, welche in der Schätzung des Weibes
eine so vorzügliche Stellung einnahmen. Der römische Staat, nicht erst
die Kirche, hat die Heiligkeit der Ehe geschaffen, welche staatszerstörende

Sozialisten haben leugnen wollen. Das Papsttum selber ist die
direkte Fortsetzung des römischen Pontifikats; indem es in keltisch-germanischen

Landen für Anerkennung des römischen Rechts arbeitete, hat
es für Erhaltung mancher edlen römischen Idee gesorgt.

In der Erscheinung Jesu Christi erblickt Ch. den höchsten
Beweis für seine Ansicht, dass nicht die Idee, sondern die Persönlichkeit
das Ausschlaggebende, das Produktive sei. Das Endergebnis von 70-

jähriger Forschung, die sich an die Person Christi geknüpft hat, ist, dass

das tatsächliche Erdenleben Jesu Christi eine immer konkretere Gestalt

gewonnen hat, und dass in seiner Persönlichkeit der Mittelpunkt und die
Quelle alles Christentums zu sehen ist, nicht in dem, was 19

Jahrhunderte von christlichen Kirchen aus ihr gemacht haben. Im Gegensatz

zu Buddha, der am Ausgang einer greisenhaften, ausgelebten
Kultur stehend, die Welt entgöttlichte, auf alle Lebensgüter verzichtete
und lebend sich abtötete, ist Christus der freudigste, mutigste B e j ah er des

Lebens gewesen; aber er hat ein neues Leben, eine neue Menschengattung
erst geschaffen. Durch die Me ta noia, unrichtig mit Busse übersetzt,
durch die Umkehr der Willensrichtung, wurde der Mensch, der
seinem Beispiel nachlebte, Bürger und Teilhaber eines Himmelreiches,
eines Reiches, das inwendig in uns ist, teilhaftig eines Herzensfriedens,
der alle Beziehungen und Tätigkeiten des Lebens heiligt und verklärt,
der mutig macht zum unablässigen, stündlichen Kampf mit den
Sklaveninstinkten in der eigenen Brust und geduldig zum Tragen der von aussen
kommenden Widerwärtigkeiten. Aber unbeschränkte Duldsamkeit und

tränenselige Demut sind dem Christentum angedichtete Eigenschaften.
Das Beispiel eines moralischen Heldentums hat Chr. der Welt
gegeben, die Möglichkeit einer sittlichen Kultur hat er geschaffen.
Nicht ein Vollender der jüdischen Religion war Christus, sondern ihr Verneiner.
Vielleicht war er auch der Rasse nach als Galiläer nicht ein Semit,
sondern ein Arier, Blut von unserem Blut. Ins Herz, ins Gemüt

verlegte er den Mittelpunkt aller Religiosität ; das Gemüt aber hatte in der

jüdischen Religion mit ihrem Formalismus und harten Rationalismus
keinen Platz, nur die Vernunft. Den Juden aber zeichnete vor den

Ariern aus der Glaube an die Freiheit des Willens. Der Arier



226

ward von dem Eindruck des Gesetzmässigen in der Natur so sehr

überwältigt, dass er nicht nur sich, den Menschen, sondern auch die höchsten

Götter als Geschöpfe der Schicksalsmacht, nicht als Schöpfer dachte.

Der Wille des jüdischen Gottes aber ist das Uranfängliche. Er hat
alles geschaffen, regirt alles, weiss alles, will alles. Im Juden selber

ist der Wille so stark, dass nocli heute ein unbegabter Jude an
Charakterbestimmtheit und Zähigkeit und Zielsicherheit einen begabten Arier
übertrifft. Den moralischen Willen hat Christus nur als Zugehöriger des

Judenvolkes zum treibenden Element seiner Religion machen können.

In den Grenzen des Römerreichs lagerte sich das Völkerchaos. War
das fähig, das Erbe des Altertums zu übernehmen und mehrend
weiterzutragen?

Zwei Völker hatten sich ihre Rassenreinheit und damit ihre Kraft
und Eigenart, ihre Persönlichkeit bewahrt: die Juden und die Germanen.

Wir dürfen nämlich nicht übersehen, dass es durchaus nicht bloss

geographische Verhältnisse, Einwirkungen des Klimas u. drgl. sind, die
die Tüchtigkeit, Sieg oder Niederlage der Rassen in ihrem Wettkampf
bedingen, sondern ebenso sehr wie bei den hochentwickelten Tieren reine

Züchtung. Ch. meint, dass 5 Prinzipien für die Vortrefflichkeit der
Rasse massgebend seien: Qualität des Materials, Inzucht, Zuchtwahl,
Notwendigkeit von Blutmischungen, Notwendigkeit, dass diese Mischungen
in der Wahl und in der Zeit streng beschränkt seien. Rassen, die
diesen Bedingungen nicht genügen, wie die Mestizenvölker Südamerikas,
sind unfehlbar dem Untergang geweiht. Die Rasaenreinheit braucht
nicht etwas Ursprüngliches zu sein; sie kann aus der anfänglichen
Mischung durch Ablösung und Sonderentwicklung eines Volksverbandes

allmälig gebildet werden. Auf dem Umfang des durch Einfluten und

Durcheinanderwogen von heterogenen Elementen rasscnlos und charakterlos

gewordenen Römerstaats bedeutete die Abtrennung und Sonderentwicklung

von Nationen das Keimen und Blühen von neuen, reinen
Rassen. Die Quintessenz der Rasse wiederum, oder, wenn man so will,
die Augen am Körper der Masse sind die Helden oder die Genies.
Bedeutungs- und verhängnisvoll ist es nun. dass das Erbe des Altertums

uns durch ein Bastardengeschlecht, ein verwischtes, abgeschliffenes
Völkergemengsel überliefert worden ist. Die Länge de8 Rheins und der
Donau scheidet die Völker, die ihr eigenes Wesen wahren konnten, von
denen, die durch regellose Blutvermischung ihre wesentlichen Züge und
damit ihr Erstgeburtsrecht einbüssten.

In dieser Zeit der Verwirrung wurde nach dem Bild des versteinerten
römischen Imperiums die christliche Kirche ausgebaut. Der korrumpirte



227

Aberglaube des heidnischen Volks wurde zwar mit dem Bann belegt, aber
als Dämonenglaube in den christlichen hineingetragen. Über die heiligste
Menschenpflicht, die veredelnde Fortsetzung der Rasse, setzte diese Zeit
die Askese, die Abkehr von der Menschengemeinschaft, eine ebenso

grosse Versündigung gegen die Natur wie gegen den Geist der christlichen

Lehre.

Das Einbrechen des Germanentums in den römischen Staat als ein

Verderben, als das Einbrechen der Nacht zu betrachten, ist grundfalsch.
In Wahrheit hat germanische Kraft im römischen Solde das Reich vor
dem Zusammenbrechen unter der Wut des neupersiscben wie des hunnischen

Ansturms gerettet. Durch ihre Klosterschulen hat uns die römische

Kirche den Buchstaben der antiken Bildung vermittelt ; allmälig aber
senkte sie sich mit bleiernem Druck auf die ins Helle strebenden

Menschen. Die Befreiung vom Völkerchaos, die Befreiung des Geistos

von der Tyrannei des römischen Universalreichs der Kirche ist nur den

Germanen zu danken. Seit 15 Jahrhunderten ist der Kampf des freien
Geistes gegen den knechtenden Formalismus ein Kampf des Nordens

gegen den Süden, ein Kampf des Germanentums gegen römische
Weltherrschaft gewesen.

Jahrhundertlang haben wir europäische Christen durch Nachfühlen

von hebräischer Geschichte, hebräischen Gedanken auch hebräisches

Denken und Dichten zu einem Teil unseres seelischen Lebens gemacht.
Die Juden selber haben während dieser Zeit als ein fremdes Volk unter
uns gewohnt und haben nicht nur einen ökonomischen, sondern auch

einen geistigen Druck auf uns ausgeübt. Ist nun der Jude, der uns das

alte Testament und damit eine eigene Welt von Vorstellungen geschenkt
hat, in erster Linie vor allen andern Völkern der religiöse Mensch?

Religiös in unserm Sinne gerade nicht, gerade am wenigsten. Für die

ganze übrige Welt ist Religion ein Geheimnisvolles, ein Übernatürliches,
ein Mysterium. Der jüdische Gottesglaube ist der Ausdruck einer

Menschenrasse, bei der der Wille die Phantasie völlig unterjocht hatte.
Das Verhältnis des Israeliten zu seinem Gott ist nicht auf eine dunkle
Sehnsucht, ein Erlösungsbedürfnis gegründet; es ist ein Veihältuis des

Tauschhandels : gibst du mir, so geb ich dir, ein krasser Materialismus.
Sogar die tiefsinnigen Mythen, welche den Juden von aussenher zukamen,
wurden unter ihren Händen zu platter Chronik. Diese Auffassung von

Religion verfolgt nur praktische Zwecke, keine idealen. Sie soll für
Wohlergehen auf dieser Welt sorgen, sie zielt namentlich auf Herrschaft
und Besitz.



228

Das Positive aber, das wir von niemand als den Juden haben

übernehmen können, das ist der Glaube, der glühende Glaube — nicht
in erster Linie der Glaube an einen Gott, denn zur Idee des einen
weltumfassenden Gottes haben sich die Juden erst spät, unter persischem
Einfluss durchgerungen und im Grunde nie ganz; denn immer ist dem

Juden Gott nicht Weltgott, sondern der Juden Gott, — nein, vielmehr
der Glaube als ein Mittel, um das Gebiet des durch den Willen zu
Erreichenden möglichst erweitern zu können. Nicht eine abstrakte Spekulation

des Menschengehirns, nicht eine innere seelische Erfahrung ist
dieser geglaubte Gott, sondern ein auf geschichtliche Tatsachen gegründeter:
Ich bin der Herr, der dich aus Ägyptenland geführt hat.

Wie bezeichnend, dass unsere ältesten Stammesbrüder, die Indoarier,
deren Denken und Phantasie so üppig war wie ihre Urwälder, es zu
keiner Geschichte ihres Lebenslaufes gebracht haben. Der Inder war
Hyperidealist und wegen seiner unendlich erhabenem Weltauffassung so

bescheiden, dass er alle Erscheinungen des Lebenden der Menschheit

gleichartig schätzte; er konnte sich nicht als einen Auserwählten denken,
zu dessen Gunsten' die übrige Schöpfung lebt und leidet. Sein Gott
konnte auch nicht in einer Bundeslado umhergetragen werden. Der
gereifte Inder glaubte, dass alle mythologischen Gestalten nur in seinem

Gehirn Dasein besässen, dass sie Symbole des der Vernunft Unzugänglichen

seien, dass schliesslich das ganze irdische Leben als Symbol
aufzufassen sei (alles Vergängliche nur ein Gleichnis) ; um so höher stieg
die Vorstellung von der Tragweite seines individuellen Lebens. Die
guten Werke galten ihm nichts mehr, wurden bedeutungslos ; es galt ihm

nur noch die innerste Absicht, jede Regung des Gedankens. Der
höchste Akt wurde vollbracht, wenn der Einzelne sein eigenes Wesen

umgestaltete, jede leiseste Regung der betörten Selbstsucht überwand,
bis der Eine in das All aufging. Das war für den Inder Erlösung.
Nur durch Brahman, d. h. durch Gebet, also durch Gnade, konnte

der, der sich durch frommes Leben würdig gezeigt, diese Erlösung
erreichen. Das war indische Religion.

Überall aber, wo semitisches Blut und semitische Ideen eingedrungen
sind, da werden wir finden : den Materialismus, die Greifbarkeit und

Beschränktheit der Anschauungen, die Hervorhebung des geschichtlichen
Elements dem idealen gegenüber, die starke Betonung der Gerechtigkeit,
im weltlichen Sinne des Worts, des gesetzmässigen moralischen Handelns
und der Werkheiligkeit im Gegensatz zu innerer Umwandlung und

Erlösung durch metaphysische Einsicht oder durch göttliche Gnade, die

Einschränkung der Phantasie, das Verbot der Gedankenfreiheit, die prin-



229

zipielle Intoleranz gegen andere Glauben, den glühenden Fanatismus.
Doch ist es die mit dämonischer Kraft und Genialität ausgedachte
Gesetzessammlung des alten Testaments, welche das zerschlagenste Volk
zum stärksten und lebenskräftigsten der Weltgeschichte gemacht hat.

Was den Germanen (diesen Namen braucht Ch. als

Rassenbezeichnung für die ganze Brüderschaft der Slaven, Teutonen, Kelten)
von den Semiten scheidet, was ihn dem Hellenen und Römer gleichstellt,

ja überordnet, da3 ist eine Dreiheit von überschwänglichen
Eigenschaften : die Liebe zur Freiheit, die Treue, die künstlerische Gestaltungskraft.

Treue, schon von den Römern als das bezeichnendste Merkmal
empfunden, erscheint als Treue gegen den selbstgewählten Herrn, Treue

gegen sieb selber, Wahrung der Persönlichkeit, im höchsten Sinn
Untertansein keinen andern Gesetzen als denen, die die Persönlichkeit sich selber

gibt, Autonomie des Willens als höchstes Prinzip der Sittlichkeit. Die
Geschichte der Germanen von ihrem Eintritt in die Weltgeschichte bis zur
Reformation Luthers bedeutet ein allmäliges Sichverlieren, Sichunterwerfen, dann

ein Sichwiederfinden und Befreien. Die stärksten der Karolinger, welche
das Germanentum als politische Einheit begründet haben, beförderten zu
einer Zeit, wo sie den römischen Bischof durch einen Fusstritt hätten
zertreten können, wider Willen das Streben dieses Kirchenfürsten nach

der weltgebietenden Stellung des römischen Cäsars. Die deutschen

Könige liessen sich durch die Einflüsterungen von römischen Rechts-

golehrten verleiten, das germanische Volkskönigtum zu ersetzen durch
eine jammervolle Nachäffung des römischen Imperatorentums. Barbaren

waren die Germanen nicht, als sie zum erstenmal über die Alpen
stiegen; denn sie waren frei. Barbaren wurden sie, als sie sich zu
Bütteln des römischen Stuhls hergaben. Ihre Persönlichkeit eroberten
sie wieder, als sie sich vom römischen Wesen losrangen, als sie die

Freiheit des Glaubens erkämpften. Der furchtbarste Typus des

antigermanischen Geistes war Ignatius Loyola, der den Verzicht auf eigenen

Willen und die Verleugnung des eigenen Urteils als Quelle der Tugenden

pries.
Ehe die Germanen als Schöpfer einer neuen Kultur betrachtet werden

können, ist es nötig, die Entwicklung der Religion und des Staates

innerhalb des römischen Reiches zu überblicken.
Als der christliche Glaube von dem Winkel Vorderasiens, in dem

ein ganzer Hexenkessel von Nationalitäten, Sprachen, Meinungen brodelte,
mitten unter einem Schwärm von orientalischen Aberglauben und
Geheimdiensten nach Rom, dem Sitz der grossen Weltpolizei, wanderte,
da war es nicht wahrscheinlich, dass für den köstlichen Inhalt sofort ein



230

würdiges Gefäss gefunden wurde, und dass der Inhalt selber ungemischt
bewahrt blieb. Die zum Christentum übergetretenen Juden, Syrer,
Egypter, Griechen, Römer brachten altgewohnte Anschauungen mit
herüber. Unter den Wortführern der östlichen und westlichen Sekten
tobte von Anfang an durch Jahrhunderte ein Kampf, der oftmals plump

genug durch Majoritätsbeschluss oder durch weltliches Machtgebot
entschieden wurde.

Zwei entgegengesetzte Weltanschauungen, der hellenische Mystizismus
und der jüdische Materialismus, mussten in ein System zusammengeschweisst
werden. Die eine gestaltete alsbald die Person Jesu Christi zum
fleischgewordenen weltschöpferischen Gedanken, die andere zum historisch
bedingten Messias der Juden. Fragen wurden von dem geistig viel tiefer

angelegten hellenischenChristen aufgeworfen, welche die indo-arische Menschheit

von altersher im tiefsten Grunde bewegt hatten, wie die nach

Erlösung und Gnade. Die judaisirende Richtung trug in der Hauptsache
den Sieg davon, weil sie den Menschen, die der unfassbaren Theoreme
müde geworden waren, fassbare, wenn auch vielfach rohe Lösungen darbot.

Die Tatsache der Erscheinung Christi wurde als notwendiges
Glied angereiht an eine Kette von Tatsachen, an die zielbewusst

zusammengestellte Historie des alten Testaments. Nun sah der Gläubige
den ganzen Heilsplan Gottes von der Schöpfung Himmels und der Erden
bis zum jüngsten Gericht vor sich aufgerollt. Innere Harmonie war aber

nicht denkbar in einem System, in dem ewig unvereinbare, sich gegenseitig

ausschliessende Religionsideale neben einander liegen. Schon wenn
wir auf Paulus zurückgehen, der eine jüdische und eine griechische Seele

in der Brust trug, stossen wir auf unlösbare Widersprüche, die für ihn
selber historisch leicht zu erklären sind, die aber, zu dauernden Glaubenssätzen

für alle Menschen gestempelt, notwendigerweise Zwist zwischen

ihnen säen und den Kampf bis in das Herz des Einzelnen fortpflanzen
mussten. Alles Widerspruchsvolle, Unbegreifliche in den nie endenden

Streitigkeiten der ersten christlichen Jahrhunderte, während welcher das

neue Religionsgebäude so schwer und schwerfällig und inkonsequent und
mühevoll und (wenn man von einzelnen grossen Geistein absieht) im

ganzen so würdelos, Stein für Stein, errichtet wurde, die spätem Vcr-
irrungen des menschlichen Geistes in der Scholastik, die blutigen Kriege
der Konfessionen, die heillose Verwirrung der heutigen Zeit mit ihrem
Babel von Bekenntnissen, das Ganze übertönt von der schrillen Stimme
der Blasphemie, das alles hat seinen letzten Grund in dem fundamentalen
Zwittertum des Christentums.

Wie im Kampf um die Glaubensdogmen das Juden tum die



231

Oberhand behielt, weil es an eine vorzüglich konstruirte Vorgeschichte
anknüpfte, so müsste Rom naturgemäss im Kampf um die politische
Gestaltung der Kirche seine Autorität der Welt aufzwingen, weil sie auf
der festen Grundlage einer allen Völkern zum Bewusstsein gebrachten
Überlegenheit beruhte und sich auf lückenlose historische Kontinuität
berufen konnte. Alle einzelnen Protestanten, d. h. Kämpfer für Ver-
innerlichung des Glaubens und für Freiheit des Individuums, mussten an
dieser in ihren Ansprüchen mit strenger Logik fortschreitenden Macht
zerschellen.

Weder Charaktergrösse noch selbständiges Denken verlangte die
römische Kirche von ihren Anhängern; sie hielt ihr Augenmerk unverrückt

auf die grosse Menge gerichtet, und für sie wurde die Religion so

vollständig aus Herz und Kopf in die sichtbare Kirche verlegt, dass sie

jedem zugänglich, jedem verständlich, jedem zum Greifen deutlich
gemacht war. Zu Beginn des 13. Jahrhunderts hat mit dem Verbot der

Bibelübersetzung und dem Dogma von der Transsubstantiation, der
barbarischen Lehre von der Verwandlung der Hostie in den Leib Christi,
innerhalb der Kirche die auf dem sichern und gemeinen Erdboden sich

fortbewegende Kraft Roms den nach der Höhe der Wahrheit und Freiheit

aufstrebenden germanischen Geist gebändigt. Der Protestantismus

dagegen, wie ihn uns die Reformation in verschiedenen Abarten vermacht

hat, so meint Ch., ist zu abstrakt, zu kasuistisch-dogmatisch, zu sehr mit
römischem Aberglauben infizirt, um uns Christum ganz wiederzugeben.
Er fürchtet für unsere Zukunft, wenn wir nicht die schöpferische Kraft
besitzen, um aus den Worten und aus dem Anblick des gekreuzigten
Menschensohnes eine vollkommene, vollkommen lebendige, der Wahrheit
unseres Wesens und unserer Anlagen entsprechende Religion zu schaffen,
der wir uns fraglos, sicher, begeistert hingäben, die uns im Innersten
erfasste, edelte, kräftigte.

Der Widerstand gegen Rom, gegen die Universalmonarchie des

römischen Pontifex seit Constantin, war bedingt durch das Wiedererwachen
nationaler Eigenart und nationalen Selbstgefühls, das sich nicht ewig
beugen und unterdrücken liess. Denn je lebendiger und gesunder eine
Ilasse ist, desto mehr neigt sie zum Partikularismus, desto mehr werden

ihre Teile sich ihres besondern Wesens im Gegensatz zu andern bewusst,
desto mehr Fähigkeiten haben sie zu organischen Neubildungen. Da
wahre Eigenart ein Zeichen persönlichen Freiheitsdranges ist, so werden

tyrannische Gewalten sie stets zu unterdrücken suchen. Indem sie als

Entgelt für äusserliche Unbeschränktheit, Anteilschaft an der allumfassenden

Civitas Dei, dem Gottesstaat auf Erden, das Opfer der innerlichen



232

Freiheit forderte, setzte sich die römische Kirche in flagranten Widerspruch

mit Christus, der bei aller äussern Begrenztheit eine grenzenlose
Welt in das Herz des Menschen gelegt hatte durch jenes grösste Wort:
Siehe, das Himmelreich ist inwendig in euch! (Luk. 17,21.)

Das politische Ideal der römischen Kirche, Herrschaft des Papstes
über das gesamte Erdreich, eine Herrschaft, die tatsächlich ausgeübt
wurde, wenn sie England an Wilhelm den Eroberer verschenkte oder
die unentdeckte Erdoberfläche unter Spanier und Portugiesen teilte,
dieses Ideal ist heute zertrümmert. Wenn aber der Kampf zwischen
Nationalismus und Universalismus, der durch das Bürgertum der Städte,
nicht durch die Fürsten entschieden wurde, etwas Tieferes bedeutet,
nämlich Kampf zwischen individueller Freiheit bei äusserer Beschränktheit

und nivellirender Unfreiheit bei äusserer Schrankenlosigkeit, so sehen

wir auch, dass dieser Kampf ein ewiger sein wird, dass der alte Feind
von andrer Seite und in andrer Gestalt immer wieder heranzieht, z. B.
als internationaler Sozialismus und als internationale Zentrali-ation des

Kapitals und der Produktion.
Wenn nun Ch. seit dem 13. Jahrhundert (für ihn die Grenzscheide

zwischen alter und neuer Welt ; ein Mittelalter hat für ihn keinen Sinn)

vom Entstehen einer neuen Welt redet und die Germanen als die Schöpfer
einer neuen Kultur in Gegensatz zu dem Völkerchaos, zu den
Mischvölkern des europäischen Südens setzt, so beansprucht er doch auch die

geistigen Grosstaten der Italiener im quatrocento und cinquecento als

kraftvolle Äusserungen germanischen Wesens, das dort infolge von

unglücklicher Mischung und Erschöpfung im 16. Jahrhundert plötzlich
zusammengebrochen sei. Er protestirt eifrig gegen die Bezeichnung
Renaissance für jene herrliche Geistesblüte jenseits und diesseits der

Alpen, jene übersprudelnde Fülle der Gestaltungskraft auf allen Gebieten
der Kunst, weil die Rasse sogut wie das Individuum eine ganz bestimmte
Persönlichkeit besitze, die nie anderswo wiedergeboren werde. Auch von
andern lernend leiste nur die Rasse Vorzügliches, die von Anfang an

einen einzigartigen Schaffenstrieb besessen habe. Ebenso energisch
bekämpft er den Glauben, dass mit dem Übergehen der Führerrolle in der
Kultur notwendig ein Fortschritt der Menschheit verbunden sein müsse.

Erste Pflicht der Rasse wie der Persönlichkeit sei, sich selber treu zu

bleiben, das in ihr liegende Geniale zur Entfaltung zu bringen und

niemals, aus Rücksicht auf andere, auf halbem Weg stehen zu bleiben.
Dem Germanen kommt jedenfalls das Verdienst zu, entsprechend

seiner besondern Anlage für Freiheit und Treue, die Fesseln der
aristotelischen Dogmen gesprengt und das Reich der Forschung bis in die



233

fernsten Himmelsräume ausgedehnt zu haben, am tiefsten in die Tiefen
des Ichs gestiegen zu sein, auf allen dem Menschengeist zugänglichen
Wissensgebieten durch liebevolle Versenkung in abgegrenzte Fächer das

Vollkommenste erreicht zu haben, in der Beschränkung sich als Meister

zu zeigen.
Um eine Übersicht über die spezifisch germanische Geschichtsperiode

von 1300 —1800 zu gewinnen, untersucht sie Ch. auf ihren Charakter
und ihre Leistungen in Wissen, Civilisation, Kultur. Unter Wissen
begreift er: Entdeckung und Wissenschaft, unter Civilisation: Industrie,
Wirtschaft, Politik und Kirche, unter Kultur: Weltanschauung und Kunst.

Alle wahre Wissenschaft ist Finden, Entdecken. Diesem Entdecken,
das ebensosehr gefördert wird durch die gemeine Gier nach Gold und

Besitz, wie durch die reine Liebe für das Wissen, war durch das

nichtswissende Alleswissen, durch die zu ewig gültigen Offenbarungen erhobenen

Bücher des Aristoteles und der Bibel ein Jahrtausend lang der Riegel
geschoben worden.

Die grösste Erkenntnis, zu der die Entdecker uns führten, von
Marco Polo, der im 13. Jahrhundert zum erstenmal den Ozean im Osten

Asiens erblickte, bis zu Galilei und Kepler, die dem Tröpflein Erde Platz
und Bahn im All anwiesen, war die mechanische Deutung der
Natur. Die Einsicht in den Mechanismus und in die chemische
Beschaffenheit der Stoffe bedeutet in zweiter Linie den Sieg der rein idealen,
transzendenten Religion über Magie, über freiwaltende, allvermögende
Willkür, über jüdischen Materialismus, sie bedeutet die Rückkehr zur
Religion Christi, deren Himmelreich nicht über dem Wolkendach, sondern

inwendig in uns ist.
In der Wissenschaft hat der Germane den Hellenen, mit dem

er am meisten Verwandtschaft hat, unendlich überholt, weil er sich dem

ausser ihm Seienden anpasste, nicht die äussere Welt sich anpasste,
vermenschlichte, sich nicht als das Mass der Dinge betrachtete und auf
geringe Beobachtung gleich ein alleserklärendes System bauen wollte. Ohne

die Phantasie freilich wäre auch die streng empirische Wissenschaft um
viele Entdeckungen ärmer; die Phantasie gibt und empfängt; denn allein
durch Beobachtung der Natur wird unsere Phantasie bereichert.

Die Industrie liefert den schlagendsten Beweis für die Unglcich-
artigkeit und ungleiche Bestimmung der Rassen. Was der Chinese schon

ein Jahrtausend besitzt, ohne dass es ihm zum Anstoss und Mittel einer

Kulturerhöhung würde, das Papier, das ergreift der Germane, er ersinnt
dazu das Revolutionärste, den Buchdruck, und legt so die Basis zu der

gründlichsten Neugestaltung der Welt, für welche Renaissance, Wieder-



234

geburt des Altertums, wie gesagt, eine ganz unzutreffende Bezeichnung
ist. Es könnte scheinen, als hätte sich die Neuzeit in den wirtschaftlichen

Verhältnissen am meisten von den vorhergehenden entfernt, dank
der Maschine. Nicht mit Unrecht nennt der englische Dichter-Sozialist
W. Morris die Menschen des 19. Jahrhunderts Sklaven der Ungeheuer,
die ihre eigene Schöpferkraft geboren hat. Beständig aber haben sich

die wirtschaftlichen Betriebe zwischen den Gegensätzen : Monopol und

Kooperation bewegt, und stets waren auch die Perioden entschiedenen

Übergangs zum notwendigen Neuen Leidensstationen auf dem Weg zu

grösserer Freiheit. Was tatsächlich erreicht worden ist, und was die

kühnsten Träumer an Neugestaltungen im Haushaltungsleben der Staatenfamilien

ersonnen haben, stimmt mit dem, was Denker seit dem

13. Jahrhundert je und je ausgesprochen, so vollkommen überein, dass

wir annehmen dürfen, die unveränderlichen Charaktereigenschaften der

Rasse gewährleisten eine gesunde Beständigkeit unserer wirtschaftlichen

Zustände, ja dass sich in diesem Gebiete die Fortbewegung am ehesten

mit Pendelschwingungen vergleichen lässt.

Den römischen Staat zu brechen und eine neue Welt zu ordnen,

war nach einem Ausspruch Goethes die erste historische Aufgabe der

Deutschen. Alle Staaten, in deren Mark germanische Lebenskraft glühte,
haben eine nationale Kirche zu gründen versucht. Sich unter Rom

beugen bedeutet soviel als seinen Charakter preisgeben. Dass Napoleon
durch das Konkordat den französischen Klerus an Rom auslieferte, war
eine ruchlose und selbstmörderische Tat, ähnlich der Vertreibung der

Hugenotten durch den Jeauitenknecht Ludwig XIV. ; er führte die
französische Kirche damit hinter die Zeit Ludwigs des Heiligen zurück.

Weil Luther gross war als Patriot und als Politiker, klein als

Theolog, konnte ihm die befreiende Tat gelingen. Seine Theologie ist
nach Harnack nur eine kümmerliche Doublette der katholischen; eine

politische Tat, die Reformation, ist der Angelpunkt der Weltgeschichte.
Nicht als ob nun die Religion an Bedeutung verloren hätte; im Gegenteil,

Religion hat seither in Verbindung mit Rasse in der Eroberung der

materiellen und geistigen W7elt den Ausschlag gegeben. Seit der
Reformation und durch den Protestantismus haben die germanischen Völker
die rompflichtigen überflügelt. Weil in Frankreich, dem germanischsten
unter den romanisirten Ländern, die Reformation nicht zum Durchbruch

gelangte, musate es die furchtbare Erschütterung der Revolution
durchmachen; daas diese in ihren Deklarationen ob den Rechten der Menschen

die Pflichten vergass, beweist, dass mit den Hugenotten der sittliche
Ernst war verjagt oder getötet worden; und weil die Nation ihr Edel-



235

gewächs selber vernichtet oder weggegeben hatte, konnte die Freiheit der

Revolution nicht mehr den Segen und die Kraft bringen wie die
Reformation.

Für die Befreiung der Wissenschaft und der Religion und damit
für die Reinheit der Weltanschauung haben die Mystiker, die Humanisten
und die Naturforscher, resp. die in naturwissenschaftlichen Disziplinen
vorgebildeten Philosophen vom 13. bis zum 18. Jahrhundert eine Arbeit
geleistet, mit der sich sonst nichts vergleichen lässt. Zwei Wege standen

den Denkern der christlichen Welt offen : sie konnten die Unverträglichkeit
des Erfahrungswissens und der Theologie offen eingestehen : das

war der Weg der Wahrhaftigkeit; oder sie konnten die handgreifliche
Evidenz leugnen, sich selbst und andere betrügen, das Unvereinbare durch
tausend Schliche und Kniffe zwingen, sich doch zu vereinigen : das war
der Weg der Unwahrhaftigkeit.

Die Mystiker von Franz von Assisi bis zu Jakob Böhme haben

die historischen Überlieferungen so viel wie möglich abgeschüttelt, um
sich in die Erfahrungen des eigenen Selbst zu vertiefen. Sie haben den

Primat des Willens begründet. Für sie war Religion nicht mehr ein

Fürwahrhalten, eine Hoffnung, eine Überzeugung, sondern eine Erfahrung
des Lebens, ein Zustand des Gemüts, eine Tat.

Die Humanisten leugneten daa Absolute, kehrten sehnsuchtsvoll in
die beschimpfte Vergangenheit zurück und brachten uns als höchsten

Gewinn ihrer Studien die Erkenntnis von der Macht der Persönlichkeit,
des Genies, das ist: der Persönlichkeit in ihrer höchsten Potenz; sie

ermöglichten es dem Gedanken, indem sie die lebendige, ewig werdende

Nationalsprache statt der versteinerten lateinischen zum Werkzeug
erhoben, das Neugefundene selbst bis zum bloss Geahnten auszudrücken.
Kein Zufall, dass die deutsche Sprache allein dem Philosophen ohne

Schwierigkeit bis in alle Höhen und Tiefen folgt.
Als die empirische Naturwissenschaft zu dem Schluss gekommen

war, dass die gesamte äussere Welt mechanischen Gesetzen
unterworfen sei, und man sich fragte, ob denn Erfahrung, auf der nunmehr
all unser Wissen beruht, auch möglich sei, da wurde die Frage zuerst
mit nein beantwortet, und die Realität alles Körperlichen wurde geleugnet,
solange als das Ich, die Vernunft oder die Seele, durch die wir jeglicher
Erfahrung bewusst werden, selber als ein mechanisches Weaen aufgefasst

wurde. Da hat Kant den gordischen Knoten durchschnitten, indem

er die innere Natur des Menschen von der äussern als ein Unergründliches,

Unwissbares, dem Mechanismus nicht Unterworfenes anerkannte,
für das auch die Begriffe Raum und Zeit, mit Hülfe deren wir allein



236

uns die Erfahrungswelt sinnlich vorzustellen vermögen, keine Geltung
haben. Darum müsste er die Religion und Gott in uns, nicht ausser

uns suchen; denn die mechanisch deutbare Natur ist weder moralisch,
noch vernünftig, nicht göttlich. Religion zu haben, ist Pflicht des

Menschen gegen sich selber. Denn aus der Erkenntnis der Erhabenheit
des innern Menschen über die sinnlich erfahrbare Natur fliesst vor allem

eine höhere Ehrfurcht vor der Menschenwürde, als die ist, welche die

Kirche, im Gegensatz zu Christo, ihr zugestanden hat. Statt Sittlichkeit
durch die Furcht vor Höllenstrafen zu erzwingen, wie es die sich immer
mehr vergröbernde kirchliche Lehrmeisterin während Jahrhunderten getan

hat, hat Kant als höchstes Prinzip die Autonomie des Willens
aufgestellt. Sittlich ist nach ihm nur diejenige Handlung, welche aus dem

innersten eigenen Willen hervorquillt und einem selbstgegebenen Gesetz

gehorcht. Äusserlich also, als Erscheinung, als Teil der Natur, glaubt
er den Menschen begrenzt, gebunden an das ausnahmslose Gesetz der

Notwendigkeit ; innerlich unbegrenzt, frei : der reinste Ausdruck
germanischer und christlicher Weltanschauung.

In ebenso engem Anschluss an germanische Philosophie hat die
Kunst durch ihre Schöpfungen, die das Vergangene gegenwärtig, das
Unsichtbare sichtbar, das Übernatürliche natürlich machen, die Freiheit
des Willens als ein Reales, die Zeit als blosse Idee bewährt. Die Kunst
— darunter verstehe man immer die Dreiheit Tonkunst, Dichtkunst, bildende
Kunst — ist nicht nur durch die Religion mächtig gefördert worden; sie
ist auch eine unentbehrliche Helferin der Religion gewesen, weil sie die
Persönlichkeit Christi davor bewahrte, ein blosses Vernunftgerüst der
Gedanken oder ein roher Fetisch zu werden. Das nachfühlende und
schauende Genie hat unserm Aug und Ohr und Gemüt diese Persönlichkeit

stets wieder auferstehen lassen ; ein Leonardo schenkt uns die
Gestalt, ein Sebastian Bach die Stimme Jesu Christi und macht ihn ewig
gegenwärtig. Die gewissenhafte Erforschung der Natur, welche das freie
Germanentum vor dem hörigen und auch vor den Hellenen auszeichnet,
müsste auch seine künstlerische Phantasie unaufhörlich bereichern. In
der Tat gestaltete der Grieche nur den Menschen bis zur Vollkommenheit

und das, was er sich menschlich vorstellen konnte. Dem Germanen
sind mit den Grenzen erkennenden Schauens auch die Mittel künstlerischen
Gestaltens gewachsen ; und es ist ein verhängnisvoller Irrtum, wenn die
Schriftgelehrten der Kunst die überschwängliche Kraft germanischer Kunst,
die bis in die Wurzeltiefcn der Natur und bis in die Himmelshöhen des
Übernatürlichen greift, in das Prokrustesbett antiker, sog. klassischer Ideen
zwängen wollen. Ebenso unrichtig ist es, die Zwillingsschwestern
Tonkunst und Wortkunst zu trennen ; wohl ist die erstere die idealste Kunst,
die von allem Körperlichen am meisten losgelöste; aber da sie nur
Gefühle und Stimmungen nebeneinander stellt, nicht eine Stimmung mit
Notwendigkeit aus der andern entwickelt, so fehlt ihr der moralische



237

Wille; das Wort nur kann diesen ausdrücken und wecken und lenken.
Die Poesie schenkt ihren Schwestern Nahrung und Inhalt; jeder grosse
Künstler ist ein Dichter. Die Musik verleiht den andern Ausdruck, das,
was die Saiten unseres Herzens tönen macht. Die vollendetsten
Dichtungen Goethes sind unkomponirbar ; denn sie sind schon Musik. Ein
Kunstwerk, das nicht musikalisch auf uns wirkt, ist weder gut noch gross.

Aus diesen Andeutungen möge man die Gesichtspunkte erkennen,
unter denen Ch. in einem nachfolgenden 3. Band das 19. Jahrhundert
betrachten und schätzen wird. Irgendwelche unbedingte Wahrheit, jeden
Verstand und jedes Herz befriedigend, wird keiner in einem derartigen
Werke suchen. Ch. selber ist vorsichtig genug, sich wiederholt als
gebildeten Laien zu bekennen und das Streben der Historiker nach
vornehmer, kühler Objektivität als ein aussichtsloses, übermenschliches
Bemühen darzustellen. Im einzelnen zu untersuchen, ob Chamberlains
Ansichten da, wo er von anerkannten Autoritäten, z. B. von Ranke,
abweicht oder sie geradezu verwirft und bekämpft, mehr Anspruch auf
Wahrheit haben, wäre eine lehrreiche Aufgabe. Ich glaube aber, es ist
schon nützlich, zu sehen, wie ein Mann, der mehr Willen, mehr Einsicht,
mehr Musse, vor allem mehr konstruktives Vermögen besitzt als der
Durchschnittsmensch, in den Wirrwarr von zwei Jahrtausenden menschlicher
Gedanken kämpfe Ordnung und Klarheit zu bringen sucht. Ein
verfängliches Unternehmen ist es wohl, sich gleichsam auf den Thron des
Weltenlenkers schwingend, die äusserlichen Geschehnisse aus dem
Heilsplan Gottes heraus erklären und sie nach den Grundsätzen einer
Gott aufgenötigten menschlichen Gerechtigkeit bestimmen zu wollen. Ein
anderes ist es, die komplizirten Erscheinungen der menschlichen Kultur
auf wenige einfache Grundsätze zu reduziren. Eine solche Aufgabe kann
nur von einem Künstler befriedigend gelöst werden. Wenn wir Ch. als
Künstler betrachten, glaube ich, werden wir ihm am ehesten gerecht.
Der echte Künstler gibt nicht sklavisch die Natur mit ihren Zufälligkeiten
wieder. Das mit den Sinnen Aufgenommene gestaltet er, bis er den
einfachsten und erhabensten Ausdruck für seine Idee gefunden hat. Nun
darf freilich die Idee des Kulturhistorikers nicht von aussen her in den
Stoff hineingelegt werden; sonst wäre das Resultat ein reines Tendenzwerk.

Die Idee muss das Ergebnis einer möglichst vorurteilslosen
Betrachtung sein. Doch ist es wahrscheinlich, dass die reinste und gefälligste
Idee weniger dem sich in den Stoff versenkenden, in ihm aufgehenden
Gelehrten offenbar wird als der Intuition eines mit poetischem Auge den
Stoff Betrachtenden. Einer einfachen, bestechenden Idee zuliebe wird
dann freilich der als Künstler Gestaltende den gefügigen Stoff möglichst
ausgibig verwenden, das Widerstrebende pressen, beschneiden oder bei
Seite legen. Ich möchte Ch. manchen Vorwurf ersparen, wenn ich daran
erinnere, dass im Original mancher Satz weniger kühn, weniger paradox
erscheint, als in meinem Referat, wo er aus dem Zusammenhang gelöst
und der sorgfältigen Beweisführung beraubt ist, und wo er vor allem nicht
durch die Beredsamkeit und das sittliche Pathos des Verf. verklärt ist.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1901 16


	Grundlagen des 19. Jahrhunderts

