
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 11 (1901)

Heft: 2

Artikel: Die Wissenschaft der Ethik im 19. Jahrhundert

Autor: Christ, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Die Wissenschaft der Ethik im 19. Jahrhundert. ')
Rektoratsrede von Prof. Dr. P. Christ bei der Stiftungsfeier der Universität Zürich,

den 28. April 1900.

Hochan8ehuliche Versammlung Es ist nun gerade ein halbes
Jahrhundert verstrichen, seit ein Mitglied derselben Fakultät, welcher der

Sprechende angehört, die übliche Rektoratsrede an diesem Stiftungsfest
hielt, unser unvergesslicher Alexander Schweizer, dessen Nachfolger

hauptsächlich im Fache der Ethik zu werden mir vergönnt war.
Lassen Sie mich denn an dem heutigen Ehren- und Freudentage unserer
aima mater, an dem letzten Stiftungsfeste, das sie in diesem Jahrhundert

feiert, über einen Gegenstand zu Ihnen sprechen, der sowohl jenes Fach

beschlägt, als auch diesen Zeitpunkt berücksichtigt, der als ungewöhnlich
bedeutsamer Wendepunkt wie von selbst zu einem Rückblick auf unsere
menschliche Geistestätigkeit in einem bestimmten Arbeitsfeld während
des verflossenen Zeitraumes einladet. Lassen Sie mich sprechen über
die ethische Wissenschaft im 19. Jahrhundert, über die

Moral als Theorie, nicht die Moralität im Leben unserer Individuen und

Völker, was zwar für manche noch interessanter, für mich aber noch

ungleich schwieriger sein möchte, insbesondere weil gerade die Gegenwart
in geistig-sittlicher Hinsicht ein so wenig einheitliches Gepräge trägt, so

unvereinbare Gegensätze und noch ungelöste Rätsel in ihrem Schosse

birgt, was aber auch zugleich entschieden verfrüht wäre, da es sich doch

nicht geziemt, jemand, noch bevor er verschieden und zu den Vätern
versammelt ist, schon gleichsam einen Nekrolog mit Hervorhebung und

Abwägung seiner Tugenden und Fehler zu halten.
Also die Wissenschaft der Ethik im 19. Jahrhundert bilde den

Gegenstand unserer Betrachtung, wobei selbstverständlich die uns
nächstliegende deutsche Wissenschaft im Vordergrund stehen wird, und natürlich

x) Dieser Vortrag erschien in: Protestantische Monatshefte. 4. Jahrg., Heft 6"

Berlin, J. Websky.
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1901. 5



66

in dem kurzen Zeitraum einer Stunde nur das besonders Bedeutsame

und Charakteristische in den bezüglichen Erscheinungen, den

wissenschaftlichen Leistungen, Systemen, Strömungen zur Sprache kommen

kann, und auch das nur kurz, mehr andeutungsweise. Für jede daher

rührende Unvollständigkeit oder Unzulänglichkeit bitte ich darum zum

voraus um Entschuldigung, ebenso da, wo ich notwendig Gebiete berühren

muss, in welchen ich Laie bin, um die gütige Nachsicht der

Fachkundigen; endlich, wo ich Urteile fällen werde, die nicht allgemeiner

Zustimmung sich erfreuen, zähle ich auf die Duldsamkeit, die ich mir
selbst jeder ehrlichen abweichenden Überzeugung gegenüber zur Pflicht
mache. Ich kann natürlich nur meine in längerer Lebensarbeit, Studium
und Erfahrung gereifte innerste Überzeugung frei und offen aussprechen,

wie es unter Pflegern und Freunden der freien Wissenschaft gar nicht

anders sein darf.
Am Anfang des 19. Jahrhunderts waren die ethischen Anschauungen

beherrscht von dem Einfluss unserer grossen klassischen Dichter und

Philosophen. Unter den ersteren war es namentlich Schiller, der,

weniger durch seine in hellenischem Geist wie in Anlehnung an Kant
entworfene Theorie einer ästhetisch-ethischen Erziehung, einer Geschmacksmoral,

wie sie in anderer W'eise und in poetischer Verkörperung Goethe
zum Ausdruck gebracht hat — der weniger, sage ich, hierdurch, als

durch das mächtige sittliche Pathos in seinen herrlichen Dichtungen die

Gemüter mit fortriss, für ideale Ziele, Seelenadel, sittliche Reinheit,
Schönheit, Hoheit begeisterte. Bahnbrechend, reformatorisch aber geradezu
hatte noch in den letzten Dezennien des 18. Jahrhunderts Kant auf
die ethische Wissenschaft und Denkweise eingewirkt und wirkte im

neuen fort. Ich brauche nur an die Grundzüge und Grundlehren seiner

Ethik zu erinnern: seine Lehre von der sittlichen Selbstbestimmung,

der Willensfreiheit, die, für die theoretische Vernunft nach

seiner Anschauung unerweishch, doch als Postulat der praktischen
Vernunft uns unmittelbar gewiss ist und eben in der Fähigkeit besteht,

unabhängig von jedem äusseren Antrieb sich nur nach intelligibeln
Gesetzen seiner Vernunft zu bestimmen; die Ablehnung der solcher

Autonomie widerstreitenden Heteronomie, die Kant in der

Unterwerfung des Willens unter das ihm fremde Gesetz des sinnlichen oder

niederen Begehrungsvermögens erblickt, damit auch des Eudämo-
n i s m u s, der, von Selbstliebe bestimmt, die eigene Lust oder

Glückseligkeit zum Zwecke des sittlichen Handelns macht, das Gute um seiner

vorteilhaften, heilsamen Folgen willen liebt und tut, statt dass es rein

um seiner selbst willen begehrt würde ; die Lehre vom kategorischen



67

Imperativ, dem Bewusstsein einer unbedingten Verbindlichkeit, das

wir in uns tragen, zu tun, was das Sittengesetz der Vernunft gebietet,
das für alle Menschen als Vernunftwesen gleich ist und gilt, nämlich
immer so zu handeln, dass die Maxime deines Handelns geeignet ist, ein

allgemeines Gesetz für alle Menschen zu werden, von jenem gebieterischen

„Du sollst", das in uns erklingt, und dessen notwendige Voraussetzung
ist: Du kannst es; von einer Pflicht, die unter allen Umständen, mit

Aufopferung der Neigung, aus Achtung vor dem Sittengesetze getan
werden muss ; die Hochhaltung endlich der zu solcher Sittlichkeit und

Freiheit angelegten Persönlichkeit, die sich in der Forderung
kundgibt, niemand zum blossen Mittel für eines anderen Zwecke, zum
blossen Werkzeug eines fremden Willens herabzuwürdigen. Gewiss, bei

allen Einseitigkeiten, Lücken, Härten eine erhabene Moral, die auch

weithin segensreich gewirkt bat Hat man doch dem strengen, ehernen

Pflichtbegriff Kants, wie er in seiner Nation unter den verschiedensten

Ständen, so auch im Beamtenstand und Heer sich vielfach eingelebt hat,
einen nicht geringen Anteil au den politisch-militärischen Erfolgen von
1866 und 1870/71, an der Wiederaufrichtung und ebenso mächtigen wie

gedeihlichen Entfaltung des Deutschen Reichs zugeschrieben.

Die Kantsche Moral ist weitergeführt und zum Teil überboten

worden durch Fichte, dessen Moralprinzip: Erfülle jedesmal deine

Bestimmung als die sittliche Bestimmung des endlichen Vernunftwesens,
handle stets nach bester Überzeugung von deiner Pflicht oder nach

deinem Gewissen — sich am schroffsten ausdrückt in der Weisung: Du
darfst nicht lügen, und wenn darüber die Welt in Trümmer zerfallen
sollte. Dazu kommt bei Fichte als metaphysische Grundlage der Moral
der Begriff einer höheren, objektiven, die Pflichten und die Folgen des

Tuns in sich schliessenden sittlichen Weltordnung, ein Begriff,
der später mehrfach, so von Moritz Carriere, wieder aufgenommen
und für die Ethik fruchtbar gemacht worden ist, J) und eine Ausführung
der Sittenlehre im einzelnen, die trotz ihres hochgespannten Idealismus
einen doch meist praktisch gesunden, durch und durch kernhaften, männlichen

Charakter an sich trägt, wie sie denn z. B. Trägheit, Feigheit,
Falschheit als die drei Grundfehler der Menschheit bezeichnet, von denen

einer aus dem andern hervorgehe.
Eine teilweise Berichtigung wie teilweise Ergänzung von hohem

Werte hat die Kant'sche Ethik erfahren durch Schleiermacher, der
mit seiner genialen Virtuosität dieselbe Wissenschaft in ganz verschiedener,

J) Vergi, hierüber meine Schrift: „Die sittliche Weltordnung^. Leiden, 1894.



68

aber immer origineller WeiBe vorzutragen verstand, jetzt als „System
der Sittenlehre" im wallenden Philosophenmantel, jetzt als „Christliche
Sitte" im engeren Kirchenrock. Er hat das von Kant nicht gewürdigte
Recht der I n d i v i d u a I i t ä t zur gebührenden Geltung gebracht, zugleich
aber auch den objektiven Gemeinschaften: Familie, Staat, Kirche, seine

volle Aufmerksamkeit zugewendet, und der Ethik, der Kant nur ein

formales Moralprinzip geliehen, ein inhaltlich reiches und fruchtbares

gegeben : die vollkommene Durchdringung der Natur und zwar aller mit
der menschlichen im Zusammenhang stehenden durch die menschliche

Vernunft, ihre In-Einklang-Setzung mit dieser mittelst organisirender und

symbolisirender Tätigkeit, allseitiger, rastloser Kulturarbeit, ein

Arbeitsprogramm gleichsam für das ganze 'Jahrhundert, das dieses,

arbeitsfreudiger und -tüchtiger vielleicht, als jedes vorangegangene, nach der

einen Seite, in Erkenntnis und Beherrschung der äusseren Natur, in den

glänzenden Fortschritten der Naturwissenschaft, Medizin und Technik, in

den Werken der Kunst reichlich verwirklicht hat; möchte es nur dasselbe

auch nach der andern, noch schwereren Seite, als Beherrschung der

Natur am Menschen selbst mit ihren sinnlich-selbstischen Trieben ebenso

treulich erfüllt haben

Reihen wir endlich hieran noch Hegel, als den, dem wir es zu
einem guten Teil verdanken, wenn wir heute über die dürftige manchesterliche

Auffassung des Staates hinaus sind, wonach er in der Hauptsache
nur über die Sicherheit des Lebens, Eigentums und die persönliche
Freiheit seiner Angehörigen zu wachen hat, wenn wir in ihm nicht nur
den Rechtsstaat, der er allerdings in erster Linie ist und immer bleiben

muss, sondern auch den Kultur- und Humanitätsstaat erblicken, der die

ganze leiblich-geistige Hebung und Wohlfahrt seiner Glieder direkt oder
indirekt fördern soll. Denn die eminent sittliche Bedeutung und Würde
des Staates hat Hegel am entschiedensten hervorgehoben, als des objektiven,

realisirten sittlichen Geistes, freilich bis zur Vergötterung sie
übertreibend und damit dem staatlichen Absolutismus wohl unabsichtlich
Vorschub leistend, wie auch sein berühmter Ausspruch: „Alles, was
wirklich ist, ist vernünftig", eigentlich nur ein hyperbolischer Ausdruck
des in seiner Philosophie begründeten historischen und ethischen
Optimismus, ungewollt einem starren Konservatismus zur Stütze dienen konnte.

So ist es denn wahrlich eine schöne Erbschaft, welche die ethische
Wissenschaft dieser Koryphäen zu Anfang und in den ersten Dezennien
des Jahrhunderts der Folgezeit hinterlassen hat, wert, trotz einzelner
zweifelhafter Posten nicht ausgeschlagen, sondern dankbar angenommen,
frei verwertet, fleissig gemehrt zu werden. Wie dieses im weiteren



69

Verlaufe, um und nach der Mitte des Jahrhunderts geschehen ist, kann
hier nicht näher erörtert werden. Nur so viel sei bemerkt, dass bei

philosophischen und theologischen Ethikern die Anregungen und Anschauungen

jener Denker fortgewirkt haben, dass beide mit Ausnahme derjenigen
Theologen, welche in traditionell-kirchlichen oder wenigstens vermeintlich
rein biblischen Geleisen sich bewegten, oder solcher Philosophen, welche

ganz aparte Wege einschlugen, von Ideen ausgehen, mehr oder weniger
spekulativ verfahren und in Bezug auf den Inhalt und Geist ihrer Ethik
einen unter sich verwandten Charakter tragen, so dass auch die
philosophischen Ethiker sich nicht nur auf einen dem Christentum freundlichen,
sondern auch meist entschieden theistischen Standpunkt stellen.

Von den theologischen aber sei als würdiger Nachfolger und
Fortbildner Schleiermachers auf ethischem Gebiete nur der eine Rothe
erwähnt, nicht sowohl wegen seiner theosophisch-spekulativen Grundlegung
zugleich der Glaubens- wie der Sittenlehre, in die heute schwerlich viele
sich mehr hineinfinden werden, als wegen der von ebenso ernstem wie
freiem und edlem Geiste durchhauchten Ausführungen der eigentlich
ethischen Abschnitte im einzelnen. Und gerne sei auch des Anteils
gedacht, den die katholische Kirche in einigen anerkennenswerten

Leistungen an der Pflege dieser Wissenschaft genommen hat, so in
den einen reineren evangelischen Sinn bekundenden Lehrbüchern von
Hirsch er und S ai 1er. Leider haben nicht ihre Schriften einen

massgebenden Einfluss in ihrer Kirche ausgeübt, sondern solche von

ganz entgegengesetztem Charakter, Neuauflagen der alten, berüchtigten
Jesuitenmoral, wie das Kompendium der Moraltheologie von G u r y
das unser unerschrockener Kämpe Augustin Keller seinerzeit der

gebührenden Beleuchtung und Verurteilung unterzogen hat, und das

von Kenrick.
Ein ganz anderes Bild bietet uns der Betrieb der ethischen Wissenschaft

in den letzten Dezennien und am Schlüsse dieses Jahrhunderts.
Zunächst ist dasselbe ein recht erfreuliches, sofern wir die Zahl der
Arbeiter und den Umfang ihrer Arbeit ins Auge fassen. Welch' eine

rege, allseitige, entdeckucgslustige und schaffensfreudige Tätigkeit zeigt
sich uns da, weit über den engen Kreis der Fachphilosophen und Theologen

hinausgehend, unter Juristen wie Ih ering, dem wir eine
scharfsinnige Theorie der Moral vom geschichtlich-gesellschaftlichen Standpunkte
aus und interessante Untersuchungen über Bedeutung und Zweck der
Sitte verdanken; unter Philologen wie Schneidewin, der uns über
den Begriff der Humanität durch anschauliche Vorführung der antiken
orientirt und unterrichtet; unter Naturforschern wie Häckel, der noch

t=



70

in seinem neuesten Werk auch einer „monistischen" Sittenlehre einen

Platz gegönnt hat ; unter Medizinern, Psychiatern, unter Poeten, Literaten,
ja unter Gebildeten und minder Gebildeten überhaupt in den
verschiedensten Ständen. Dieser allgemeine Eifer für die Pflege der Ethik,
für die Mehrung und Verbreitung sittlicher Einsicht ist gewiss löblich
und ein Zeichen, dass man unser Zeitalter keinesfalls kurzweg als ein

Zeitalter der „décadence" bezeichnen darf, und von diesem Gesichtspunkte
aus verdienen auch Tendenzen wie die der Ethischen Gesellschaft
alle Anerkennung. Denn wie man auch über ihre Loslösung der Moral

von der Religion urteilen mag : ethische Kultur zu pflanzen im Gegensatz

zu unethischer Kultur oder ethischer Unkultur, ja Barbarei, wie sie
leider auch heute sich noch vielfach vorhanden zeigt, zum Schutz gegen
sittliche Gleichgültigkeit, Erschlaffung, Verwilderung, ist, wenn richtig
ausgeführt, gewiss ein heilsames Werk für die Einzelnen wie für die
menschliche Gesellschaft.

Diesem regen Eifer in der Pflege der Ethik entspricht auch der

Umfang der Arbeit. Wie wird heute das ganze, fast unübersehbare
Gebiet dieser Wissenschaft nach allen Seiten hin an- und ausgebaut:
hier am Fundamente der Prinzipienlehre gearbeitet, dort die historische
und psychologische Entstehungsweise der moralischen Begriffswelt zu
erforschen gesucht, oder eine Heerschau über alle jemals wirksamen, ja
alle nur möglichen Moralprinzipien unternommen, hier für die speziellsten
Fragen der Individualethik eine den Verhältnissen und Anschauungen
unserer Zeit genügende Lösung angestrebt, dort das weite Feld des

Gemeinschaftslebens, der Familie, des Staates, der Gesellschaft, der Kunst
und Wissenschaft, des Verkehrs, der Industrie u. s. w., die Kriegs- und

Friedensfrage nach der sittlichen Seite hin behandelt, insbesondere die
soziale Frage v.ax tlìo%t}v mit den Einzelfragen, welche zu ihr gehören, der

Eigentums-, Arbeits- und Lohnfrage, der Frauenfrage, den sozialistischen

Theorien und Zukunftsbildern.
Dieser Allgemeinbetrieb der Ethik aber, der wie ein breiter Strom

daherflutet, trägt zugleich einen ganz andern Charakter, als der mehr

zünftige der ersten Jahrhunderthälfte. Um es kurz zu sagen : dort
herrscht der Idealismus, hier überwiegt der Realismus, wie sich

dies mehr oder weniger auf allen Gebieten des Geisteslebens, im
Verhältnis unserer Zeit zu jener kundgibt. Dort wird das Sittliche auf
übersinnliche, rein geistige Potenzen und Ursachen zurückgeführt und

gegründet, auf die allgemein im und über den Menschen gebietende
Vernunft, das a priori in ihm gegebene sittliche Bewusstsein, die
sittliche Weltordnung, einen ewigen weltregirenden Willen u. s. w. ; hier

«



71

empirisch oder, wie man auch sagt, positivistisch als ein erst
Gewordenes aus der Erfahrung abgeleitet, sei es subjektiv aus den in
die Erscheinung tretenden natürlichen Gefühlen, Instinkten, Trieben des

Menschen, aus seiner empirischen Natur und der der menschlichen
Verhältnisse, oder objektiv aus der innerhalb eines gesellschaftlichen Kreises
in längerem Prozess entwickelten, zum stehenden Brauche gewordenen
Sitte, deren Befolgung eben, namentlich im geselligen Verkehr, hinfort
für gut und recht gilt. Allein wie auch der hochstrebendste ethische

Idealismus empirische Elemente in sich aufnehmen muss, wenn er nicht

praktisch unbrauchbar sein will, so zeigt sich der reine Empirismus bei

allem Wert seiner Untersuchungen seinerseits nicht befähigt, eine Sittenlehre

wirklich zu begründen. Es muss z. B. in die Augen springen,
wie wenig der Begriff der Sitte hiezu geeignet ist, die wohl Anlass
und Beförderungsmittel, aber nie Grund und Quell der wahren Sittlichkeit
werden kann, da die Sitte bald vernünftig und recht, bald das Gegenteil
ist, da mit ihr auch die ärgsten Greuel, Inquisition und Hexenprozesse,
als für ihre Zeit sittlich gerechtfertigt werden können, da ihre treue
Befolgung zu blinder, heteronomer Gehorsamsmoral führen, freiere Geister
aber dazu verleiten müsste, solcher Sittlichkeit als vermeintliche oder
wirkliche Immoralisten entschieden den Rücken zu kehren.

Darum streben denn auch die bedeutendsten Vertreter dieser Richtung
sichtlich über den Empirismus, ihren Ausgangspunkt, hinaus, schreiten

fort zur Statuirung „höherer Werte, geistiger Güter, sittlicher Ideale",
kurz, nähern sich damit dem Idealismus. Letzteres gilt ausser von dem

schon genannten Ih ering insbesondere von zweien der beliebtesten und

meistgelesenen Ethiker der Gegenwart, Paulsen und Wundt, die

z. B. im Unterschied von den Vertretern einer religionslosen Moral die

Bedeutung der Religion besser zu würdigen wissen, wie denn Wundt
speziell ihr einen hohen Wert für die Sittlichkeit zuschreibt, eben weil
sie das sittliche Lebensideal dem Menschen in besonders wirkungsvoller
Form vosführt, diese selbst aber von dem bloss Sittengemässen deutlich
unterscheidet und die richtige Erkenntnis ausspricht, die Ethik müsse

beides, empirisch und spekulativ zugleich sein.

Der Realismus der heutigen Ethik zeigt sich ferner in der vielfachen

Hervorhebung der Relativität des Sittlichen, dem die ältere Ethik
idealistischer Richtung einen absoluten Charakter zuschrieb. Redete man
dort von einem an sich Guten, einer Idee des Guten, von unwandelbaren
sittlichen Gesetzen oder Normen, hielt man Gut und Böse oder Schlecht

für Gegensätze, die sich nicht um Haaresbreite einander nähern können,
so wird jetzt häufig der Unterschied zwischen beiden als ein bloss



72

fliessender, subjektiver, vom Standpunkt des Handelnden oder Leidenden,
von den menschlichen Interessen abhängiger betrachtet, die sittliche

Bedeutung beider Begriffe mit ihrer ursprünglichen und noch jetzt im
Alltagsleben geltenden natürlichen zusammengeworfen und ein absolut
Gutes geleugnet, wobei die Begründung bald tiefer geht, bald recht
oberflächlich ist, so dass man sogar die triviale Bemerkung nicht scheut :

„Die gleiche Tatsache kann gut und schlecht sein. Wenn eine Katze
eine Maus frissi, ist es gut für uns und für die Katze, aber schlecht
für die arme Maus." Als ob wir bei Katzen und Mäusen Belehrung
über unsere wichtigsten sittlichen Begriffe, über die ernstesten ethischen

Fragen uns holen mussten, und nicht vielmehr, wie Z e 11 e r richtig
gezeigt hat, l) gerade unser spezifisch menschliches Wesen als

geistbegabtes im Unterschied von der Natur des Tieres, vernünftig erforscht,
für das Individuai- und Gemeinschaftsleben uns lehrte, was gut, sittlich
notwendig oder Pflicht ist, wie das ihm zuwiderlaufende Handeln dann
als unstatthaft, verwerflich, also böse erscheinen muss ; als ob bei aller
Relativität und Wandelbarkeit der durch Irrtum und Unklarheit sich zu
immer grösserer Reinheit und Richtigkeit emporringenden sittlichen
Anschauungen der Menschen es nicht doch einen Kern unumstöss-

licher sittlicher Wahrheit gäbe, ebenso gut, wie es eine bleibende, unum-
stössliche logische, mathematische, naturwissenschaftliche Erkenntnis gibt.

Die realistische Ethik hat weiter auch dem von Kant bekämpften

Eudämonismus, der Glückseligkeits- und Nützlichkeitsmoral unter
neueren Formen wieder Aufnahme gewährt. Die eine derselben, die

gelegentlich sogar von Theologen vertreten wird, bleibt im Prinzip auf
dem Boden des Egoismus, indem sie alles Handeln auf das wohlverstandene

Interesse der Individuen zurückführt, welches, da der Einzelne

vermöge des sozialen Mechanismus mit seiner Umgebung zu sehr

verwachsen ist, um sie nicht notwendig in seine Selbsterhaltung mit ein-

schliessen zu müssen, das Wohlergehen anderer weislich befördert, um
dadurch das eigene desto sicherer zu erlangen. Eine Moral, von der

E u c k e n mit Recht fragt, welche Aufopferung in einem solchen Wirken
für andere nur dem eigenen Interesse zulieb liege, und was die Gesinnung
dadurch gewinne, dass man klug genug werde, in der Aufopferung
direkter Vorteile zu gunsten indirekter das bessere Geschäft zu erkennen.

— Höher als diese Krämermoral steht von vorn herein eine andere Form
des Eudämonismus, der U t i 1 i t a r i s m u s im engeren Sinne oder Sozial-
eudämonismus, der, in England schon früher zu Hause, dort eine

s) „Über Begriff und Begründung der sittlichen Gesetze", S. 215 ff. der „Vorträge

und Abhandlungen". Leipzig, 1884.



73

sehr beachtenswerte Begründung und Vertiefung durch biologische
Untersuchungen von Seite Herbert Spencers gefunden, aber auch auf
dem Kontinent vielen Anhang gewonnen hat. Auch er sucht den Massstab

des Sittlichen in den Folgen des Handelns, aber gleich von vorn
herein in denen für die ganze Gesellschaft, das Ich mit eingeschlossen ;

sittlich gut ist ihm daher solch ein Handeln, das als der Selbsterhaltung,
der Aufziehung der Nachkommenschaft, der sozialen Wohlfahrt förderlich
in der Gegenwart und Zukunft für den Täter oder andere einen Über-
schuss von Lust über den Schmerz verursacht. Auch dieses Wohlfahrtsprinzip

ist trotz seines gemeinnützigen Namens als leitendes ethisches

Prinzip unzulänglich. Wenn zum mindesten in letzter Linie der erreichte
Effekt den sittlichen Charakter der Handlung bestimmt, nicht die Gesinnung,
so wird das Sittliche in ein Natürliches verwandelt, in seinem Wesen
alterirt ; in der Gleichstellung des eigenen und fremden Wohls liegt keine
Garantie gegen den Egoismus, und wenn wir vor jeder Handlung erst
ihre Folgen, ihre oft Jahrzehnte und länger entfernten mutmasslichen

Wirkungen untersuchen mussten, um sie als gut zu erkennen und getrost
tun zu dürfen, so würden wir in unzähligen Fällen völlig ratlos dastehen

und wohl auch tatlos bleiben. Die humane Denkweise und Intention,
die sich unter diesem Prinzipe birgt, ist gleichwohl sehr anerkennenswert
und von der Ethik in anderer Weise zur vollen Geltung zu bringen ;

insbesondere ist es Spencer hoch anzurechnen, dass er im Zeitalter eines

sich immer mehr steigernden Militarismus und Imperialismus alle Kriegsmanie

und Kriegsmoral verwirft, durch welche auch in Friedenszeiten
die Moralbegriffe verderbt werden, und wahre Moralität erst von einem

künftigen friedlichen, freilich nur zu nüchtern industriell vorgestellten
Zeitalter erwartet.

Nicht minder im Gegensatz zur Kant'schen Moral steht die in der

Ethik zwar nicht neue, aber jetzt besonders starke deterministische
Strömung. Hatte im Sinne jener Schiller das stolze Wort gesprochen:

„Der Mensch ist frei, und würd' er in Ketten geboren!" — so heisst's

nunmehr unter Berufung bald auf ein philosophisches System, bald auf
die Naturwissenschaft, bald auf die Moralstatistik oder andere Instanzen :

Nein, er ist unfrei, ist in seinem ganzen Wesen, in all seinem Wollen
und Tun von einer ehernen Notwendigkeit beherrscht ; an die Stelle der

aktiven Selbstbestimmung des Willens tritt ausdrücklich oder faktisch
ein passives Bestimmtwerden durch ausser ihm liegende Ursachen, sei

es durch das reine Spiel der Motive und Triebe in der Seele, wornach

seine Entscheidung in einem gegebenen Falle so unvermeidlich erfolgt,
wie das Fallen eines Steins auf die Erde, sei es durch die Beschaffen-



74

heit des Gehirns, durch den zwingenden Einfluss der Vererbung oder
des sog. Milieu's — Umgebung, Erziehung, soziale Verhältnisse — oder

beider Faktoren zusammen. Auf diesem Boden erwuchs — um nur ein
Beispiel als das wohl berühmteste anzuführen — die Theorie Lom-
broso's vom geborenen Verbrecher, dem schon äusserlich in einer
bestimmten abnormen Schädel- und Gesichtsbildung das Kainszeichen des

unverbesserlichen Missetätertypus unverkennbar aufgedrückt ist. Wahrlich,
eine für unser natürliches und sittliches Gefühl furchtbare Lehre, fast
so furchtbar, wie einst das theologische Dogma von der unbedingten
Vorherbestimmung eines Teils der Menschheit zur Verdammnis, der aber
auch der Verstand nicht umhin kann, die zweifelnde Frage entgegenzuhalten:

Sollte hier nicht eine verhängnisvolle Verwechslung von
Prädestination und Prädisposition obwalten, welche letztere wenigstens
die Möglichkeit einer Unterdrückung perverser Neigungen und einer
besseren Entwicklung unter dem Einflüsse geeigneter ethischer Erziehung
und Umgebung in sich schliesst?

Im übrigen ist ja wohl zuzugeben, dass bei weitem nicht alle
Deterministen aus ihrer Theorie die letzten Konsequenzen ziehen, dass

vielmehr unter ihnen eine ebenso grosse Verschiedenheit zwischen strikteren
und minder strikten herrscht, wie unter den Verfechtern der Willensfreiheit,

und dass die ganze Frage nach der Realität oder Nichtrealität
dieser letzteren eine der schwierigsten ist, welche denkende Geister von

jeher beschäftigt hat, und die immer von neuem, nach neuen Seiten hin
und auf Grund neuen Erfahrungsmaterials untersucht werden muss. Auf
beiden Seiten sehen wir ernstlich wissenschaftlich und ernstlich ethisch

gesinnte Leute, und auf beiden Seiten sollte man sich wohl hüten vor
jeglichem Absprechen und voreiligem Verurteilen der gegnerischen
Ansicht und statt dessen vor allem sich einer unbefangenen Prüfung befleissen.

Dann würde niemand den Determinismus damit zu überwinden glauben,
dass er ihm unethische Motive unterschiebt, noch ihn damit zu verteidigen,
dass er sich die Sache recht leicht macht, sich die Willensfreiheit als
ein Sichentscheiden des Willens aus reiner Indifferenz heraus, als eine

um keine Motive sich kümmernde ursach- und schrankenlose Willkür,
als die Fähigkeit, tun zu können, was einem beliebt, vorstellt und damit
kurzerhand abfertigt. Denn es gibt heute unter den wissenschaftlichen
Verfechtern der Willensfreiheit gewiss nicht einen, der eine so triviale,
schülerhafte Ansicht von ihr hätte, der nicht die bald engeren, bald

weiteren Grenzen ihres Spielraums anerkennte, sie nicht mit den

unverbrüchlichen Gesetzen des Seelenlebens in Einklang zu setzen sich bemühte.
Es ist aber diese Frage der Willensfreiheit nicht etwa eine bloss theo-



75

retische, akademische, sondern eine Frage von hoher praktischer,
individueller und sozialer Bedeutung. Dies lehrt uns am klarsten der

gegenwärtige Streit der kriminalistischen Schulen über Begründung und

Gestaltung des Strafrechts, der in letzter Linie auf die Frage: Willensfreiheit

oder nicht — also eine ethische Prinzipienfrage, zurückführt und
daher nicht ohne Befragung der Ethik entschieden werden kann. Darum
darf es auch dem Ethiker nicht als unbescheidene Einmischung in eine
fremde Angelegenheit ausgelegt werden, wenn er, wofern idealistischer

Grundrichtung, seine Meinung dahin ausspricht: Wir mögen von der

neuen positivistischen Schule alles dankbar annehmen, was nach reiflicher
Prüfung von ihren Vorschlägen zu zweckmässigerer Behandlung des

Verbrechers, namentlich des jugendlichen, und zu besserem Schutze der
Gesellschaft vor ihm — in welcher Hinsicht ja erfahrungsgemäss leider
noch viel fehlt — als gut, durchführbar und gerecht erscheint. Dagegen
begreifen wir auch das Widerstreben vieler, darunter namhafter Juristen,

gegen die neue Theorie selbst, und dürfte die Gesellschaft sich doch

zweimal besinnen, ehe sie den prinzipiellen Boden des bisherigen
Strafrechts, die Voraussetzung einer gewissen, wenn auch relativen Willensfreiheit,

den Begriff der Schuld und vollends den der Zurechnungsfähigkeit
aufgibt oder mindestens ausser Betracht lässt. Denn ohne diese

Voraussetzungen wird es auch dem grössten Scharfsinn nie gelingen, den Begriff
der Verantwortlichkeit, an welchem man doch festhalten will und muss,
stichhaltig zu begründen und ihm wie dem der Strafe eine wirklich
ethische, nicht bloss äusserlich-polizeiliche Bedeutung zu geben.

Nur in höchster Kürze sei auch des philosophischen Pessimismus
hier gedacht, der als direkter Gegensatz zu dem Hegeischen Optimismus
zwar schon in der ersten Hälfte des Jahrhunderts durch Schopenhauer
begründet, doch erst in der zweiten Geltung und Verbreitung gewonnen,
durch Ed. von Hartmann aber auch zugleich eine erhebliche

Umgestaltung und Abschwächung erfahren hat, und von dem auch das Feld
der Ethik mit besonderem Eifer angebaut worden ist. Auf der Ansicht
ruhend, das3 diese Welt einem blinden, vernunftlosen Willen zum Leben

ihre Existenz verdankt, daher selbst so vernunftleer und schlecht ist,
dass sie besser nicht wäre, und alles Menschenleben wesentlich Leiden,
ja ein elendes Dasein, kennt die Schopenhauersche Ethik im Grunde

nur ein sittlich wertvolles Verhalten, das Mitleid mit allen dieser

Unseligkeit preisgegebenen Lebewesen und auch dieses nur für solange,
als der Mensch noch auf dem irrigen Standpunkt der Bejahung des

Lebewillens steht. Ist er erst zur vollen Einsicht in das Wesen dieses

Willens und das Elend des Daseins gelangt, so tritt für ihn an die Stelle



76

des Mitleids das höhere Moralprinzip der Verneinung, der Abtötung
des Willens zum Leben, der völligen Gleichgültigkeit gegen alle

Dinge, der Askese des buddhistischen Heiligen. Hart mann dagegen
verwirft sowohl dieses wie jenes Prinzip und befürwortet im Gegenteil
den rast- und rücksichts- und mitleidslosen Kulturfortschritt, freilich nur
als Mittel zur einstigen allgemeinen Willens- und Daseinsverneinung.
Verneinung, Vernichtung des Seins und Lebens also, hier in universeller,
dort in individueller Form, das ist beidemal das letzte Ziel der Ethik —
an diesem sinn- und trostlosen Ergebnis mag man den Wert der

Versicherung bemessen, dass der Pessimismus einen Grundpfeiler der

Sittlichkeit, ja ihre tiefste und wirksamste Basis bilde.
Einen jedenfalls weiter reichenden, ja bedeutenden Einfluss hat der

Darwinismus auf die Ethik ausgeübt; auch ihn hat man versucht,
nach verschiedenen Seiten hin, namentlich als Lehre von der natürlichen
Auslese des Passendsten, Tüchtigsten im Konkurrenzkampf ums Dasein,

zu ihrem Fundamente wie zu dem der Sozialwissenschaft zu machen.

Dabei zeigt sich uns nun aber die seltsame Erscheinung, dass aus
demselben Prinzip sehr verschiedene, ja einander entgegengesetzte Konsequenzen,
insbesondere für die Sozialethik und Politik gezogen werden. So behauptet

Ferri, der Darwinismus sei nicht nur nicht unvereinbar mit dem

Sozialismus, sondern geradezu eine seiner grundlegendsten wissenschaftlichen

Unterlagen. Spencer dagegen verbindet ihn mit einem noch

ungebrochenen, waschechten Manchestertum. Häckel erklärt, seine

politische Tragweite könne jedenfalls nur eine aristokratische Bedeutung
haben, niemals eine demokratische und am wenigsten eine sozialistische,
und ebenso findet Preyer im Darwinismus die mächtigste theoretische

Stütze aristokratischer Grundsätze, namentlich des Erbadels gegeben,
durch das konservative Prinzip von der Erhaltung dès Bevorzugten und
das Gesetz der kumulativen Vererbung persönlicher Vorzüge. Huxley,
einer der bedeutendsten Darwinianer, sieht gleichwohl die Aufgabe der

Ethik im Kampf gegen das Naturwalten, gegen den Sieg des Starken
im Wettbewerb um die Daseinsmittel. Andere aber finden es natürlicher,
dass auch in der Menschenwelt jener Kampf ums Dasein ohne solchen

Einhalt, so wie er in der Natur waltet, geführt werde als das unerläss-

liche Mittel zur Vervollkommnung der Gattung; sie finden es in der

Ordnung, dass das Schwache, als das der Anpassung an die

Lebensbedingungen Unfähige, dabei schneller oder langsamer untergehe, dass

z. B. niedriger stehende Rassen unerbittlich überall von den höheren

verdrängt und ihrem Aussterbeprozess, wenn man ihn nicht beschleunigen

will, mindestens überlassen werden. „Die Schwachen und Missratenen



77

sollen zu gründe gehen, und man soll ihnen noch dazu helfen," auf
keinen Fall aber den vernünftigen Naturprozess der Ausscheidung des

Untüchtigen irgendwie hemmen — das ist die äusserste Konsequenz
dieser Anschauung, der glücklicherweise zur Zeit noch wenige in praxi
fähig wären. Denn ein solches Verfahren würde nicht nur als eherne

Barbarei unser Gefühl empören, sondern auch all' den mannigfachen
humanitären Bestrebungen zur Stärkung und Aufrichtung der Schwachen,
soweit diese möglich ist, zur Hebung, Linderung, Verhütung der Not,
zum Schutze insbesondere der wirtschaftlich Schwächeren, zur Reform

unserer sozialen Zustände auch durch eine weise Gesetzgebung, die einen

Ruhmestitel unserer Zeit bilden und meist ein echt christliches Gepräge

tragen, schnurstracks zuwiderlaufen.
In dem eben Gesagten liegt indes noch kein Urteil über den

Darwinismus überhaupt, sondern nur über seine Verwendung für die Ethik,
die teils so verschiedenartig ist, teils so bedenklich ausfällt. Er kann
auf dem Gebiete der Natur, etwa mit Modifikationen in teleologischer
Richtung, im vollen Rechte sein und zur allbeherrschenden Anschauung
werden — als Laie in der Naturwissenschaft wage ich hierüber kein

Urteil, sondern gestehe nur, dass er mir von jeher durch seine

Grossartigkeit imponirt hat. Allein wenn Natur und Geist ohne eigentlichen
Dualismus doch als zwei spezifisch verschiedene Gebiete betrachtet werden

dürfen, die, abgesehen von den gemeinsamen logischen, von eigenen,
dort physischen, hier geistigen Gesetzen beherrscht werden, wenn Huxley
mit Recht in der ethischen Welt ein selbständiges Reich sieht, das

ausserhalb des Naturwaltens steht, wenn der Mensch, auch wofern er aus
den Tiefen der Natur emporgestiegen, doch zumal in geistiger Hinsicht
spezifisch verschieden vom Tier ist und hoch über ihm steht, was wir
ohne „anthropistischen Grössenwahn", nur mit einem erlaubten und
bescheidenen Gefühl unserer Menschenwürde annehmen dürfen : so kann

jenes Gesetz der natürlichen Auslese im Kampf ums Dasein mit seinen

Härten in der sittlichen Welt keine Bedeutung mehr beanspruchen.
Genauer gesprochen: der Kampf ums Dasein, der mit und ohne
Darwinismus auch in der Menschenwelt immer walten wird, wie er von jeher
in ihr gewaltet hat, kann den rücksichts- und erbarmungslosen Charakter,
der ihm in der Natur- und Tierwelt anhaftet, nur noch soweit und
solange an sich tragen, als der Mensch eben noch Naturwesen ist, noch

nicht geistiges Wesen geworden ist, also in Zeiten und Zuständen der

Barbarei, nicht in denen einer wahren geistig-sittlichen Kultur. Daraus

ergibt sich aber der Schluss, dass die Ethik, so gewiss sie keine
Naturwissenschaft ist, sich auch unabhängig vom Darwinismus erhalten und

gestalten muss.



78

Endlich ist noch eine Erscheinung auf dem Gebiete der heutigen
Ethik zu berühren, eine ausserordentliche, einem glänzenden Meteore

vergleichbar, aber schwerlich von dauernder und noch weniger positiver
Bedeutung für die Ethik, wenn auch von einer hohen symptomatischen
als Ausdruck gewisser Zeitrichtungen, -Stimmungen und -Krankheiten
und einer kritischen als Negation fast der ganzen bisherigen Ethik, vorab
der idealistischen, aber auch grossenteils der realistischen, deren wirkliche
oder vermeintliche Schwächen Nietzsche — denn um ihn handelt es

sich — mit seiner Geissei ebensowenig als die jener verschont hat. In
einem Zeitalter des zunehmenden Sozialismus vertritt er noch einmal,
ähnlich Max Stirner, den Individualismus in seiner schroffsten Gestalt,
verlangt das rücksichtslose, durch keine Vorschriften und Pflichten
gehemmte Sichausleben der kraftvollen, genialen Persönlichkeit mit ihren
natürlichen Trieben, ihrem Verlangen nach Lebensgenuss, ihrem gewaltigen
W'illen zur Macht, der ja gerade heute wieder eine so grosse Rolle zumal

im Völkerleben spielt, die sogenannte Herrenmoral im Gegensatz zur
knechtischen Herdentiermoral der Massen, eine neue Moral für unser

Geschlecht, ob auch früher schon dagewesen, jenseits des Unterschiedes

von Gut und Böse, mit Umprägung aller sittlichen Werte verbunden.
Dieser Hyperindividualismus Nietzsches war wie ein lauter Protest gegen
die vielfach beliebte Herabdrückung des Individuums, der Einzelpersönlichkeit

zur Null gegenüber der Gattung, der Gesellschaft, zum blossen

Produkt der Vererbung, des Milieu's, der sozialen Verhältnisse, des

Zwanges der Sitte und Überlieferung, wie gegen krankhaft pessimistische
Welt- und Lebensverneinung. Schade nur, dass das Wahre und

Berechtigte daran zugleich ins Extremste und Monströse verkehrt wird, dass

der Reformator der Moral und Kultur zum Bilderstürmer wird, der mit
seinem Hammer nicht nur Götzen, Idole in Trümmer schlägt, sondern

auch an Idealen sich vergreift, deren die Menschheit nie wird entbehren

können, und mit gigantischem Trotze die geistig-sittliche Welt aus den

Angeln zu heben sich vermisst, uneingedenk dessen, dass selbst die

Giganten den Olymp nicht erstürmt haben

Auch diese wesentlich destruktive Richtung gehört gleichwohl noch

im weiteren Sinne zu der realistischen Ethik, welche am Ausgang unseres
Jahrhunderts die Geister zu beherrschen scheint, wenn auch eine starke
idealistische Unterströmung nicht nur in theologischen, sondern auch in
philosophischen und Laienkreisen daneben nicht fehlt, die in der Wissenschaft

hauptsächlich durch Namen wie Zeller, Kuno Fischer,
Secrétan, Eucken u. s. w. vertreten ist. Ist die Ethik der ersten
Jahrhunderthälfte mehr in die Höhe und Tiefe gedrungen, so geht sie



7!)

jetzt mehr in die Breite und Fülle. Beides ist an sich gut und notwendig,

dient sich gegenseitig zur Ergänzung, zur Korrektur, wo die eine

oder die andere in die Irre gegangen ist, um aus ihr wieder emporzuzuführen

zu den lichten Höhen der Wahrheit. Realistisch sei die Ethik,
empirisch, wenn man will, insofern sie die Tatsachen der inneren und
äusseren Erfahrung, welche das sittliche Leben voraussetzt, sorgsam
untersucht, würdigt, mit ihnen im Einklang zu stehen sich bemüht, für
die wirklichen Bedürfnisse des Lebens, nicht für Heroen, Philosophen,
Heilige Rat und Weisung erteilt; aber idealistisch zugleich in der Weise,
dass sie immer das Haupt himmelan hebt, zu unendlichen Zielen und
festen strahlenden Leitsternen emporblickt, in einen ewigen geistigen
Grund das Sittliche versenkt und verankert, und diesem Idealismus möge
der Primat zukommen, wie im Menschen dem Geist, nicht dem Körper.
Solche Vereinigung von gesundem Idealismus und Realismus
herbeizuführen und zur Geltung zu bringen, bedarf es ernstlicher Arbeit,
gründlicher ethischer Bildung. Es kann daher dem Ethiker nur
willkommen sein, wenn gerade in der letzten Zeit von verschiedenen Seiten

her auf spezielle ethische Bildung als einen eigenen Zweig des Studiums

auf allen Stufen gedrungen wird. Auch dem Jünger der Wissenschaft
auf den hohen Schulen ist ethische Orientirung und Vertiefung sehr zu

empfehlen, als nicht nur zur allgemeinen Bildung gehörig, sondern auch

wertvoll für die Führung seines besonderen Berufes : dem Juristen, dessen

Gebiet, das Recht, ja wie kein anderes mit der Moral sich berührt, so

dass beide als gute Geschwister stets Fühlung und Einverständnis mit
einander pflegen sollen; dem Mediziner, dessen künftige Praxis ihn in

so manche schwere Gewissensfragen hineinführt, so viele und hohe ethische

Anforderungen an ihn stellt; dem Pädagogen, dessen erzieherische
Aufgabe auf jedem Punkte eine erleuchtete sittliche Einsicht erfordert ; dem

Theologen vollends, dem es nicht genügen kann, nur in einem kurzen
Semester mit der nicht selten einseitigen, unvollständigen theologischen
Ethik sich bekannt zu machen, der vielmehr notwendig auch mit der

aussertheologischen unserer Zeit im wesentlichen vertraut sein muss, um
sie richtig zu beurteilen und ihr gewachsen zu sein. Aber überall möge

zum Studium, zur Lehre die Tat sich gesellen, die Bewährung der

erworbenen sittlichen Überzeugung in einem ihr entsprechenden Leben
voll Arbeitsfreudigkeit, Pflichttreue, Berufseifer, Hingebung an die Menschheit,

Streben nach allem Edeln, Guten und Wahren, mutigem Kämpfen
und Dulden für hohe und höchste Zwecke des Lebens! Möge unsere
uns so teure Zürcherische Hochschule sich auch in dieser Hinsicht allezeit

als eine Pflanzstätte, eine Leuchte echter, edelster Kultur beweisen


	Die Wissenschaft der Ethik im 19. Jahrhundert

